

ଘ୍ୟୁ.ଏ.ଖାର୍ବିନ୍ ଡି.ଏନ୍.ଆଜ୍ଗିବକୋଡ୍ଡା



Digitized by singanha@guail.com

ଅଧ୍ୟାପକ ଜ. ଯୁ. ଏ. ଖାରିନ୍, ପିଏଚ୍. ତି, ହେଇଛଡି ଜଣେ ପ୍ରଖ୍ୟାତ ସୋଭିଏଚ୍ ଦାର୍ଶନିକ ଏବଂ ବେଲେରୁସିଆସ ମିନ୍ସ ରେଡିଓ ଇଂଜିନିୟରିଂ ପ୍ରତିଷାନର ଦର୍ଶନ ବିଭାଗର ମୁଖ୍ୟ । ସେ ଦୃନ୍ମୁଳକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ କସ୍ତ୍ରବାଦ ସହିତ ସଂପୃତ୍ତ ସମସ୍ୟାବଳୀ ନେଇ ଅନେକ ପୁଷକ ଏବଂ ନିବହ ରଚନା କରିଛଡି ।

ତାତିୟାନା ଆଢଗିବକୋରା, ପିଏବ୍. ଡି, ସହକାରୀ ଅଧ୍ୟାପିକା । ହେଇଛରି କଶେ ସୋ**ଲି**ଏତ୍ ୟନିଅନ୍ର ଶିକ୍ଷା ର୍ଚ୍ଚ ତଥା ଇଚଚର ବିଶେଷ ଶିକ୍ଷା ମବଣାକ୍ୟ ଅଧୀନସ ଇଚ୍ଚତର ସ୍କ ସ•ଳାତ ସମସ୍ୟାବଳୀ ନେଇ ଗବେଷଣା ପ୍ତିଷାନର ବର୍ତ୍ତମାନ <u>ବେ ିକ୍ଷାନିକ</u> କଣେ ଉପରିସ ଗବେଷିକା । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍କାଦୀ ଦର୍ଶନ ଶିକ୍ଷା ପହତି, ଇଚ୍ଚତର ସ୍କର ନ୍ଧାତମାନଙ୍କର ବୈଦ୍ୟାନିକ ବିଶଦଷ୍ଢିକୋଣ ଗଠନ ସ-ହାର ସମସ୍ୟାରକୀ ଇପରେ ଗବେଷଣା କରିବା ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ ସେ ସମାନ ବିଞ୍ଚାନ ଉପରେ ସୃତସ ଗବେଷଣା କର୍ଛ୍ଛନି ।

ଏହି ପ୍ରତକଟିରେ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ନୀତିରାହି ସଂପର୍କରେ ଅତି ସରକ ଲେକବୋଧ୍ୟ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଛି । ଆଧୁନିକ ବିଦ୍ୟାନ ତଥା ସାମାଜିକ ପର୍ଯୋଗ କ୍ଷେତ୍ରେ ସାପ୍ରକ୍ୟରାଳି ଏଥିରେ ଦଷିର ସ-ଲେପ ଅଥଚ ପରିଷାର ଲାବେ କଗନ ସଂପର୍କରେ ବୈହାନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଏବଂ ଦୃହ୍ମନୁଜକ କନ୍ଥବାଦର ନାଚିରାଳି, ନିୟମ ଏବ-ପ୍ରବର୍ଘରାଳିର ବର୍ଷନା କରାଯାଇଛି ।

*ଦ୍ୱୁ*ନ୍ଦୁବାଦରୂ ମଳକଥା

ମ୍ବୁ.ଏ.ଖାନ୍ତିକ ଡି. ଏକ୍. ଆକ୍ରିବକାଡ୍



ପ୍ରଗତି ପ୍ରକାଶନ

ମସୋ

Digitized by srujanika@gmail.com

x0302020100-550 - 359-83 014(01) - 83

### ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ରେ ମୁହିତ

ମୁଖ୍ୟ ପରିବେଶକ : ନବଯୁଗ ଗ୍ରଛାଳୟ ବଜ୍କବାଟି ରୋଡ କଟକ – ୧

(C) ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାରେ ପ୍ରକାଶିତ ପ୍ରଗତି ପ୍ରକାଶନ ଦ୍ୱାରା, ୧୯୮୩

FUNDAMENTALS OF DIALECTICS In Oriya

ଅନୁବାଦ – ବୈଷବ ଚରଣ ପରିଡ଼ା Ю. А. Харин, Т. Н. Ажгибкова НАЧАЛА ДИАЛЕКТИКИ

На языке ория

Yu. A. Kharin, T. N. Adjgibkova

# ସୂଚୀପତ୍ର

|                                                           | ପୃଷା :     |
|-----------------------------------------------------------|------------|
| ମୁଖବନ୍ଧ                                                   | 9          |
| ପ୍ରଥମ ପରିଛେଦ                                              |            |
| ଦର୍ଶନ : ମଣିଷର ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଣର ତାର୍ଭିକ ଭିରି                  | १ म        |
| ୧ – ଦର୍ଶନ ବୋଇଲେ କ'ଶ ବୁଝାଏ ?                               | १ भ        |
| ୨ – ଦର୍ଷନର ମୌକିକ ପ୍ରଶ୍ନ                                   | ९୭         |
| ୩ – ଦର୍ଶନର ପକ୍ଷପାତିତା : ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଭାବବାଦ .              | 6 6        |
| ୪ – ବସ୍ଥବାଦର ଏାଡିହାସିକ ରୂପରାଜି                            | 9 <b>9</b> |
| ୫ – ଭାବବାଦର ରୁପରାଜି                                       | ୩୪         |
| ଦ୍ୱିତୀୟ ପରିଜେଦ                                            |            |
| ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦର୍ଶନର ପ୍ରତିଷା ଏବ• ବିକାଶ                        | ብቦ         |
| ୧ – ଦାର୍ଶନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ଏକ ନୂଆ ଧରଣର ସାମାଜିକ ଆବଶ୍ୟକତା | ୩୮         |
| ୨ – ମାର୍କସ୍ବାଦର ଦାର୍ଶନିକ ପୂର୍ବସୁରୀଗଣ                      | ४९         |
| ୩ – ଦର୍ଶନରେ ବିପ୍ଳବ .                                      | ४୭         |
| ୪ – ସର୍ବହରାର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଭାବାଦର୍ଶ                           | 89         |
| ୫ – ମାର୍କସ୍ ଏବ• ଭେନିନ୍                                    | <b>8</b> 8 |
| ତ୍ତୀୟ ପରିଛେଦ                                              |            |
| ଜଗତ ହେଉଛି ବସ୍ଥର ନିୟମାନୁଗ ଗତି                              | ୬০         |
| ୧ – ବୟୁର ଅବଧାରଣାରେ ବିବର୍ତ୍ତନ                              | ૭૯         |
| ୨ – ପ୍ରକୃତିର ଅସୀମତା                                       | 9 <b>8</b> |
| ୩–ୁଗତି ଏବ∘ ଛିରତା                                          | १९         |
|                                                           |            |

1\*

ብ

| ୪ – <mark>ଘାନ</mark> ଏବ• ସମୟର ବୟୁଗତ ବା <b>ଞବତା</b> . | ୭୪         |
|------------------------------------------------------|------------|
| ୫ ବସ୍ଥର ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ରୁଣରାଶି ମଧ୍ୟରେ ଆବଃସ॰ପର୍କ          | ୭୭         |
| ୬ – ବସ୍ଥର   ସ୍ବିକାଶ                                  | ٢,         |
| ୭ – ଗତିର ମୌଳିକ ରୂପସମୂହ                               | <b>เ</b> ป |
| ୮ – ଚେଚନା – ମସ୍ତିଷର କ୍ରିୟା                           | ГЭ         |
| ୯ – ଜଗତର ଏାକ୍ୟ                                       | 60         |
| ଚତୁଥଁ ପରିଛେଦ                                         |            |
| ଚେଚନାର ସାମାଳିକ ସାରସରା .                              | 69         |
| ୧ – ପ୍ରକୃତିରେ ପ୍ରତିଫଳନର ରୂପରାଜି                      | 69         |
| ୨ – ପଶ୍ରୁର ମାନସିକ କ୍ରିୟା                             | 6.8        |
| ୩ – ମଣିଷ :  ଅବଧାରଣାଗତ  ଚିନ୍ତା                        | ۲'n        |
| ୪ – ଇଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ଏବ• ଆତ୍ମଚେଚନା                    | 606        |
| ୫ – ଚେତନ। ଏବଂ ଭାଷା                                   | १०୩        |
| ୬ – ବ୍ୟକ୍ତି-ଚେଚନାର ଗଢ଼ଣ                              | १०४        |
| ୭ – ବ୍ୟକ୍ତିଗତ  ଏବଂ  ସାମାଜିକ ଚେତନା                    | ९०९        |
| ୮ – ସାମାଜିକ ମନହର୍ ଏବଂ ଭାବାଦର୍ଶ                       | 660        |
| ୯ – ମଣିଷର ମନରେ ଅବଚେତନ ଉପାଦାନ                         | ९ ९ ୩      |
| ୧୦ – ଚେତନାର ସ୍ଢନଶୀଳ ଶକ୍ତି                            | 668        |
| ୧୧ – ଭାବରାଳି ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ                          | 999        |
| ପଞ୍ଚମ ପରିଳେଦ                                         |            |
| ଦ୍ନ୍ବାଦ : ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ଯୋଗସୂତ୍ର ଏବ• ବିକାଶ              | ९११        |
| ୧ ~ ମାର୍କସ୍ବାଦର 'ଜୀବନୀ ଶକ୍ତି' .                      | 699        |
| ୨ – ବୟୁବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦର ନୀତିରାକି                        | ९१୬        |
| ୩ – ନିୟମର ଅବଧାରଣ।                                    | ९१୭        |
| ୪ – ଦ୍ୱଦ୍ୱବାଦ ଏବ∙ ଅଧିବିଦ୍ୟାବାଦ                       | १୩०        |
|                                                      |            |

## ଷଷ ପରିଚ୍ଛେଦ

| ବିକାଶର ଢହ ହିସାବରେ ବିରୋଧସମୂହ       |             | १୩ <i>୬</i> |
|-----------------------------------|-------------|-------------|
| ୧ – ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ବାଦର କୋଷକେନ୍ଦ୍ର .      |             | ৎপ্রত       |
| ୨ – ବୈପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଏିକ୍ୟ ଏବ• | ବ ସଂଗ୍ରାମ . | ९४०<br>●    |

### ୩ – ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଏବଂ ବାହ୍ୟିକ ଦୃହୃସମୂହ . . 688 ୪ – ମୁଖ୍ୟ ଏବଂ ଗୌଣ , ମୌଳିକ ଏବଂ ଅମୌଳିକ ଦୃହ୍ସମୂହ ९४୭ ୫ – ସାମାଜିକ ଦୃନ୍ସମୂହର ପ୍ରକାରଭେଦ

#### ପରିମାଣରୁ ଗ୍ଣକୁ ଏବଂ ଗ୍ଣରୁ ପରିମାଣକୁ ଉଉରଣ 681 ୧ – ଗୁଣ୍ ଏବ• ପରିମାଣର ଅବଧାରଣା ୧ ୫୩ ୨ – ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନରୁ ଗ୍ରଣଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଭରରଣ . 689 ୩ – ଉଛଙ୍ଟନ ଏବ• ତା'ର ରୂପସମୂହ १७९ ୪ – ବିପୁବ ଏବ∙ ବିବର୍ତ୍ତନ ९ ୬୩

### ଅଷମ ପରିଛେଦ

ସତ୍ତମ ପରିଜ୍ଞେଦ

| ବିକାଶରେ ପ୍ରଗତି ଏବ• ପୂନରାବର୍ଭନ                       | १୬୭   |
|-----------------------------------------------------|-------|
| ୧ – ସଥାଳନ ନା ପ୍ରଗତି?                                | १ ୬୭  |
| ୨ – ନେଚୀକରଣ – ଦ୍ୱଦ୍ବାଦରେ ଏକ ଅତୀବ ଗୁରୃତ୍ପୂର୍ଷ ଉପାଦାନ | १୭०   |
| ୩ – ନେତୀକରଣର   ନିର୍ଦିଷତ।                            | ९୭४   |
| ୪ – ବିକାଶ୍ପର ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ନିୟମ                        | ९୭୭   |
| ୫ – ଦୃଦ୍ବାଦ ଏବ∙ "ତ୍ରୟୀ"                             | 6 L 6 |

### ନବମ ପରିଚ୍ଛେଦ

| ସମାଜ : ବିକା <mark>ଶ</mark> ର ବସ୍ଥଗତ ନି <b>ୟ</b> ମାନୁଗତା ଏବ• ଜନସାଧାରଣଙ୍କ |              |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------|
| କ୍ରି <b>ୟା</b> କଳାପ                                                     | 6L8          |
| ୧ – ସାମାଳିକ ଜୀବନର ଦ୍ୱଦ୍ବାଦ                                              | 8 T 9        |
| ୨ – ସାମାଜିକ କ୍ରିୟା ଏବ∙ ତା'ର ନିୟମରାଳି .                                  | 9 <b>6</b>   |
| ୩ <del>–</del> ପୁଞିବାଦ : ବୈରିଚାର ଦ୍ୱଦ୍ବାଦ                               | १८७          |
| ୪ – ସାମାଜିକ ବିକାଶର ବସ୍ଥଗତ ଅବସାରାଜି ଏବଂ ମନୋଗତ କାରଣସମୂହ                   | 648          |
| ୫ – ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବର ନିୟମାନୁଗ ପ୍ରକୃତି                                    | 663          |
| ୬ – ଇତିହାସରେ ସାମା <del>ଜ</del> ିକ ବଳପ୍ରୟୋଗର ଭୂମିକା                      | 900          |
| ୨ – ସମାଛବାଦର ବିକାଶମୂଳକ ଦ୍ଦ୍ବାଦ                                          | 90 I         |
| ୮ – ବୈରିତାହାନ ବିରୋଧସମୂହ ,                                               | 996          |
| ୯ – ୁସମାଜବାଦରେ ନେତୀକରଣ ଏବଂ ପ୍ରଗ <sup>୍ର</sup> ି                         | <b>9 (</b> X |

684

ଦଶମ ପରିଜ୍ଞେଦ

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                      |                    |
|------------------------------------------------------------|--------------------|
| ପ୍ରଯୋଗ ଏବଂ ସଚ୍ୟ .                                          | 9 e L              |
| ୧ – ଦର୍ଶନର ମୌକିକ ପ୍ରଶ୍ନର ଦି୍ତୀୟ ଦିଗ .                      | 9 e L              |
| ୨ – ଅବଗତି ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରୟୋଗର ନିଷରିମୂଳକ ଭୂମିକା                 | 999                |
| ୩ – ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଞାନତର୍ବର ସାରମମୀ                            | 999                |
| ୪ – ସତ୍ୟ ବୋଇଲେ  କଂଶ ?                                      | 990                |
| ୫ – ବସ୍ଥଗତ ସତ୍ୟ                                            | 9 M S              |
| ୬ – ସତ୍ୟରେ ଆପେକ୍ଷିକ ଏବ• ଅନାପେକ୍ଷିକ                         | <mark>୨</mark> ୩ ୨ |
| ୭ – ବିମୂର ସତ୍ୟ ବୋଲି କିଛି ନାହିଁ, ସତ୍ୟ ହେଉଛି ସର୍ବଦା ନିହିଁଷ . | ያ୩୭                |
| ୮ – ପ୍ରସୋଗ ହେଉଛି ସତ୍ୟର ମାନଦଶ୍ଚ                             | 9 ୩ ୯              |
| ଏକାଦକ ପରିଜେଦ                                               |                    |
|                                                            |                    |
| ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର <i>ଦ୍</i> ନ୍ବାଦ                           | 989                |
| ୧ – ସତ୍ୟକୁ କିପରି ଜାଣିବାକୁ ହୁଏ                              | 989                |
| ୨ – ଇନ୍ଦ୍ରିୟାନୁଭୂତ  ଞାନ                                    | १४४                |
| ୩ – ବିମୂଇଁ କଳ୍ତନାର ଭୂମିକା                                  | 98 <i>9</i>        |
| ୪ – ଯୁକ୍ତିମୂଳକ ଜ୍ଞାନର ବିଭିନ୍ନ ରୂପ                          | ያጸር                |
| ୫ – ସହେହ , ବିଷ୍ଣାସ ଏବ• ଅନୁମାନ .                            | 989                |
| ୬ – ଭାବବାଦ ଏବ• ଅ <b>ଞ୍ଜେଯ</b> ବାଦ ଞ୍ଜାନତାର୍କ୍ୱିକ କାରଣ .    | 988                |
| ୭ – ତଭ୍ ଏବ• ପ୍ରୟୋଗ                                         | 989                |
| ଦ୍ୱାଦଶ ପରିଚ୍ଛେଦ                                            |                    |
| <br>ବିଜ୍ଞାନ ଏବ• ସାମାଜିକ <b>ଟ୍ରିୟାକଳାପର ସାର୍ବିକ ପ</b> ହଚି   | 980                |
| ୧ – ଦୁହ୍ମୂଳକ ଚିତାର ପ୍ରଗସମୂହ                                | 980                |
| ୨ – ଦୃଦ୍ୱଦାଦ , ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାର ତର୍ ମଧ୍ୟରେ ଐକ୍ୟ     | 998                |
| ୩ – ଦୃଦ୍ମ୍ଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ବନାମ ମାହିତତା ଏବ• ପଷିତମନ୍ୟତା      | 9 <i>9</i> Г       |
| ୪ – ପ୍ରାକୃତିକ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ପ୍ରତାକ୍ଷକାଦ                        | 998                |
| ୫ – ଦୃହମୂଳକ ବୟୁବାଦ ଏବଂ ବିଶେଷ ବିଞ୍ଚାନସମୂହ                   | 999                |
| ୬ – କହୁକାଦୀ ଦୃନ୍ଦ୍ରାଦର ପହତିଗତ କ୍ରିୟା                       | 990                |
| ୭ – କମିର ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ                                        | १८<br>१८ म         |
|                                                            | 21.11              |

ମଶିଷ ସର୍ବଦା ଜଗତଳୁ ଜାଶିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ତା'ର ଅବହିତିର ଅର୍ଥ ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ୟ ସଂପର୍କରେ ଜାଶିବାକୁ ଉଦ୍ୟମ କରି ଆସିଛି । ଏ ଜଗତ କିପରି ସୃଷ୍ଟି ହେଇ ? ସରାର ସାରମର୍ମ କ'ଶ ? ମଶିଷର କିପରି ଉଦ୍ଭବ ଘଟିଇ ? ଜଗତନୁ କିଏ ନିୟବଣ କରେ ? ଯୁଦ୍ଧ , ଦୃଃଖ ଏବଂ ନିର୍ଯାତନର କାରଣ କ'ଶ ? ମଶିଷର ଇଜ୍ଞା କ'ଶ ସ୍ୱାଧୀନ ? ମଶିଷର ଶାତିର ଆସଦ କେଉଁଠି ? ମଶିଷର ଜୀବନରୁ ହିଂସା ଏବଂ ଦୁଃଖଳୁ କ'ଶ ଦୂର କରାଯାଇ ପାରେ ? ଭଇ ଏବଂ ମନ୍ଦ କ'ଶ ? ସତ୍ୟ କି ଜିନିଷ ? ସମାଜ କିପରି ହେବା ଉଚିତ ? ମଶିଷ କ'ଶ କରିବା ଉଚିତ ? ଏହିସବୁ ପ୍ରଶ୍ମ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରଶ୍ନରାଜି ମଶିଷର ସମନ୍ତ ବଂଶଧରଙ୍କ ମନନୁ ଗଭୀର ଭାବେ ଆନ୍ଦୋଳିତ କରି ଆସିଛି ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି । ଏବେ ସେସବୁ ପ୍ରଶ୍ନ ଆଉରି ଗଭୀର ଭାବେ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଛି । ଇତିହାସ କେବେହେଲେ ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୁଗ ଭଳି ଏତେ ଦୁତତାର ସହିତ ବିରୋଧାତ୍ମକ ଭାବେ ବିକାଶ ଇଭ କରି ନଥିଇ ।

ବିଜ୍ଞାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିପୂଳ ଅଗ୍ରଗତି ଘଟିଛି । ପରମାଣ୍ତର ରହସ୍ୟକୁ ମଶିଷ ଭେଦ କରିଛି ଏବଂ ମହାକାଶ ଆବିଷାର କରି ଗ୍ଲିଛି । କାର୍ସ୍ପବିଜ୍ଞାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମୌକିକ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନମାନ ମଧ୍ୟ ଘଟୁଛି । ସାଂପ୍ରତିକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଏବଂ କାରିଗରୀ ବିପୁବ ଉପାଦିକା ଶତିସମୂହର ଦୁତ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ପାଇଁ ସୋଗାଭଛି ଶତିଶାଳୀ ପ୍ରୋସାହନ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ, ଏହା ଫଳରେ, ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ସମାଜରେ ଦୃନ୍ସରାଜି ଆଭରି ପ୍ରକୋପିତ ହୋଇଛି ଏବଂ ନୂତନ ସାମାଜିକ ବୈରିତା ଜନ୍ତ ନେଇଛି । ପୂଞ୍ଜିବାଦର ସାଧାରଣ ସଂକଟ ଗଭାର ହେବାରେ ଲଗିଛି ଏବଂ ପ୍ରଗତି ଆଉ ପ୍ରତିକ୍ରିୟା, ଯୁହ ଏବଂ ଶାତିର ଶତିମାନେ ଆଭରି ତୀବ୍ର ଭାବେ ମୁହଁାମୁହିଁ ହେଉଛଡି ।

ବିଶ୍ୱ ବୈପୁବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଆଉରି ବେଗବାନ୍ ହେବାରେ ଇଗିଛି । ମୌଳିକ ସାମାଳିକ ପରିବର୍ତ୍ତନର ଏହି ଆଧୁନିକ ଯୁଗରେ , ବାଞବରେ ପ୍ରତିଷିତ ସମାଜବାଦର ଅବସାନ ଦୁଢ଼ ହେବାରେ ଇଗିଛି ଏବଂ ସମାଜବାଦୀ ଦେଶମାନେ ବିଶ୍ୱ ଘଟନାବଜୀର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଉପରେ କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ପ୍ରଭାବ ପକାଇ ଗ୍ୱଲିଛନ୍ତି । ଶ୍ରମକାବୀ କନସାଧାରଣ ଏକର୍ବଟିଆମାନଙ୍କର ଅତ୍ୟାଗ୍ୱର ଆଉ ଶୋଷଶଯୁକ୍ତ ବ୍ୟବସା ବିରୁଦ୍ଧରେ ସେମାନଙ୍କ ସଂଗ୍ରାମକୁ ତୀବ୍ରତର କରିବାରେ ଇଗିଛନ୍ତି । ସାମ୍ରାଚ୍ୟବାଦୀ ଉପନିବେଶବାଦୀ ବ୍ୟବସା ଭୂଷୁଡ଼ି ପଡ଼ିଛି । କାତୀୟ ମୁକ୍ତି ଏବଂ ସାମ୍ରାଚ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ ଆଦୋଜନ ଶକ୍ତି ଆହରଣ କରିବାରେ ଇଗିଛି, ଏକଛତ୍ରବାଦୀ ଶାସନଗୁଡ଼ିକୁ ଧୂଳିସାତ୍ କରି ଦେଉଛି । ବିକାଶମାନ ଦେଶମାନଙ୍କରେ ଯଥେଷ ପରିବର୍ତ୍ତନମାନ ଘଟି ଗ୍ୱଲିଛି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେତେକ ଦେଶ ସମାନବାଦ – ଅଭିମୁଖୀ ପଥ ଅନୁସରଣ କରି ଗ୍ୱଲିଛନ୍ତି ।

ଏହିସବୁ ଜଟିଳ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଜି ତଥା ଘଟନାବଳୀ ଏବ• ସେସବୁର ମୁଖ୍ୟ ପ୍ରବଶଚାରାଜିର ସାରମର୍ମକୁ ଗଭୀର ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ହେବ , ଯଦି ଏକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦଷ୍ଟିକୋଶ ଗହଣ କରାଯାଏ ।

ଳନସାଧାରଣଙ୍କ ଜୀବନ ଷେତ୍ରରେ ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଶ ଏକ ସର୍ବପ୍ରଧାନ ଭୂମିକା ପାହନ କରିଥାଏ । ଏହା ସେମାନଙ୍କର ଆଭିମୂଖ୍ୟ , ରାଜନୈତିକ ବିଶ୍ୱାସ , ସୌନ୍ଦର୍ୟବୋଧାତ୍ମକ ଆଦର୍ଶରାଜି , ସେମାନଙ୍କ ନୈତିକବୋଧ , ସାମାଜିକ ଆଚରଣ , ଧର୍ମ ଏବଂ ବିଷ୍କାନ , ଆତ୍ମିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କ ଦୃଷିକୋଶକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରେ ଏବଂ ଗଣ ସାମାଜିକ କାର୍ଣ୍ଣକଳାପରେ ସେମାନଙ୍କ ସଂପର୍କକୁ ପରିଗ୍ଠଜିତ କରେ ଏବଂ ଗଣ ସାମାଜିକ କାର୍ଣ୍ଣକଳାପରେ ସେମାନଙ୍କ ସଂପର୍କକୁ ପରିଗ୍ଠଜିତ କରେ । ଏହି ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଣିକୋଣର ଚିତାରାଜି ମଧ୍ୟରେ କେନ୍ଦ୍ରୀୟ ତଥା ନିଷରିମୂଳକ ଛାନ ଗ୍ରହଣ କରେ ଦର୍ଶନ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର ସଠିକ ଭାବେ କହିଥିଲେ – ମଣିଷ ଜୀବନରେ ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ପଥପ୍ରଦର୍ଶନକାରୀ ସୂତ୍ର ।

ଆଧୁନିକ ସମାଳରେ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ବୈଜ୍ଞାନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣକୁ ଆୟର କରିବାଟା ଏକ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ ଅର୍ଚ୍ଚନ କରିଛି । ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଲେନିନ୍ବାଦ ହେଉଛି ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ତଥା ସମଞ୍ଚ ଶ୍ରମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଏକ ବିପ୍ଳବୀ ଶିକ୍ଷା । ଜଗତର ବିକାଶର ବୟ୍ଷୁଗତ ନିୟମାବଳୀ ତଥା ଶୋଷକ ଏବଂ ସାମାଜିକ ତଥା ଜାତୀୟ ନିପାଡ଼ନ ବିର୍ବରେ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସଂଗ୍ରାମର ଅଭିଜ୍ଞତାକୁ ଏହା ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ତର୍ ସମାଜର ବୈପୁବିକ ରୂପାନ୍ତର ସାଧନରେ, ସର୍ବାଧିକ ନ୍ୟାୟପୂର୍ଷ ସମାଜ – କମ୍ୟୁନିଜମ୍ , ଯାଂର ପ୍ରଥମ ପର୍ଦ୍ଧାୟ ହେଉଛି ସମାଜବାଦ – ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମ ଏବଂ ସେ ସମାଜର ନିର୍ମାଣରେ ଶ୍ରମିକ ହେଣୀର ଐତିହାସିକ ଭୂମିକାକୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥାଏ ।

ସମଗ୍ର ମାନବସମାଜର ଭବିତବ୍ୟ ଷେତ୍ରରେ ସର୍ବହରାର ମହାନ୍ ମୁକ୍ତିଦାୟୀ ଭୂନିକା ପାଇଁ ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍ଗେଇସ୍ ଦୃଢ଼ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଭିରି ଯୋଗାଇ ଦେଇଥିଲେ । ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀ , ତା'ର ବୟ୍ଚନିଷ ସାମାଜିକ-ଅର୍ଥନୈତିକ ଅବସ୍ଥାନ ହେତୁ , ସମଞ୍ଚ ନିର୍ଯାତିତ ତଥା ଶୋଷିତ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଜାତୀୟ ଏବଂ ସାମାଜିକ ମୁକ୍ତି ପାଇଁ ରାଜନୈତିକ ସଂଗ୍ରାମକୁ ନେତୃତ୍ ଦେଇଥାଏ ଏବଂ ସେ ସଂଗ୍ରାମକୁ ବିଜୟ ମଞ୍ଚିତ କରିଥାଏ ।

Г

ପୁଞ୍ଜିବାଦରେ ନିହିତ ମାନବିକ ଶୋଷଣର ସାମାକିକ-ଅର୍ଥନୈତିକ ଅବସ୍ଥାରାକିକୂ ଉଳେଦ କରି ଏବ॰ ବୁର୍କୁଆ ରାକନୈତିକ ଏକନାୟକତ୍ୱକୂ ଭାଙ୍ଗି, ସର୍ବହରା କେବଳ ନିଜକୁ ମୃକ୍ତ କରି ପାରେ ।

ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ବିଶ୍ୱ ଏାଡିହାସିକ ଇକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ପୂଞ୍ଜବାଦରୁ ସମାଜବାଦକୁ ଉରରଣ ଘଟାଇବା । ସମାଜବାଦରେ କୌଣସି ସାମାଜିକ ତଥା ଜାତୀୟ ଅନୈକ୍ୟ ରହେ ନାହିଁ, ସଂପ୍ରଦାୟ ନିର୍ବିଶେଷରେ ଜନସଂଖ୍ୟାର ସମଞ ସଂପ୍ରଦାୟର ବୈଷୟିକ ତଥା ସାଂସୃତିକ ମାନର ମୌଜିକ ଉନ୍ନତି ତଥା ଅବିରାମ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଘଟେ । ଏହା ଏପରି ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ର ସର୍ବତୋମୁଖୀ ବିକାଶର ପଥକୁ ଉନ୍ମୁକ୍ତ କରି ଦିଏ, ଯାହା ମଧ୍ୟରେ ବୌଦ୍ଧିକ ସଂପଦ, ନୈତିକ ବିଶ୍ୱବତା ତଥା ଦୈହିକ ପର୍ଷତାର ସ୍ୟମଞ୍ଜସ ଘଟିଥାଏ ।

ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଇେନିନ୍ବାଦ ହେଉଛି ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀର ମୌଳିକ ସ୍ୱାର୍ଥ ତଥା ଇକ୍ଷ୍ୟର ଏକ ତାର୍ବ୍ୱିକ ପରିପ୍ରକାଶ । ଏହା ଡିନୋଟି ଉପାଦାନ – ରାଚ୍ଚନୈତିକ ଅର୍ଥଶାସ , ବୈକ୍ଷାନିକ କମ୍ୟୁନିଜମ୍ ତଥା ଦର୍ଶନକୁ ନେଇ ଗଠିତ ଏକ ଅଖ୍ୟ ବୈକ୍ଷାନିକ ପଦ୍ଧତିକୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥାଏ ।

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ରାଜନୈତିକ ଅର୍ଥଶାଷ ମାନବସମାଜର ବିକାଶର ବିଭିନ୍ନ ଷରରେ, ବୈଷୟିକ ସୁଯୋଗ ସୁବିଧାରାଜିର ଉହାଦନ ତଥା ବୟନକୁ ନିୟଙ୍କଣ କରୁଥିବା ନିୟମାବଜୀକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିଥାଏ । ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପରି ଏବଂ ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା ମଣିଷକୁ ଶୋଷଣ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ସମାଜରୁ ସମାଜବାଦକୁ ଉରରଣର ଅର୍ଥନୈତିକ ଆବଶ୍ୟକତା କାହିଁକି, ତାହା ଦର୍ଶାଇ ଦେଇଥାଏ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ରାଜନୈତିକ ଅର୍ଥଶାସ । ବୈଜ୍ଞାନିକ କମ୍ୟୁନିଜମ୍ର ତର୍ବ ସେହିସବୁ ନିୟମାବଜୀକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରେ,

ଯେଉଁଗୁଡ଼ିକ ଶ୍ରେଶୀ ସଂଗ୍ରାମ, ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବ ଏବଂ ସମାଜବାଦ ତଥା କମ୍ୟୁନିକମ୍ ନିର୍ମାଣର ପଥରାଜିନୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ ।

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ବୈଜ୍ଞାନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଶର ସାଧାରଣ ତାର୍ଶ୍ୱିକ ମୂଳଦୂଆ ରଚନା କରେ । ଏହା ପ୍ରକୃତି ଆର ସମାକର ସାଧାରଣ ନିୟମାବଳୀ ଏବଂ ଆଧୁନିକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଚିତ୍ତାଧାରାର ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତତା ପାଇଁ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ ଏକ ବୋଧଗମ୍ୟତା । ଏହା ବିଶ୍ୱକରତକୁ ବୁଝିବା ଏବଂ ତାକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବା ଦିଗରେ ମଶିଷର ସୀମାହୀନ ସାମଥ୍ୟରେ ଆତ୍ମବିଶ୍ୱାସକୁ ପ୍ରମାଶିତ କରିଥାଏ ଏବଂ ସାମାଜିକ ପ୍ରଗତି ଧାରାର ମୌଳିକ କାରଣ ତଥା ମୁଖ୍ୟ ପ୍ରଶତାରାଜିକୁ ବୁଝିବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥାଏ ।

ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଲେନିନ୍ବାଦର ଶକ୍ତିମରା ନିହିତ ଥାଏ ଏହାର ବସ୍ଥନିଷ ସଚ୍ୟତା ଏବଂ ଏହାର ଅବିରାମ , ସୃଚ୍ଚନାତ୍ମକ ବିକାଶ ମଧ୍ୟରେ । ଏହି ବୈଜ୍ଞାନିକ ତର୍ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ତଥା ସମନ୍ତ ଶ୍ରମଜୀବୀ କନସାଧାରଣଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଶୋଷଣ ବିର୍ଦ୍ଧବରେ ତଥା ସାମାଜିକ ନ୍ୟାୟ ଏବଂ ସମାନତା ପାଇଁ ପରିଗ୍ତକିତ ବିପ୍ରବୀ ସଂଗ୍ରାମରେ ଏକ ନିର୍ଭରଯୋଗ୍ୟ ପଥପ୍ଦର୍ଶକ ହିସାବରେ କାୟ କରିଥାଏ । ଅନ୍ୟ ସେକୌଣସି

C

ପ୍ରକୃତି ବିଜ୍ଞାନ ଭଳି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଶିକ୍ଷା ହେଉଛି ସ୍ଭାବଗତ ଭାବେ ଅଖ୍ୟ ଏବଂ ଆରର୍କାତିକଚାବାଦୀ -- ଏହାର ନୂଖ୍ୟ ସିହାଚ ତଥା ନିୟମାବଳୀ ଯେକୌଣସି ଦେଶର ବାଞବତା ପ୍ରତି ପ୍ରଯୋଜ୍ୟ । ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଲେନିନ୍ବାଦକୁ ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ପାଢାତ୍ୟ ସଂସୃତିର ଏକ ସୃଷି ବୋଲି ଅଭିଯୋଗ କରି ଏହା ସାଧାରଣ ଭାବେ ପ୍ରାଚ୍ୟର ଏବଂ ବିଷେଷ ଭାବେ ଭାରତର ଜାତୀୟ ପର୍ଥରା ତଥା ବିକାଶର ବିଶେଷତ୍ର ପରିପଛୀ ବୋଲି ଅନେକ ସମୟରେ କୁହାଯାଇଥାଏ । ଏହା ଏକ ଭ୍ରାଚ ଧାରଣା । ଏ କଥା ସତ ଯେ, ବିଭିନ୍ନ ଜାତିର ଇତିହାସ ତଥା ସଂସ୍କୃତି ମଧ୍ୟରେ ଯଥେଷ୍ଟ୍ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ମଣିଷଚ୍ଚାତିର ବିକାଶ ଅଭିନ୍ନ ସାଧାରଣ ନିୟମରାକି ଅନୁଯାୟୀ ହେଉଛି । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ତର୍ଭକୁ ସତେତନ ଭାବେ ଆୟର କରିବା ଦ୍ୱାରା ସେହିସବୁ ନିୟମରାକିକୁ ବୃଝି ହୁଏ ଏବଂ ଆଧୁନିକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଏକ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ବିକାଶ କରି ହୁଏ ।

ଏହାକୁ ଆ<mark>ୟର</mark> କରିବାର ପ୍ରଥମ ପଦକ୍ଷେପ ହେଉଚ୍ଚି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଅଧ୍ୟୟନ ।

ଏହି ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଶଗତ ଚିଋାଧାରାର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଭାବେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଏକ ପଦ୍ଧତି, ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱସ ବାଞ୍ତବତା ସଂପର୍କିତ ଚିନ୍ତାଧାରାର ଏକ ଅଖଷ୍ଡ ସମଗ୍ରତା, ସର୍ବୋପରି, ବସ୍ଥୁ ଆଉ ଚୈତନ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ବିଷୟକ, ବିଶ୍ୱର ବିକାଶକୁ ନିୟବିତ କରୁଥିବା ସାଧାରଣ ନିୟମରାଜି, ସତ୍ୟ ଏବଂ ତାକୁ ଅବଗତ ହେବା, ବୈଜ୍ଞାନିକ ଚିତନର ପ୍ରବର୍ଗରାଜିର ଆତଃସଂପର୍କ ତଥା ବିକାଶ, ଛାନ ଓ କାଳ, ତର୍ ଏବଂ ପ୍ରୟୋଗ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସ୍ତୁ ଆଦି ସଂପର୍କିତ ଏକ ମତବାଦ ।

ଏହି ସମଞ ମୌକିକ ପ୍ରଶ୍ନରାଜି ବ୍ୟତୀତ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନରେ ଏକ ଅତୀବ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ସାନ ଅଧିକାର କରିଥାଏ ମାନବ ସମାଜର ବିକାଶଗତ ବୈଶିଷ୍ୟରାଜି ସଂକ୍ରାଭ ଶିକ୍ଷା, ସାମାଜିକ ସରା ଏବଂ ସାମାଜିକ ଚୈତନ୍ୟ ମଧ୍ୟସ ସଂପର୍କ, ସାମାଜିକ-ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଠନରାଜିର ପରିବର୍ଭନକୁ ନିୟବଣ କରୁଥିବା ନିୟମାବଳୀ, ଶ୍ରେଣୀସମୂହ ଏବଂ ଜାତିସମୂହ ସଂପର୍କିତ ମତବାଦ, ଇତିହାସରେ ସାଧାରଣ ଜନତାର ଭୂମିକା ସଂପର୍କିତ ଶିକ୍ଷା, ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ଏବଂ ସାମାଜିକ ବିପୁବ, ବ୍ୟକ୍ତି ଏବଂ ସମାଜ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ଆଦି ସଂପର୍କିତ ଶିକ୍ଷାରାଜି ।

ସୁବିଧା ଦୃଷିରୁ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ସଂପର୍କିତ ପାଠ୍ୟ ପୁତ୍ତକଗୁଡ଼ିକ ସାଧାରଶତଃ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ସାଧାରଣ ବିଷୟରାଜି ସଂପର୍କରେ ଶିକ୍ଷାକୁ ଏବଂ ସାଧାରଣ ନିୟମାବଳୀ ତଥା ସାମାଜିକ ପ୍ରରତିର ପରିସ୍କଳିକା ଶକ୍ତିସମୂହ ସଂପର୍କିତ ଶିକ୍ଷାବଳୀକୁ "ଏୀତିହାସିକ ବୟୁବାଦ" ବୋଲି ଆଖ୍ୟା ଦେଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଭଳି ବିଭାଚନକୁ କେବଳ ପଦ୍ଧତି ଦିଗରୁ ଯୁକ୍ତିପୁତ ବୋଲି ଧରାଯାଇ ପାରେ, ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ଏହା ଉପରେ ଅଧିକ ଗୁରୁତ୍ ଆରୋପ କରାଯାଇ ନପାରେ । ଦୃସ୍ମୁଳକ ବୟୁବାଦ

60

ଏବ• ଏାଚିହାସିକ ବସ୍ତୁବାଦ ମିଶି ଏକ ଏକକ ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦ ରଚନା କରିଥାନ୍ତି , ଏହା ପରସରର ବିରୋଧୀ ନୁହନ୍ତି ।

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ସାଂପ୍ରତିକ ଅଧ୍ୟୟନ ତ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ମଧ୍ୟରେ ଅବିଛିନ୍ନ ଐକ୍ୟକୂ ଦର୍ଶାଇ ଥାଏ ଏବଂ ବୈଞ୍ଚାନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଶର ସର୍ବାଧିକ ସାଧାରଣ ସମସ୍ୟାବଳୀ ଉପରେ ଦୃଷି ନିବହ କରିଥାଏ, ଯେଉଁସବୂ ସମସ୍ୟାବଳୀ ଦୃହ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ନୀତିରାଢି, ନିୟମାବଳୀ ଏବଂ ପ୍ରବର୍ଗରାଢି ସହିତ ସଂପୃତ୍ତ । ଏହି ପୁତ୍ତକର ପ୍ରଥମ ପରିଜେଦରେ ଏସବୁର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଇଛି ।

| ମାର୍କସ୍ ସ୍ ସାଦୀ-ଲେନିନ୍ ସାଦୀ ଦନର୍ଶର ଗଢ଼େ <sup>୪୪</sup><br>ଆସ୍ଥାହ ଦାଶନିକ ସ୍ଥେବାଦ । "ମାର୍କ୍ ଦାର୍ନିକ ସ୍ଥେବାଦହ ଗଲାର ଏବଂ ପରିହୂର୍ଣ ଭାବେ ବିକଶିତ କରିଥିଲେ<br>"ମାର୍କ୍ ଦାର୍ନିକ ସ୍ଥେବାଦହ ପ୍ରଗରେ କରିଥିରେ କମାବର ବୋଧଗମ୍ୟତା<br>ଏବଂ ପୁରୁରିର ବୋଧଗମ୍ୟତାହ ପ୍ରସାରିତ କରିଥିରେ ସମାବର ବୋଧଗମ୍ୟତା<br>ଅଧ୍ୟକୁ । ତାକେ ଏମିଡିହାସିକ ସ୍ଥବାଦ ଥିଲି ବୈକାଧାରା<br>– ଲେନ୍ ଷେଡ୍ରରେ ଏକ ବିରାଟ ସାପଲ୍ୟ ।"<br>– ଲେନିନ୍ | ଦୁହ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ<br>ଏଡିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ | ୟମାନର ବୈଷୟିକ ଜ୍ଞାବନର ବିକାଶକୁ ନିୟକଣ କରୁଥିବା ନିୟମରାକି<br>🕴 | ସାମାନ୍ଦିକ-ରାଜନୈତିକ ବିକାକ୍ଷକୁ ନିୟସଣ କବୁଥିବା ନିୟମାବଳୀ<br>I III | ସମାଢର ଆତ୍ମିକ ବିକାଶକୁ ନିୟବଣ କରୁଥିବା ନିୟମାବଜୀ | , ସମାଜ ଏବଂ ତିରାର ଅାନତର୍ | ଗଢ଼ଣା ସ•ହାରୀୟ-ସୁବିସ•ଗତ ଅଦ୍କୁ ବେ <sup>ଅ</sup> ଛାନିକ-ପହଚିରର ପାଠ୍ୟ ପୁସ୍ତକ<br>ମସୋ ବିଶ୍ବିଦ୍ୟାଜଘ ପ୍ରକାଶନ ରବନ <i>,</i> ମସୋ, ୧୯୭୬ । |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ମାକିସ୍ବାଦୀ-ଲେମି<br>"ମାଜସ଼କ ଦଶନ ହେଉଛି ଏକ ପୂର୍ଣଚାସ୍ରାହ ଦାଶନିକ ବସ୍ତ୍ରକାଦ ।<br>ଏହା ମାନବ ସମାନହ , କିଶେଞ୍ଚ କରି ଥ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣାହୁ ପ୍ରଦାନ କରିଛି<br>ଏକ ପରାହମଣାରା ଆନୀଷ ।"<br>– ରେନିନ୍                                                                                                                                                                                                | 6 <b>8</b> 6                         | + ↓<br>ବୟୁ ଏବ∙ ଚା'ର ଛିତିର ରୂପରାଣି<br>↑ ↓                 | ତ୍ତ୍ବାଦର ନାତିରାଳି , ନିଣମାବଳୀ ଏବଂ ପ୍ରଶ୍ରା <b>ଳି</b><br>🕴 🔶    | ତେ ଜନ୍ୟର ଗୌଣ ଚରିତ୍ର ମଚବାଦ                   | gạô ,                   | ଏହି ପ୍ୟକରେ ପ୍ରର କେତେକ ଗଢ଼ଣ<br>"ଦଶନ ପାଠ୍ୟହମର ଫଦରତ ରପାୟ"ରୁ ନିଆ ଯାଇଛି l ମସେ।                                                   |

# ପ୍ରଥମ ପରିଛେଦ ଦର୍ଶନ : ମଣିଷର ବିଶ୍ୱଦ୍ୱ୍ୟିକୋଣର ତାର୍ଭ୍ୱିକ ଭିରି

## ୧ – ଦର୍ଶନ ବୋଇଲେ କଂଶ ବୁଝାଏ ?

ଶମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଦର୍ଶନ ହିସାବରେ ମାର୍କସବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ହେଇଛି ବ୍ୟବାଦର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ରପ, ଯଗ ଯ୍ଗ ଧରି ଦାର୍ଶନିକ ଚିନ୍ତା ତଥା ମାନବଚ୍ଚାତିର ସମଗ ଆଚମିକ ସ•ସ୍ତିର ପର୍ବବର୍ଦ୍ଧୀ ବିକାଶର ସ୍ୱ୍ରିସନ୍ନତ ଫଳଶୂଚି । ତେଶ କରି ମଶିଷର ଆତ୍ମିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ବିଶେଷ ଷେତ୍ ହିସାବରେ ସାଧାରଣ ଭାବେ ଦର୍ଶନ ହୋଇଲେ କଂଶ ବଝାଏ – ଏହାକୁ ନିରୂପଣ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଦୃନ୍ମୁଳକ ବସ୍ଥବାଦର ମୂଳ କଥାଗୁଡ଼ିକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିବା ସଠିକ ହେବ । ଏହା ଅତି ଗୁରୁତୃପ୍**ଶ ଏଇଥି ପାଇଁ** ଯେ, ଦାର୍ଶନିକମାନେ ଏହି କଥାଟି ଉପରେ ମୋଟେ ଏକମତ ନହନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ (ଭାରତୀୟ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କ ସମେତ) ଦର୍ଶନକୁ ବିଜ୍ଞାନରାଜି ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଥାନ ନଦେଇ କଳ୍ଲାରାଳି ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଥାନ ଦେବାକୁ ଶେୟଃ ମନେ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କର ଏହି ମତ ସପକ୍ଷରେ ସେମାନେ କହିଥାନ୍ତି ଯେ, କୌଣସି ଅଖକ୍ତ ଦାର୍ଶନିକ ପଦ୍ଧତି ନାହିଁ ଏବଂ ସଂଗୀତ କ୍ଷେତ୍ରେ ସ୍ରକାର ମନୋଗତ ଭାବେ ଯେପରି ତା'ର ପଦ୍ଧତି ସ୍ବି କରିଥାଏ , ସେହି ଭଳି ଦାର୍ଶନିକ ମଧ୍ୟ ତା'ର ପଦ୍ଧତି ସୂବି କରେ । ଆଭ କେତେକ ବିଶିଷ ବିଟିଶ୍ ଦାର୍ଶନିକ ବର୍ଟ୍ରାଷ ରସେଲଙ୍କର ପକ୍ଷ ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ବର୍ଟ୍ରାଷ ରସେଇ ବିଷ୍ଣାସ କରୁଥିଲେ, ବିଞ୍ଚାନ ଏବଂ ଧର୍ମ (ଧର୍ମଚର୍ଭ)ର ମଧ୍ୟବର୍ତ୍ତୀ ଏକ ଆସାନରେ ଦର୍ଶନର ସାନ, ଏବଂ "ସମସ୍ତ ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ଜ୍ଞାନ – ମୋ ମତରେ – ବିଜ୍ଞାନର ଅନ୍ତର୍ଗତ ; ସମସ୍ତ ନିହିଁଷ୍ଟ ଜ୍ଞାନର ବାହାରେ ଅବସ୍ଥିତ ଅପରିବର୍ରନୀୟ ନାଡିବାକ୍ୟ ଧର୍ମତର୍ଭର ଅନ୍ତର୍ଗତ । କିନ୍ତୁ ଧର୍ମତର୍କ୍ତ ଏବ• ବିଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଜନମାନବହୀନ ଭ୍ଖଞ ଅବହିତ , ଯିଏକି ଉଭୟ ପକ୍ଷରୁ ଶରବ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଏହି କନମାନବହୀନ ଭୂଖ9 ହେଉଛି ଦର୍ଶନ ।" ଏହା ଛଡ଼ା ଅନ୍ୟମାନେ ଦର୍ଶନକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥାନ୍ତି ଏକ ସର୍ବୋଚ୍ଚ ବିଜ୍ଞାନ (ବିଜ୍ଞାନର ବିଜ୍ଞାନ) ହିସାବରେ, ନୀତିଜ୍ଞାନ ଏବ• ଶାଡିର, ବୈଜ୍ଞାନିକ ଏବଂ ସାଧାରଣ ଭାଷାର ମତବାଦ ହିସାବରେ, ମଣିଷର ମତବାଦରାଳିର,

<sup>ଂ</sup> ବର୍ତ୍ରାକ୍ତ ରସେଇ, "A History of Western Philosophy", Simon and Schuster, N.V., 1945, p.XIII.

ଞ୍ଜାନ ତଥା ସୂନ୍ଦର, ଆଦିର ମତବାଦ ହିସାବରେ । ଆମେ ଏହିସବୁ ତର୍ ସଂପର୍କରେ ବିଶଦ ଭାବେ ଆଲେଚନା କରିବାକୁ ଗ୍ୱହୁଁ ନାହୁଁ । ଦର୍ଶନର ବିକାଶ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ତା'ର ବିଷୟବସ୍ଥ ପରିବରି ତ ହୋଇଛି ଏବଂ ଏହା ଅଧିକ ସୁନିଦିଷ ହୋଇଛି । ଦର୍ଶନର ଆଧୁନିକ ବିଞ୍ଜାନଗତ ଅବଧାରଣାର ପରିପ୍ରେକ୍ଷୀରେ ଉପରୋତ ବ୍ୟାଖ୍ୟାଟା ଏକଦିଗଦର୍ଶୀ ଅଥବା ଏପରିକି ଭାତ ବୋଲି ସମାଣିତ ହୋଇଛି ।

ଭଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, କଳାଠାରୁ ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ପୃଥକ୍ । କଳା ମଶିଷର ନାହନିକ ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ପୂରଣ କରେ, ଶୈତ୍ତିକ କତ୍ତରୂପ ମାଧ୍ୟମରେ ବାଷବତାକୁ ପ୍ରକାଶ କଲାବେଳେ ଦର୍ଶନ ବିଶ୍ୱକଗତକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା ଦିଗରେ ମଶିଷର ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ପୂରଣ କରେ । ଏହି କାର୍ଯ ସାଧିତ ହୋଇ ଥାଏ ବିମୁର୍ଘ ଧାରଣା, ପ୍ରବର୍ଗ ଏବଂ ନିୟମରାକିର କରିଆରେ ।

ଧର୍ମ ସହିତ ଦର୍ଶନକୁ ଏକାକାର କରି ଦେଲେ ରୁଇ ହେବ । ଧର୍ମ ହେଉଛି ପ୍ରାକୃତିକ ତଥା ସାମାକିକ ବାଞବତାର, ମଶିଷକୁ ତା'ର ଦୈନହିନ ଜୀବନରେ ପ୍ରଭାବିତ କରୁଥିବା ବାହ୍ୟିକ ଶକ୍ତିସମୂହର, କପୋଳକକ୍ତିତ ପ୍ରତିଫଳନ । ଧର୍ମୀୟ ଚେତନାରେ ବିଶ୍ୱକଗତ ତଥା ସରାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା, ଅଲୌକିକ ସରାରାଜି ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ ଦ୍ୱାରା କରାଯାଇଥାଏ । ତେଣୁ କରି ଏକ ବସ୍ଥନିଷ, ପ୍ରକୃତ ଞ୍ଚାନର ଏକ ବ୍ୟବହା ହିସାବରେ ଧର୍ମ ବିଞ୍ଚାନର ବିରୋଧିତା କରିଥାଏ । ଅବହିତ କଳ୍ବରୂପ ପରିବର୍ରେ ତାର୍ଗ୍ୱିକ ବିମୃର୍ତତା ଦ୍ୱାରା ଦର୍ଶନ କାର୍ଣ୍ଣ କରିଥାଏ । ଅବହିତ କଳ୍ବରୂପ ପରିବର୍ରେ ତାର୍ଗ୍ୱିକ ବିମୃର୍ତତା ଦ୍ୱାରା ଦର୍ଶନ କାର୍ଣ୍ଣ କରିଥାଏ । ଧର୍ମ ଷେତ୍ରରେ ଏହା ଘଟେ ନାହିଁ । ଦର୍ଶନ ସ୍ୱତଃସିହ ବେଦବାକ୍ୟ ଉପରେ ନିର୍ଭର ନକରି, ବାଞ୍ଚତା ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ଞ୍ଚାନକୁ ଭିରି କରି ସରାଜୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାକୁ ତେଷ୍ଟା କରେ । ତେଣୁ, ନିୟମତଃ, ଏହା ବିଞ୍ଚାନଗତ ବୋଲି ଦାବୀ କରିଥାଏ ଏବଂ ବୈଞ୍ଚାନିକ ପହତିରାଜିକୁ ପ୍ରୟୋଗ କରିବା ପାଇଁ କହିଥାଏ ।

ହେଲେ, ଦର୍ଶନ ଏବଂ ବିଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟରେ ଅତ୍ୟାବଶ୍ୟକୀୟ ପାର୍ଥକ୍ୟରାକି ରହିଛି । ବିଶେଷ ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନ ଭିନୁଭିନୁ କିନିଷର ଧର୍ମରାକି, ଅନ୍ଦୈବ ବିଶ୍ୱକଗତ, ପ୍ରକୃତି ଅଥବା ଇତିହାସର ନିର୍ଦିଷ ନିୟମାବକୀକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରେ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ ଦର୍ଶନ ସଭାର ସାଧାରଣ ତିତ୍ର, ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ବିଶ୍ୱର ଅବଧାରଣା ସହିତ – ତା'ର ବହୁବିଧତା ଆଭ ଏତ୍ତି, ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ବିଶ୍ୱର ଅବଧାରଣା ସହିତ – ତା'ର ବହୁବିଧତା ଆଭ ଏତ୍ତି, ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ବିଶ୍ୱର ଅବଧାରଣା ସହିତ – ତା'ର ବହୁବିଧତା ଅଭ ଏତ୍ରିକ୍ୟ ସମେତ ଏହି ବିଶ୍ୱକଗତରେ ମଣିଷର ହାନ, ତା'ର ମନ ଆଭ କାର୍ଯ୍କକଳାପ ସହିତ ସଂସୃତ୍ଧ । ବିଜ୍ଞାନୀ ବହୁନିଷ ସତ୍ୟକୁ ଉଦ୍ଘାଟନ କରିବାକୁ ଗ୍ରହିଲ ବେଳେ, ଦାର୍ଶନିକ କେବକ ବାନ୍ତବତାକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାକୁ ତେଷ୍ଣା କରେ ନାହିଁ, ସେ ନିହିଁଷ୍ ଏକ ଶ୍ରେଣୀ ଅବହାନରୁ ଏହାକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥାଏ ।

ଅନେକ ଲେକକର ବିଶ୍ୱାସ, ଦର୍ଶନର ସାରମମ ତା'ର ନୈତିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ । ଏ କଥା ସତ ଯେ, ଦର୍ଶନ ସହିତ ନୀତିଶାହର ଅନେକ ଅଭିନୁତା ରହିଛି । ଯେନୌଣସି ଦର୍ଶନ ତା'ର ବିଶ୍ୱ ସଂପର୍କିତ ଅବଧାରଣ। ଦ୍ୱାରା ମଶିଷକୁ

۶۶

ସମାକରେ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଠ ଏକ ଧରଶର ଆଚରଣ ଆଡ଼କୁ ପରିଗ୍ୱଳିତ କରିଥାଏ ; ତର୍ଗ୍ପତ ଭାବେ ନାତିଗତ ଆଦର୍ଶ, ବିଧିନିୟମ, ମଶିଷ ମଶିଷ ମଧ୍ୟରେ ନୈତିକ ସଂପର୍କର ମାନ ତଥା ସେମାନଙ୍କ ନୈତିକ କ୍ରିୟାକଳାପକୁ ପ୍ରମାଶିତ କରିଥାଏ । କିନ୍ତ ଏସବୁ ସର୍ବେ ନାତିଶାସ୍ଧ ଆଉ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଛି । ନାତିଶାସ୍ଭ ମଶିଷ ସହିତ ତା'ର ସହନାଗରିକ ଏବଂ ସାମାଳିକ ସଂପର୍କର ବିଶେଷ ଷେତ୍ରକୁ ପ୍ରକାଶ କଲବେଳେ, ଦର୍ଶନ କେବଳ ନୈତିକ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପ ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ ନୁହେଁ, ଏହା ରାଢନାତି, ଧର୍ମ, ଅର୍ଥନାତି, ବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ କଳା ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ । ଏତଦ୍ବ୍ୟତାତ, ନାତିଶାସ୍ଭ ହେଉଛି ପ୍ରକୃତ ମାନବିକ ସଂପର୍କରାଜିର, ସାମାଜିକ ପ୍ରପଞ୍ଚର ଷେତ୍ର, କିନ୍ତ ଦର୍ଶନ ସାର୍ବଜନାନ ପ୍ରପଞ୍ଚଳୁ, ପ୍ରକୃତିର ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ବିଶୁଷଶ କରିଥାଏ । ଉଭୟ ମଧ୍ୟରେ ଆଭ ଏକ ବିଶେଷ ପାର୍ଥକ୍ୟ ହେଉଛି, ନାତିଶାସ୍ଭ ମଶିଷର ଆଚରଣକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥାଏ ଉଇ, ମଦ, ନ୍ୟାୟ, କର୍ଷବ୍ୟ ଏବଂ ବିବେକର ଦୃଷିକୋଣରୁ; କିନ୍ତ ଦର୍ଶନ ବାହବତାକୁ ବିଗ୍ୱର କରିଥାଏ ନିୟମ, ଆବଶ୍ୟକତା, ବସ୍ଥ, ଆତ୍ମା, ବିକାଶ, ସାରମର୍ମ ଆଦି ଦୃଷ୍ଠିରୁ ।

ତେଣ୍ଡ, ଆମେ ଦେଖି ପାରୁଚ୍ଚେ, ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ଏକ ବିଶେଷ ଆତ୍ମିକ, ବୌଦ୍ଧିକ ଅଥବା , ଅନେକ ସମୟରେ ଯାହାକୁ କୁହାଯାଇଥାଏ , ସାମାଳିକ ଚେତନାର ଏକ ବିଶେଷ ରୂପ । ଏହାର ମୂଖ୍ୟ ବିଶେଷ ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଇଛି, ଏହା ମଣିଷର ବିଶ୍ୱଦ୍ଷିକୋଶର ତାର୍ଗ୍ୱିକ ଭିରି ଗଠନ କରିଥାଏ । ବିଶ୍ୱଦ୍ଷିକୋଶ ହେଉଛି ବାଞବତା, ପାକ୍ତିକ ଏବ• ସାମାକିକ ପ୍ରଅଞ୍ଚ ସଂପର୍କରେ , ତା'ର ଚତ୍ପୀର୍ଶ୍ୱର ବିଶ୍ୱକଗତ ସହିତ ତା'ର ସ•ପର୍କ ବିଷୟରେ ମଶିଷର ସାମାନ୍ରୀକୃତ ମତାମତ ଏବ• ଧାରଣାକୁ ନେଇ ଗଠିତ ଏକ ସୃତର ବ୍ୟବସା ବା ପହତି । ବିଶୃଦୃଷ୍ଠିକୋଣର ଅବଧାରଣ। ଏବଂ ଦର୍ଶନ ଅନେକ ସମୟରେ ଅଭିନ୍ନ ମନେ ହୁଅତି, କିନ୍ତ୍ର ସେମାନଙ୍କୁ ପୁଥକ୍ କରି ଦେଖିବାଟା ଅଧିକ ସଠିକ । ଏହା ଛଡ଼ା, ବିଶୃଦ୍ଷିକୋଣ ରୂପ ପରିଗ୍ହ କରିଥାଏ ବହୁବିଧ ଭପାଦାନକୁ ନେଇ, ଯେଉଁଗ୍ଡିକ ମୋଟେ ସମଚରିତ୍ର ନହନ୍ତି । ଦ୍ଷାତ ସ୍ରୁପ, ଏ ବ୍ୟୁନିଷ କଗତର ବିଭିନ୍ଦିଗ ସଂପର୍କରେ ସାଧାରଣ ଅବଧାରଣା ଆମେ ଲଭ କରିଥାଏ ପ୍ରାକୃତିକ ଏବ• ସାମାଜିକ ବିଞ୍ଚାନସମ୍ହ ମଧ୍ୟରୁ । ବିଶୃଦ୍ଷିକୋଣର ଆଭ କେତେକ ଉପାଦାନ ନିହିତ ଥାଏ ସାହିତ୍ୟ , କଳା , ଆଚରଣବିଧି ଏବଂ ନିୟମ କାନୁନ୍ ମଧ୍ୟରେ । ସେସବ୍ ମଧ୍ୟରୁ ପ୍ର୍ୟେକ ସେମାନଙ୍କ ନିଜସ୍ୱ ଦିଗରୁ ପ୍ରକୃତି ତଥା ସାମାଜିକ ବାଞ୍ଚବତାର ମୁଖ୍ୟ ଦିଗଗ୍ଡିକ ପ୍କାଶ କରିଥାଏ । ଧର୍ମ ବିଶ୍ ସଂପର୍କରେ ଏକ ବିକୃତ ଧାରଣା ଦେଲ ବେଳେ, ଦର୍ଶନ ଜଗତର ଅତୀତ, ବର୍ରମାନ ଏବଂ ଭବିଷ୍ୟତ ସଂପର୍କରେ ଏକ ସାଧାରଣ ଅବଧାରଣ। ସ୍ଷି କରି ବିଶ୍ୱଦ୍ଷିକୋଣର ସମୟ ଉପାଦାନର ଭାବାଦର୍ଶଗତ ତଥା ତାର୍କିକ ପାଣକୋଷ ଗଠନ କରିଥାଏ ।

ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଶ ହେଉଛି, ତା'ର ଆଧେୟ ଦୃଷିରୁ, ଚିଡାଧାରାସମୂହର ଏକ କଟିକ ସମାହାର । ସମାଜର ବିକାଶ ସାଥେ ସାଥେ ଏହାର ଚରିତ୍ର, ଆଧେୟ ଏବ• ଗଢ଼ଣରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଥାଏ । ଇତିହାସର ବିଭିନ୍ନ ପର୍ଯାୟରେ , ବିଭିନ୍ନ ସମାକରେ ଏବଂ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଶ୍ରେଣୀ ମଧ୍ୟରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଧରଣର ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଶ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ୟଭ କରିଥାଏ । ଆଦିମ ସମାଜରେ ବିଶ୍ବଦୃଷିକୋଣ ଗଠିତ ହେଉଥିଲ ଦୈନଦିନ ଜୀବନରୁ ମିଳୁଥିବା ଅଭିଞ୍ଚତାଲତ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ଏହା ନିବିଡ଼ ଭାବେ ପୌରାଶିକ ଧାରଣୀ ସହିତ ମିଶ୍ରିତ ଥିଲ । ସେସବୁ ଥିଲ ବାଞବଚାର ଏକ ବିକୃତ କପୋଳକର୍ବିତ ପ୍ରତିଫଳନ , ମୌଳିକ ଶକ୍ତିଗୁଡ଼ିକ ଆଗରେ ମଣିଷର ଶକ୍ତିହୀନତାର ପରିପ୍ରକାଶ । ଉଦାହରଣ ସ୍ରୂପ, ଭାରତବର୍ଷରେ ଗୋତ୍ର ପ୍ରଥା ଭାଙ୍ଗି ପଡ଼ୁଥିଲ ବେଳେ ବେଦସବୁ ରଚିତ ହୋଇଥିଲ । ଏହିସବୁ ବେଦରେ ପ୍ରକୃତି, ଭାଗ୍ୟ ତଥା ଲେକ ଲେକ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ବିଷୟରେ ପ୍ରାତୀନ ଦୁନିଆର ଲେକମାନଙ୍କର ମତାମତସବୁ ପ୍ରକାଶ ପାଇଛି । କିନ୍ଦ, ତା ସର୍େ ବି ଏହି ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଥିଲ ମୂଳତଃ ପୌରାଣିକ ଏବଂ ଧର୍ମୀୟ ; ପ୍ରକୃତ ଦର୍ଶନ ସେତେବେଳକୁ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କରି ନଥିଲା ।

ଏବେ ଆମ ଏହି ଯୁଗରେ ବି ଶିକ୍ତୋନ୍ନତ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଦେଶସମୂହରେ କୋଟି କୋଟି ଲେକ, ବିଶ୍ୱ ସଂପର୍କରେ ଖାଷି ପୌରାଣିକ ମତ ପୋଷଣ ନକଲେ ମଧ୍ୟ, ଅଣଦାର୍ଶନିକ ମତାମତ ପୋଷଣ କରିଥାନ୍ତି – ଅଭିଞ୍ଚତାଇହ, ସ୍ୱତଃଷ୍ଟୂର୍ର ମତାମତ ଠାରୁ ଆରମ୍ଭ କରି ଧର୍ମାୟ ମତାମତ ପର୍ଣନ୍ତ ।

ପ୍ରଥମ ଦାର୍ଶନିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ତା'ର ପ୍ରାରୟରେ ଜନ୍ମ ଦେଇଥିଲ ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ନୂଆ ଏକ ଧରଣର ବିଶ୍ୱଦୃଞ୍ଚିକୋଣକୂ – ଦାର୍ଶନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଞ୍ଚିକୋଣକୂ । ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ତାର୍ଘ୍ୱିକ ଭାବେ ସୁସିଦ୍ଧ ଏକ ଶିକ୍ଷା । ଏହା ପ୍ରକୃତି, ସମାଜ ଏବଂ ମଣିଷ ସଂପର୍କରେ ସାଧାରଣ ଅବଧାରଣାସମୂହକୁ ଏକ ଅଖଣ୍ଡ ମତବାଦ ମଧ୍ୟରେ ଐକ୍ୟବଦ୍ଧ କରିଥାଏ ।

ସୃତଃଞୂର୍ର ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଶଠାରୁ ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ପୃଥକ୍ । ଏହା ବିଶ୍ୱକଗତର ସାରସରା ସଂପର୍କରେ, ମଶିଷ ଦ୍ୱାରା ତା'ର ଅବଗତି ସଂପର୍କରେ ଚିତାରାଜିକୂ ନେଇ ଏକ ଚିର ବିକଶିତ ବ୍ୟବସ୍ଥା, ଏହା ଦୈନଦିନ ଜୀବନରେ ମଶିଷ ଦ୍ୱାରା ଗଠିତ ମତାମତ ସକଳର କେବଳ ଏକ ସମାହାର ନୂହେଁ ।

ଦାର୍ଶନିକ ବିଶ୍ଦୃଞ୍ଚିକୋଣ ଧର୍ମୀୟ ବିଶ୍ଦୃଞ୍ଚିକୋଶଠାରୁ ଭିନ୍ନ ହେବାର କାରଣ ହେଉଛି, ଏହା କେବଳ କେତେକ ନାଚିରାଜିଳୁ ଘୋଷଣା ବା ପୁନର୍ଭକ୍ର କରେ ନାହିଁ, ଏହା ସେସବୁକୁ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ଭାବେ ପ୍ରଚିପାଦନ କରେ ଏବଂ ପ୍ରମାଣ କରେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦର୍ଶନ କିନ୍ତୁ ବିଞ୍ଚାନସିଦ୍ଧ ନୁହେଁ । ବିଞ୍ଚାନସିଦ୍ଧ ହେବା ପାଇଁ ଯେକୌଣସି ଦର୍ଶନକୁ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଜୀବନର ସାଧାରଣୀକୃତ ଅଭିଞ୍ଚତା ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆହୃତ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଜ୍ଞାନ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେବାକୁ ପଡ଼ିବ, ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ସ୍ୱେଜାଗ୍ୱରୀ, ମନମୁଖୀ ଯୁକ୍ତି ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ହେଇ ଚଳିବ ନାହିଁ ।

ତେଣୁ , ଆଧେୟ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଦାର୍ଶନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଣ ବୈଜ୍ଞାନିକ କିମ୍ବା ଅବୈଜ୍ଞାନିକ

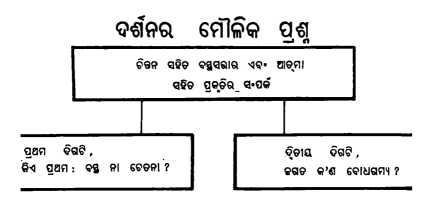
ହୋଇ ପାରେ । ଏହାକୁ ତା'ର ମୌଳିକ ଚିନ୍ତାଧାରା ଦୃଷିରୁ ଧର୍ମୀୟ ବା ନିରୀଶ୍ୱରବାଦୀ, ଆଶାବାଦୀ ବା ନିରାଶାବାଦୀ, ଅମାନବତାବାଦୀ ବା ମାନବତାବାଦୀ, ପ୍ରଗତିଶୀଳ ବା ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ବୋଲି ନାମିତ କରାଯାଇଥାଏ । ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନଟିର ଜବାବ ଏହା କି ଭାବେ ଦେଉଛି ଏହା ଶେଷକୁ ତା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ।

## 9 – ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନ

ଯେଁକୌଣସି ଦର୍ଶନର ସର୍ବାପେକ୍ଷା ସାଧାରଣ ପ୍ରଶ୍ନଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛି ବିଶ୍ୱକଗତର ସୃଷ୍ଟି ଏବଂ ସାରସରା, ମଶିଷର ସୃଷ୍ଟି ଏବଂ ତା'ର ଚେତନା ଏବଂ ମଶିଷ କାବନର ଅର୍ଥ ଆଦିକୂ ନେଇ । ଏହିସବୁ ପ୍ରଶ୍ନର ଉରର ଦର୍ଶନକୁ ସଦାସର୍ବଦା ଦେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ଏଥିରେ ଆଷର୍ଯ୍ୟ ହେବାର କିଛି ନାହିଁ ସେ, ଲେକକଥା ଅନୁଯାୟୀ ଗ୍ରାକ୍ ଦାର୍ଶନିକ ପିଥାଗୋରସ୍ଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟି 'ଫିଲସଫି' (ଦର୍ଶନ) ଶବ୍ଦଟିର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଂୱାନାନୁରାଗ' । ଦର୍ଶନର ଅବଧାରଣାକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବା ପାଇଁ ବହୁ ସମୟରେ ବ୍ୟବହୃତ ଭାରତୀୟ ଶବ୍ଦ 'ଦର୍ଶନ'ର ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି ମୂଳ ଶବ୍ଦ 'ଦୃଶ୍'ରୁ (ଦେଖିବା) । ତେଣୁ ଏହା ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ଅତୀବ ସାଧାରଣ ଚରିତ୍ରକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ – 'ବିଶ୍ୱକଗତର ସାରମର୍ମ ଏବଂ ବସ୍ଥସରାର ଅର୍ଥ ମଧ୍ୟକୁ ପ୍ରବେଶ କରି' ।

ସମୟ ଦାର୍ଶନିକ ପ୍ରୁର ବ୍ୟାଖ୍ୟା , ଷେଷକୁ ବାହ୍ୟ କଗତ ସହିତ ମଣିଷର ସଂପର୍କ , ବଞ୍ଛନିଷ ବାଞ୍ଚବତା ସଙ୍ଗେ ତା'ର ଚେତନାର ସଂପର୍କ ସଂକ୍ରାନ୍ତ ଧାରଣା ସହିତ ଯକ୍ତ । ଏହି ପ୍ଶୃଟି ଦର୍ଶନ ପକ୍ଷରେ ମୌଳିକ ପ୍ଶୁ । ହଢାର ହଢାର ବର୍ଷ ଆଗେ ଲେକଙ୍କର ସେମାନଙ୍କ ଶରୀର ଗଠନ ସଂପର୍କରେ କୌଣସି ଧାରଣା ନଥିଲ ଏବଂ ବିଶେଷ କରି ସୃପୁର ଅର୍ଥ କଂଶ ସେମାନେ ବୃଝି ପାରୁ ନଥିଲେ । ସେତେବେଳେ ମଧ୍ୟ ଲେକଙ୍କ ଧାରଣା ହେଉଥିଲ ଯେ , ମଣିଷର ଚେତନା ଏବଂ କାର୍ଯ୍ୟକଳ୍ଳାପ ମଧ୍ୟରୁ ଜାତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟାନୁଭୂତି ସେମାନଙ୍କ ଶରୀରରୁ ଜାତ ହୁଏ ନି, ଏସବ୍ ଜାତ ହୁଏ ଶରୀରରେ ବାସ କରୁଥିବା କୌଣସି ଏକ ବିଶେଷ ଆତ୍ମାରୁ । ସେ ଆତ୍ମା ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ଶରୀରକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ଗ୍ମଲି ଯାଏ । ସେତେବେଳେ ମଧ୍ୟ ଲେକେ ଏହି ଆତ୍ମା ସହିତ ବାହ୍ୟ ଜଗତର ସଂପର୍କ ବିଷୟରେ ନିକ୍ଷ ଚିନ୍ତା କରିଥିଲେ । ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ନିହିଁଷ ଭାବେ ସେହି ଭଳି ବିଶ୍ୱକଗତ ସଂପର୍କରେ ଚରଗତ ଭାବେ ସ୍ସଂବହ ଏକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ, ଯିଏକି ବସ୍ଥ ଆଉ ଆତ୍ମା ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କର ଏକ ବ୍ୟାଖ୍ୟାକ୍ତ ଅବଧାରଣ। ଉପରେ ପତିଷିତ । କିଏ ପଥମ, ଚିତ୍ତନ ନା ସରା ? ଏହାହିଁ ହେଉଛି ଦର୍ଶନର ମୌକିକ ପ୍ରଣ୍ଠ ଅତୀବ ସାଧାରଣ ସ୍ତ୍ରାୟନ । ଏହାକୁ ମଧ୍ୟ ଆଉରି ସଂକୀର୍ଷ ଭାବେ ଏବଂ ଚତ୍ ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ ଆଉରି ଅଧିକ ତୀକ୍ଷ୍ଣ ଭାବେ ସ୍ତ୍ବଦ୍ଧ କରାଯାଇ ପାରେ : ଏ କଗତକୁ ଭଗବାନ ସୃଷି କରିଥିଲେ ନା ଏହା ଏହି ଭଳି ସର୍ବଦା ଅବହିତ ଥିଲା? ଏଥି ସହିତ ସଭା ଆଭ ଚିତନ

ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କର ଆଉ ଏକ ଦିଗ ରହିଛି । ସେ ଦିଗଟି ହେଉଛି, ଆମର ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱସ ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ଆମର ଚିତ୍ତାଧାର। ସକଳ କିପରି ସଂଯୁକ୍ତ, ବା, ଅନ୍ୟ କଥାରେ, ଏ ଜଗତ ବୋଧଗମ୍ୟ କି ବୋଧଗମ୍ୟ ନୁହଁ ?



ଦର୍ଶନର ଏହି ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନଟିର ଏକ ନିର୍ଦିଷ ସମାଧାନ ମଶିଷର ଦୃଷିକୋଶର ଚରିତ୍ରକୁ, ତା'ର ଅଞିତ୍ ସଂପର୍କରେ ଅବଧାରଣା, ସାମାଳିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ ସହିତ ତା'ର ସଂପର୍କ ଏବଂ ତା କାର୍ୟାବଳୀର ଲକ୍ଷ୍ୟକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ । ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତର ରାଜନୈତିକ ଗ୍ରହ୍ଣ "ଅର୍ଥଶାସ୍ଧ" ଅନୁଯାୟୀ ଦର୍ଶନ ଆବଶ୍ୟକ, କାରଣ "ଏହା ଦୁଃଖ ଏବଂ ଆନନ୍ଦ ମଧ୍ୟରେ ମନୋବଳକୁ ଦୃଢ଼ କରିଥାଏ ଏବଂ ବୃଝିବା, କହିବା ଏବଂ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ପାଇଁ ଶକ୍ତି ଦାନ କରିଥାଏ ।" " କିନ୍ତୁ ଯେଉଁ ମତବାଦ ଦର୍ଶନର ଏହି ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନଟିର ଭିନୁ ଉତ୍ତର ଦେଇଥାଏ, ତାହା ଜୀବନରେ ମଣିଷର ଆହାନକୁ ଭିନୁ ଭାବେ ସୂଡ୍ରାୟନ କରିଥାଏ । ଯେଉଁମାନେ ଭାବନ୍ତି, ସବୁ କିଛି ପରମାତ୍ମା ଦ୍ୱାରା ପରିଷ୍ଳିତ ହୋଇଥାଏ, ସ୍ଭାବିକ ଭାବେ ସେମାନେ ଆହ୍ବାନ ଦେବେ – ଦୁନିଆରେ ଅକଲ୍ୟାଣ ଏବଂ ଦୁଃଖର ବିନାଶ ଏକମାତ୍ର ପୂର୍ଣ ନୈତିକତା ଏବଂ କର୍ମର ଶାଶ୍ୱତ ନୈତିକ ନିୟମ ପାଳନ ଦ୍ୱାରା କରିବାକୁ । ଏହି ଭଳି ଏକ ଦର୍ଶନ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ କହେ, ତା'ର ଅଞିତ୍ୱର ଅର୍ଥକୁ କେବଳ ତା'ର ଆତ୍ମଜ୍ଞାନ, ମୋକ୍ଷ୍ଣ ଇଭ ଏବଂ ସାମାଳିକ କାର୍ଯକଳାପ ବର୍ଚ୍ଚନ ମଧ୍ୟରେ ଦେଖିବାକୁ ।

ଏହାର ବିପରୀତରେ , ସରାର ପ୍ରାଥମିକତାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରି ନେବା ଏବ• ଯେଉଁସବୁ ନିୟମ ଏହାର ପରିବର୍ତ୍ତନକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରେ , ସେସବୁକୁ ଆବିଷାର କରିବାର

"Antologiya mirovoi filosofii" (ବିଶ୍ ଦର୍ଶନ ଚୟନିକା), ପ୍ରଥମ ଖ୫. ପ୍ରଥମ ଭାଗ ମିସ୍ ଧୂକାଶନ ଭବନ, ମସୋ, ୧୯୬୯, ପୁ:୧୩୮ । ସମ୍ବାବ୍ୟତା ଆବଷ୍ୟକ କରେ, ଲେକେ ଅସାମ୍ୟର ପ୍ରକୃତ ସାମାଜିକ କାରଣସମୂହକୁ ଜାଣନ୍ତ ଏବଂ ନୂତନ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କ ସାପନ ପାଇଁ ନିଷରିମୂଳକ ସଂଗ୍ରାମ ଚଳାନ୍ତୁ । ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ, ମଣିଷ ଦେଖିବାକୁ ପାଏ, ତା ଅଞିତ୍ୱର ପ୍ରକୃତ ଅର୍ଥ ନିହିତ ସାମାଜିକ ଅମଙ୍ଗଳ ବିରୁଷରେ ମିଳିତ କାର୍ୟକଳାପ ତଥା ପ୍ରଗତିଷୀଳ ସାମାଜିକ ଆଦର୍ଶରାଜିର ସାପନା ଏବଂ କାର୍ୟକାରିତା ମଧ୍ୟରେ ।

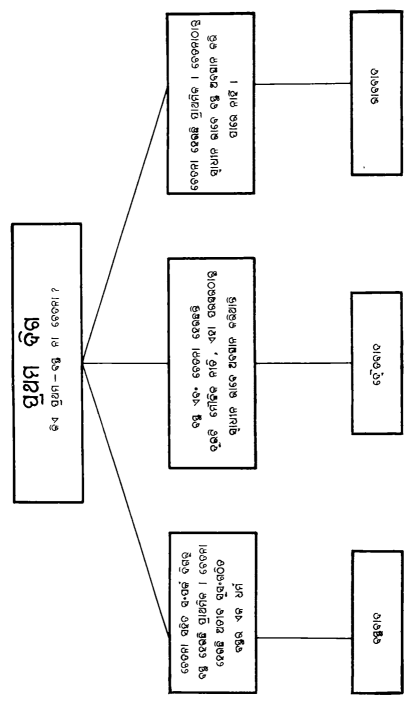
ଏହି ଦୃଷାଉଟି ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶାଇ ଦେଉଛି ଯେ, ଦର୍ଶନର ମୌଜିକ ପ୍ରଶ୍ନଟିର ସାରମର୍ମ୍ବର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ଏହା ତା'ର ପକ୍ଷପାଡିତାକୃ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ , ସମାଜରେ ଶେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ସହିତ ତା'ର ଯୋଗସ୍ତ କୁ ଉଦ୍ଘାଟନ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ।

## ୩ – ଦର୍ଶନର ପକ୍ଷପାତିତା : ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଭାବବାଦ

ଦାର୍ଷନିକମାନେ ଦୂଇଟି ବୃହତ୍ ପକ୍ଷରେ ବିଭକ୍ତ : ଗୋଟିଏ ହେଉଛି ବସ୍ଥବାଦୀ ପକ୍ଷ ଆଉ ଗୋଟିଏ ହେଉଛି ଭାବବାଦୀ ପକ୍ଷ । ଏହି ବିଭାଜନ ନିର୍ଭର କରେ, ଚେଚନା ଏବଂ ସରା ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ସଂକ୍ରାତ୍ତ ପ୍ରଶ୍ନଟିର ପ୍ରଥମ ଭାଗଟିର ଭରର କିଏ କିପରି ଦେଉଛି । ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ କହନ୍ତି ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ବସ୍ଥ ହେଉଛି ପ୍ରାଥମିକ ଏବଂ ଚେଚନା ହେଉଛି ଗୌଣ , ଅର୍ଥାତ୍ , ବସ୍ଥରୁ ଚେଚନା ଉଦ୍ଭୂତ ଏବଂ ଏହା ହେଉଛି ବସ୍ଥର ଧର୍ମ । ଏହାର ବିପରୀଚରେ , ଭାବବାଦୀମାନେ କହନ୍ତି , ପ୍ରକୃତି ପୂର୍ବରୁ ପରମାତ୍ମା ରହିଥିଲ ଏବଂ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏ କଗତ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି । ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନ ଉପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ବସ୍ଥବାଦର ସ୍ତଃସିବସୃଡ଼ିକ ଈଶ୍ୱର ବିଶ୍ୱାସକୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିଥାଏ ଏବଂ ନିରୀଶ୍ୱରବାଦ ସହିତ ସେଗୁଡ଼ିକ ଅବିଛିନ୍ନ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ , ଭାବବାଦ ସାରଗତ ଭାବେ ଧର୍ମ ସହିତ ଘନିଷ ଭାବେ ସୁକ୍ତ ଏବଂ ଏହାର ଇକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ଚର୍ଗତ ଭାବେ ତାକୁ ଯୁକ୍ତିସ୍ତ ବୋଲି ପ୍ରମାଣ କରିବା ।

ଆଳିକାଲି, ଆମ ଏହି ଯୁଗରେ ବିଶେଷ ଭାବେ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ କଥାଟି ହେଉଛି, ନିର୍ଦିଷ ଏକ ଦାର୍ଶନିକ ମଚବାଦର ପ୍ରକୃତ ଅର୍ଥକୁ ବୃଝିବାକୁ ହେବ ତା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଦର ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନର ଉରର କିପରି ଦିଆଯାଇଛି । ଆଧୁନିକ ଭାବବାଦ, ଦୃଷ୍ୱାର ସ୍ରୂପ, ନିଜକୁ ସାଧାରଶତଃ "ଅନ୍ତିତ୍ବାଦ", "ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ବାଦ", "ନବପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷବାଦ", "ବହୁଧାବାଦ" ଆଦି ପାର୍ଷତ୍ୟିତ୍ୟର୍ଥ ଶବ୍ଦର ଛଦୃବେଶରେ ସନ୍ଚିତ କରିଥାଏ । କେତେକ ବୁର୍କୁଆ ଦାର୍ଶନିକ ଅଭିଯୋଗ କରବି ଯେ, ଆଧୁନିକ ଯୁଗରେ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନଟା 'ପୁରୁଣାକାଳିଆ ହୋଇ ପଡ଼ିଇଣି' ଏବଂ ବୟୁବାଦ ଓ ଭାବବାଦ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଆଭ ନାହିଁ । ଏହା କଂଶ ସତ ? ଏସବୁ ସର୍ଭ୍ୱ, ସାମାଳିକ ଚେତନାର ଏକ ଦୃଢ଼ ଉପାଦାନ ହିସାବରେ, ଦର୍ଶନ ସଦାସର୍ବଦା ସାମାନିକ ସରାହୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଥାଏ । ପ୍ରଗତିଶୀଳ ଏବଂ ପ୍ରତିହିନ୍ଦିୟାଶ୍ୱୀଳ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ସ୍ୱାର୍ଥ, ଶୋଷିତ ଏବଂ ଶୋଷକ

2\*



Digitized by srujanika@gmail.com

ଷ୍ଟେଶୀମାନଙ୍କର ସ୍ୱାର୍ଥ, ବେରିତାପୂର୍ଷ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କ ଥିବା ସମାନରେ ପରସରର ବିରୋଧୀ । ଇତିହାସର ବିଭିନ୍ନ ସମୟରେ ବିପରୀତ ଷ୍ଟ୍ରେଶୀ ସ୍ୱାର୍ଥଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ସଂଘର୍ଷ, ଦାର୍ଝନିକ ଚିତ୍ତାଧାରାଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମରେ ପ୍ରତିଫଳ୍ଚିତ ହୋଇଥାଏ । ମାନବ ସମାଜର ଇତିହାସରୁ ଦେଖାଯାଏ, ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନ ବିହୃତ ଭାବେ ବିକାଶ ଲଭ କରିଛି ପ୍ରଗତିଶୀଳ ଷ୍ଟ୍ରେଣୀ ଏବଂ ସାମାଜିକ ଗୋଷୀମାନଙ୍କର ପ୍ରତିନିଧିମାନଙ୍କ ଦ୍ୱରା । ଏହା ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ଉଦୀୟମାନ, ପ୍ରଗତିଶୀଜ ସାମାଜିକ ସରର ବିଶ୍-ଦୃଷିକୋଶ ଆଉ ଭାବାଦର୍ଶକୁ, ପେଉଁମାନେ କି ପରିବର୍ରନଶୀଜ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କ, ବିକାଶମାନ ଉହାଦିକା ଶତ୍ରିସମୂହ ସହିତ ସଂପୃତ୍ତ, ବୈଜ୍ଞାନିକ ହ୍ଞାନର ବିହାର, ଏବଂ ଅଞ୍ଚତା ତଥା ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସକୁ ଅତିହମ କରିବା ଦିଗରେ ଇଜୁକ । ଦର୍ଶନରେ ଭାବବାଦ ସଦାବେଳେ ସେହିସବୁ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ଶ୍ରେଶୀ ତଥା ସାମାଜିକ ରୋଷୀର ଭାବାଦର୍ଶ ହୋଇ ଆସିଛି ଯେଉଁମାନେ ବିଦ୍ୟମାନ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବହାଜୁ ସାଇଡି ରଞ୍ଜିବାକୁ ସ୍ହାନ୍ତି ଏବଂ ଧର୍ମୀୟ ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସକୁ ଆଉରି ବ୍ୟାପକ କରିବାକୁ ରହାନ୍ତି । ଆଧୁନିକ ସମାହରେ ବସ୍ଥବାଦ ଆଉ ଭାବବାଦ ମଧ୍ୟରେ ସଂଘର୍ଷଟା ଶେଷକୁ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ଲଭ କରିଥାଏ ସଂଗ୍ରାମ ମଧ୍ୟରେ ଦୁଇଟି ମୁଖ୍ୟ ଶ୍ରେଣୀ – ବୁର୍ଜୁଆ ଏବଂ ଶ୍ରମିକ ହେଶୀର ସ୍ୱାର୍ଥ ସଂଘର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ।

ଏ କଥା କହିବା ଅନାବଶ୍ୟକ ଯେ, ବସ୍ଥବାଦ ଥାଉ ଭାବବାଦ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ସହିତ ଶ୍ରେଶୀ ସଂଗ୍ରାମର ଯୋଗସୂତ୍ରକୁ ଅତିସରଳ କରି ଦେବା ଭଚିତ ନୁହେଁ । ଏ କଥା କେବେହେଲେ ସତ୍ୟ ନୁହେଁ ଯେ, ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଭାବବାଦ ସର୍ବଦା ଏକ 'ବିଶୁଦ୍ଧ' ବୂପ ନେଇ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାନ୍ତି । ଅତୀତର ବହୁ ଦାର୍ଶନିକ ପ୍ରକୃତି ସଂପର୍କରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ମତରାଳିକୁ ସାମାଳିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ ସଂପର୍କରେ ଭାବବାଦୀ ଅବଧାରଣା ସହିତ ମିଳେଇ ଦେଇଥିଲେ । ଏହା ଛଡ଼ା ଦର୍ଶନରେ ଦ୍ୱୈତବାଦୀ ବ୍ୟବସ୍ଥା ମଧ୍ୟ ରହିଛି, ଯିଏକି ଦୁଇଟି ନୀତି ବା ଉପାଦାନର, ଆତ୍ମିକ ଏବଂ ବୈଷୟିକର ସ୍ୱାଧୀନ ଅବସ୍ଥାନକୁ ମାନି ନେଇ କଗତ ସଂପର୍କରେ ବିପରୀତ ଦୃଷ୍ଣିକୋଣକୁ ଏକାଠି କରି ଦେବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରତି । ଆଜିକାଲି ବହୁ ବୁର୍କୁଆ ପଞ୍ଚିତ ପ୍ରସ୍ତ କରୁଥିବା ତଥାକଥିତ ବହୁଧାବାଦ ମଧ୍ୟ ଅସଙ୍ଗତିଶୀକ ମତାବଳୀର ଅଯଥା ଏୀକ୍ୟକରଣରେ ନିକଳୁ ଲିଞ୍ଚ କରୁଛି । ଏହାର ଅନୁଗାମୀମାନେ ମନେ କରନ୍ତି, ଏ ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ବହୁ (ଦୁଇରୁ ଅଧିକ) ସ୍ୱାଧୀନ ନୀତି ବା ଉପାଦାନ ଉପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ପ୍ରକୃତରେ ସେମାନେ ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଭାବବାଦ, ବିଞ୍ଚାନ ଏବଂ ଧର୍ମ, ଯୁକ୍ତି ଏବଂ ବିଶ୍ୱାସ, ସତ୍ୟ ଏବଂ ନିଥ୍ୟା ମଧ୍ୟରେ ସମଷ୍ଠ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି । ଠିକ୍ ଦ୍ୱୈତବାଦ ଭଳି ଦର୍ଶନରେ ବହୁଧାବାଦ ତା'ର ଶେଷ ବ୍ୟାଖ୍ୟାରେ ହେଉଛି ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବବାଦୀ ଧରଣର ମତବାଦ ।

ବୈଜ୍ଞାନିକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ଏକ ଅଦ୍ୱୈତବାଦୀ ମଡବାଦ , ଅର୍ଥାଚ୍ , ଏହା ତା'ର ବିଶ୍ୱ ସଂବହୀୟ ଅବଧାରଣା କ୍ଷେତ୍ରରେ ବସ୍ଥର ପ୍ରାଥମିକତାର ନୀତିର

| Ð                         | ବସ୍ଥୁବାଦୀ ଦର୍ଶନର ବିକାଶରେ                    | କାଶରେ ମୌଳିକ ୟରସମୂହ                                                                    | ସମୂହ                                          |
|---------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ନାଜ                       | ଡ଼ଡ଼                                        | ପ୍ରବ୍ନାବୃହ                                                                            | ପେଇଁସବୁ ସାମାଚିକ ଗୋଷାର ସ୍ୱାର୍ଥିକ<br>ପ୍ରକାଶ କରେ |
| ເວເວຍ ນເມ ອັນ໔ : ບີ : ເອິ | ସ୍ତଃଷ୍ରଁ, ସରକ ଦ୍ <b>ଦ୍</b> ମକୁକ<br>ବସ୍ଥୁବାଦ | ପେଲେସ୍ , ତେମୋକ୍ରିଟେସ୍ , ହେରାକୁିଟେସ୍ ,<br>ଏପିକୁରସ୍ , ଲୁଏଞିଟେସ୍ ଜାଲ୍ଭସ୍<br>ଏବ• ଅନ୍ୟମାନେ | ଦାସମାଛିକାନାଯୁକ୍ତ ସମାକର<br>ଗଣଚାବିକ ଗୋଷୀ        |
| ૬୨-୧୮ଷ ଖ୍ରୀ:              | ଅଧିବିଦ୍ୟାବାଦୀ ବୟୁବାଦ                        | ବ୍ୟାକନ୍ , ସେକେ , ସିନୋକା , ହୋଇ୍ବାକ ,<br>ହିଦେରର୍ ଏବ∙ ଅନ୍ୟମାନେ                           | ସଦ୍ୟକାଚ ବୁହୁଁଆ                                |
| ર દક્ષ છેં                | ବିସୁବା ରଣଚବବାଦୀମାନଙ ବସ୍ଥବାଦ                 | ବେଇିନ୍ସି . ହେର୍ସେନ୍ , ଚେନିଷେ <b>ର୍ସି ,</b><br>ଦବୁରୁଏବୋର୍ ଏବ• ଅନ୍ୟମାନେ                 | ବିପୁବା କୃଷକ ସଂପ୍ରଦାୟ                          |
| ୧୯-୨୦୫ ଖ୍ରୀ:              | ତ୍ତ୍ମତୁକ ଏକ ଏାରିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ               | ମାକିସ୍, ଏଫେଇସ୍, ଲେନିନ୍<br>ଏବ• ସେମାନକ ଅନୁରାମାବହ                                        | ଶ୍ରମିକ ଖ୍ରେଣୀ                                 |

Digitized by srujanika@gmail.com

ଅନୁଗାମୀ । ଚେତନା ହେଉଛି ପ୍ରାଥମିକ – ଏହି ଭାବବାଦୀ ନାତିକୃ ଯେକୌଣସି ଲେକ ନିରବଛିନ୍ନ ଭାବେ ଅନୁସରଣ କରି ପାରିବ , ସଦି ସେ ସେହିରୁ ଜାତ , ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦ ଆଉ ସ୍ୱୟ॰ ଜୀବନ ମଧ୍ୟରେ ବିରୋଧିତାକୁ ଅବଞ୍ଚା କରି ଶ୍ୱରେ ।

ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଭାବବାଦ ମଧ୍ୟରେ ସମଞ ବିରୋଧିତ। ସର୍ଭ୍ବେ ବି ଏ କଥା ବିଶ୍ୱାସ କଲେ ଭୂଲ ହେବ ଯେ, କୌଣସି ନିହିଁଷ ଏକ ଦାର୍ଶନିକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଞାବିତ ସଦର୍ଭ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ତାଙ୍କର ଶ୍ରେଣୀ ସ୍ୱାର୍ଥ ତଥା ରାଜନୈତିକ ମତାମତ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ । ତା ସର୍ଭ୍ବେ, ଦର୍ଶନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିରୋଧୀ ଗୋଷୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ବିଭାଜନ ରେଖା ଦେଖିବାକୁ ମିକେ । ଆମେ ଚେଷ୍ଟା କରିବୁ ମାନବ ସଂସ୍କୃତିର ଇତିହାସର୍ଭ ବହୁ ଦୃଷ୍ଟାତ୍ତ ଦେଇ ଏହାକୁ ପ୍ରମାଣ କରିବା ପାଇଁ । ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଭାବବାଦ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ହେଉଛି ପରିଷେଷରେ ଶତ୍ରୁଭାବାପନ୍ନ ଶ୍ରେଣୀ ତଥା ସାମାଜିକ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ପ୍ରବଣତା ତଥା ଭାବାଦର୍ଶସମୂହର ଏକ ପରିପ୍ରକାଶ ।

ପାଷାତ୍ୟ ଏବ• ପ୍ରାଚ୍ୟ ସଭ୍ୟତା ନୀତିଗତ ଭାବେ ଭିନ୍ନ – ଏହି ଭ୍ରାନ୍ତ ଧାରଣାଟି ଏଠାରେ ଦର୍ଶାଇବାଟା ସମୀଚୀନ ହେବ । ଏହି ପ୍ରବଣତାକୁ କବିତା ମଧ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ବିଖ୍ୟାତ କବି ରୁଦ୍ୟାର୍ଡ କିପ୍ଲି• ଲେଖିଛନ୍ତି :

ପ୍ରାଚ୍ୟ ହେଉଛି ପ୍ରାଚ୍ୟ, ପାଷ୍ଟାଚ୍ୟ ହେଉଛି ପାଷ୍ଟାତ୍ୟ ଏ ଦିହେଁ ମିଶିବେ ନି କେବେ ପୃଥିବୀ ଆଉ ଆକାଶ ଇଖ୍ୱରଙ୍କର ସେହି ମହାନ୍ ବିଘ୍ୱର ଆସନରେ ସଖରେ ବସି ପାରିଲେ ବି<sup>\*</sup>

ବୁର୍ଜୁଆ ଏବଂ ବିଷେଷ କରି ପାଷାତ୍ୟର ପଷିତମାନେ ଭୂଇ ଭାବେ ବିଭିନ୍ "ମାନବିକ ଆତ୍ମାର ବିକାଶ ମତେଇଗୁଡ଼ିକ" ମଧ୍ୟରେ ବିରୋଧିତା ଦେଖାଇଥାନ୍ତି, ଯେଉଁଗୁଡ଼ିକ କାଳେ ପ୍ରାଚ୍ୟ ଏବଂ ପାଷାତ୍ୟ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ ଗଭୀର ପାର୍ଥକ୍ୟରାଜିକୁ ସୁନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାଏ । ସେମାନଙ୍କ ମତରେ, ପ୍ରାଚ୍ୟ ଦର୍ଶନ ମୁଖ୍ୟତଃ ରହସ୍ୟବାଦ ଦ୍ୱାରା, ସୃଢନଶୀକ ଆତ୍ମ ଜ୍ଞାନ, ନିଷ୍ତ୍ରିୟତାବାଦର ପ୍ରସ୍କର ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ସହିତ ମିଜନର ପ୍ରବଶତା ଦ୍ୱାରା ଆଛନ୍ନ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ପାଷାତ୍ୟ ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ଯୁକ୍ତିସିଦ୍ଧ, ସହିୟ, ସମାଲେଚନାମୂଳକ ବିଗ୍ୱର ଅଭିମୁଖୀ ଏବଂ ପ୍ରକୃତିର ରୂପାତରଣ କରିବାକୁ ଉଦ୍ୟମଶୀକ ।

ଭାରତୀୟ ଦର୍ଶନର ଇତିହାସ ସଂପର୍କରେ କହିବାକୁ ଯାଇ ଆଧୁନିକ ବୁକୁଁଆ ପଷିତମାନେ ମତ ଦେଇଥାନ୍ତି ଯେ , ଏହା ଦିବ୍ୟ ସରା ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ ଦ୍ୱାରା ପରିପୂର୍ଷ ।

<sup>\*&</sup>quot;Selected Prose and Poetry of Rudyard Kipling", Garden City Publ. Co., N.Y., 1937, p. 1.

ଏହା ଘୋଷଣା କରେ , ମଣିଷର ମୋକ୍ଷ ନିର୍ଭର କରେ ତା'ର ଅତ୍ତର୍କଗତକୁ ପ୍ତ୍ୟାବର୍ଭନ ଇପରେ , ଏହା ପ୍ତିଭା ଉପରେ ନିର୍ଭର ନକରି ନିର୍ଭର କରେ ଅବଚେତନା ଉପରେ । ଏହି ଅବସ୍ଥାନରୁ କେତେକ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଏବ• ଭାରତୀୟ ପଞିତ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଟାଣ୍ଡି ଯେ . ଭାରତୀୟ ଦର୍ଶନର ଇତିହାସରେ , ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଭାବବାଦ ମଧ୍ୟରେ ସଂଘର୍ଷ ଘଟିନି . ଯାହା ପାଷାତ୍ୟରେ ଘଟିଥାଏ । ସେମାନଙ୍କ ମତରେ ଭାରତୀୟ ଦର୍ଶନ ସର୍ବଦା ତା'ର ସମୟ ରପରେ ଆଧ୍ୟାତମିକବାଦୀ ବା ରହସ୍ୟବାଦୀ, ଅର୍ଥାତ୍, ଭାବବାଦୀ । ୧୯୭୮ ମସିହାରେ ତ୍ସେଇତୋର୍ଫରେ (ପଢ଼ିମ ଜର୍ମାନୀ) ଅନୁଷିତ ୧୬ଶ ବିଶ୍ୱ ଦର୍ଶନ କଂଗେସରେ କେତେକ ଭାରତୀୟ ଦାର୍ଶନିକ ଯୁକ୍ତି ଦେଇଥିଲେ ଯେ, ଯୁକ୍ତିସିଦ୍ଧ ଚିଚାଧାରା, ଅର୍ଥାତ୍, ଯୁକ୍ତିସନତ ପ୍ରମାଣ ଉପରେ ପ୍ରିଷିତ ସଂପୂର୍ଷ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଚିତ୍ତାଧାରା ପାଚ୍ୟର ଦର୍ଶନ ସହିତ ସଂଗତିଶୀଳ ନୂହେଁଁ । ସେମାନଙ୍କ ମତରେ ଏହି ଚିଚାଧାରା ସଂପ୍ରଶ ରୂପେ ପର୍କିମ ୟୁରୋପୀୟ ସଂସ୍ତିର ଅନ୍ତର୍ଗତ , ଏହା ଆତ୍ମଚିତ୍ତନ ଦିଗରେ ପରିଘୃକିଚ ନହୋଇ ତର୍କସମ୍ଚତ ସେକ୍ତିସମ୍ମତୀ ଜ୍ଞାନ ଆଡ଼କୁ , ଚିତ୍ତନ ଏବ• ସରାର ସଂହତି ଆଡ଼କୁ ପରିସ୍ତଳିତ ନହୋଇ , ବରଂ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିରୋଧିତା ଆଡ଼କୁ, ଯୁଗଯୁଗର ପ୍ରଥା ଏବଂ ପରମ୍ପରାର ସଂରକ୍ଷଣ ଆଡ଼କୁ ପରିଗ୍ଳିତ ନହୋଇ, ବର• ସେସବ୍ର ପରିବର୍ରନ ଆଡ଼କୁ ପରିଗ୍ଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଦୃଷାନ୍ତ ସ୍ରୂପ , ଭାରତୀୟ ଦାର୍ଶନିକ ଆର୍. ପାନିକର ଏହି କଂଗେସରେ କହିଥିଲେ , ବିଜ୍ଞାନ ସହିତ ଯେଉଁ ଦର୍ଶନର ମୃକଦୂଆ ନିବିଡ଼ ଭାବେ ଯୁକ୍ତ ସେଇ ଆଧୁନିକ ସଭ୍ୟତା ହିଁ ସାଂସ୍ତିକ ବିକାଶ ପାଇଁ କେବଳ ଏକମାତ୍ର ସହାବ୍ୟ ପଥ ନୁହେଁ । ସେ ପ୍ରାଚ୍ୟର ଯୁକ୍ତିସଂଗତତା ଦୃଷ୍ଠିରୁ ପାଢାତ୍ୟର ୟୁ ଭିସଂଗତତାର ବିରୋଧିତା କରିଥିଲେ ଏବଂ ମତ ଦେଇଥିଲେ ଯେ, ପାୱାତ୍ୟର ଯୁକ୍ତିସଂଗତତା କର୍ରା ଏବଂ କର୍ମର ପାର୍ଥକ୍ୟ ଉପରେ ଏବଂ ଅନୁଶୀଳନସିଦ୍ଧ ଜ୍ଞାନ ଉପରେ ପୁତିଷିତ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରାଚ୍ୟ ଯୁକ୍ତିସଂଗତତା ମାନବିକ ନିର୍ବାଣମୁଖୀ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ।

ପ୍ରାଚ୍ୟ ଏବଂ ପାକାଚ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ବିରୋଧିଚା କାଳେ ପରସର ବିରୋଧୀ ସଭ୍ୟତା, ମାନବ ସମାଜର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ବିକାଶର ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ସଂପୃର୍ଷ ରୂପେ ବିକୃତ କରି ଦେଉଛି । ଭାରତୀୟ ଦର୍ଶନର ଇତିହାସକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଏ ଏହି ଦୃଷିକୋଶର୍ ସେ, ଏହା ସାମାଜିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଠନର ବିକାଶ ଏବଂ ସମାଜରେ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ଠାରୁ ସଂପୂର୍ଷ ବିଛିନ୍ନ, ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଷେତ୍ରରେ ବିଶୁଦ୍ଧ ଚିନ୍ତାଧାରାର ଉନ୍ମୋଚନ ଏହା କେବଳ କରିଥାଏ । ଏହି ବିରୋଧିତାକୁ ଯେଉଁମାନେ ସମର୍ଥନ କରନ୍ତି ସେମାନେ ରୂଲରେ କହିଥାତି, ଅତୀଚର ସମସ୍ତ ଭାରତୀୟ ଦାଶନିକଙ୍କ ଠାରେ ଧର୍ମୀୟ ଦୃଷିକୋଣରୁ ସମସ୍ତ ପ୍ରପଞ୍ଚକୁ ବୁଝିବାର ପ୍ରବଣତା ଥିଲ ବୋଲି । ଭାରତୀୟ ଦର୍ଶନରେ ବହୁବିଧ ଗୋଷୀ ଏବଂ ପ୍ରବଣତା ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ, ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନର ଭରର ଭପରେ ଭିରି ନକରି, ବେଦସମୂହ ସହିତ ସେମାନଙ୍କର ସଂପର୍କ ଭପରେ ଭିରି କରି ବିଗ୍ନର କରିଥାତି (ଅର୍ଥାତ୍, କୌଣସି ଦର୍ଶନ ଯଦି ବେଦକୁ ସ୍ୱୀକାର କରୁଥାଏ, ତେବେ ତାହା ରକ୍ଷଣଶୀଳ, ଯଦି ସ୍ୱୀକାର ନ କରୁଥାଏ, ତେବେ ତାହା ରକ୍ଷଣଶୀଳ ନୂହେଁ) । ଏ କଥା କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ଯେ, ଏହି ଭଳି ଏକ ଆରିମୁଖ୍ୟ ବସ୍ଥବାଦ ଆଉ ଭାବବାଦ ମଧ୍ୟରେ, ଏଚିହାସିକ ଭାବେ ପ୍ରଗତିଶୀଳ ଏବଂ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ପ୍ରବଣତା ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମକୁ ରିଥିଳ କରି ଦେବା ଦିଗରେ ନେଇ ଯାଏ । ବେଦମାନକରେ ବିଭିନ୍ ଦାର୍ଶନିକ ପ୍ରବଣତାଗୁଡ଼ିକ ବିପୁଳ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଛି ବୋଭି ଆମେ ମଧ୍ୟ କହୁ ନାହୁଁ । ଆଉ କେତେକ ମନେ କରଚ୍ଚି, ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତରେ ବସ୍ଥବାଦର କୌଣସି ହାନ ନଥିଇ ।

ହେଁଲେ, ଆତ୍ମିକ ଦିଗରୁ ଭାରତ ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦେଶର ଦର୍ଶନର ଇତିହାସ ପକ୍ଷରେ ବସ୍ଥବାଦ ଆକସ୍ଥିକ କିମ୍ବା ଅନାବଶ୍ୟକୀୟ ନୁହଁ । ଏହା ହେଉଛି ସେମାନଙ୍କ ସାଂସୃତିକ ପରମ୍ପରାର ଏକ ଅବିଛିନ୍ନ ଏବଂ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ଅଙ୍ଗ । "ଏ କଥା, ଅବଶ୍ୟ, ନିଃସନ୍ଦେହ ସେ, ଶହ ଶହ ବର୍ଷ ଧରି ଭାରତବର୍ଷରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନ ପ୍ରସ୍ପରିତ ହୋଇଛି ଏବଂ ବେଜେ ବେଳେ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଉପରେ ଶତିଶାଳୀ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଛି ।"\*

ପୂର୍ବରୁ କୂହାଯାଇଛି ଯେ, ବେଦଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛନ୍ତି ପୌରାଶିକ ଏବଂ ଧର୍ମୀୟ ଚରିତ୍ରର । ସେସବୁ ଥିରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ସ୍ତଃଷ୍ଟର୍ର ବସ୍ଥବାଦୀ ବିଶ୍ଦବୃଷ୍ଟିକୋଣ । ଭାରତୀୟ ଦର୍ଶନର କେତେକ ସୋଭିଏତ୍ ବିଶେଷଞ୍ଜ ଏ ସଂପର୍କରେ ସଠିକ ଭାବେ ଦର୍ଶାଇଛନ୍ତି<sup>\*\*</sup> । ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ସ୍ରୂପ, "ସମସ୍ତ ବିଦ୍ୟମାନର ଏଁ।କ୍ୟ ପ୍ରତି" ସ୍ତୋତ୍ର ତଥା "ବ୍ରହ୍ମାଷ୍ତ ତତ୍ୱ" ସ୍ତୋତ୍ରରେ ବିଶ୍ୱ ଜଗତର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ :

"ଅଗି ହେଉଛି ଏକ, ଯାହାକୁ ବିଭିନ୍ନ ଭାବେ ପ୍ରକୃଳିତ କରାଯାଏ,

ସର୍ବତ୍ର ପ୍ରବେଶକାରୀ ସୂର୍ଣ୍ଣ ହେଉଛି ଗୋଟିଏ , ସବୁ କିଛିକୁ ଆଲେକିତ କରୁଥିବା ଉଷା ହେଉଛି ଗୋଟିଏ ,

"ସେ 'ଏକ' ନିଜକୁ ନିଜେ ନିଶ୍ୱାସ ନିଏ ପବନକୁ ନିଶ୍ୱାସରେ ନନେଇ । ତା ବିନା ଆଉ କିଛିର ଅଞିତୃ ନାହିଁ ।"

\* ଜବାହାରଲଲ ନେହେରୁ, ଭାରତ ଆବିଷାର, ଏସିଆ ପବୁସି॰ ହାଉସ୍, ବମ୍ବେ, ୧୯୬୪, ପ୍: ୧୦୦ ।

\* " ଦୃଷ୍ଠାନ୍ତ ସ୍ରୂପ, V.V.Brodovକ ଲିଖିତ "Modern Indian Philosophy", Moscow University Publishers, ମସୋ, ୧୯୬୭, ପୁ: ୨୦ ଦ୍ୟବ୍ୟ ।

\*\*\* "Ancient Indian Philosophy. Early Period", ଦ୍ୱିତୀୟ ସ•ସରଶ, "Mysl" Publishers, ମସୋ, ୧୯୭୨, ପୁ: ୨୮ (କ୍ଷୟବେଦ, ୮ମ, ୫୮) । ଯାହା କିଛି ବିଦ୍ୟମାନ ତା ସଂପର୍କରେ ଏବଂ ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରକୃତିର ଧର୍ମ ହେଉଛି ଯେଉଁ ଗତି ଏ କଂଶ ତା ସଂପର୍କରେ ଏକ ଅନୁମାନ ନୁହଁ ? ଆଉରି ପରିଷାର ଭାବେ ଏହି ଷ୍ଟୋତ୍ରରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଛି ଯେ, ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଷର ଆବିର୍ଭାବ ପରେ ଯାଇ ଦେବତାମାନେ ସୃଷ୍ଟି ହେଲେ ।<sup>\*</sup>

ଏହି କଥାଟି ପ୍ରତି ଦୃଷ୍ଟି ଦେଇେ, ଏ କଥା ମନେ ରଝିବାକୁ ହେବ ଯେ, ପାଷାତ୍ୟର ଜାତିମାନଙ୍କୁ, ସେମାନଙ୍କ ଆରୋପିତ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ, ଯୁକ୍ତିସିହ୍ବ ଚିନ୍ତାକୁ ପ୍ରାଚ୍ୟର ଜାତିମାନଙ୍କ, ସେମାନଙ୍କ ବିଶ୍ୱ ସଂପର୍କରେ ଅଯୁକ୍ତିସନତ ତଥା ରହସ୍ୟବାଦୀ ଦୃଷିକୋଶ ବିରୁହରେ ଉପସାପନ କରିବାଟା ଏକେବାରେ ଭୁଲ । ଦୃଷ୍ଟାତ ସ୍ୱରୂପ, 'ଯୁକ୍ତିସନତ' ପାଷାତ୍ୟ ଚିନ୍ତାଧାରା, ଯେଉଁ ପ୍ରକୃତ ବିଜ୍ଞାନ ସୃଷ୍ଟି କରି ପାରିଛି, ତାହା ପ୍ରାଚ୍ୟ ଜାତିମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଅଞ୍ଚାତ ଥିଲ ବୋଲି ଭାବିବାଟା ଭ୍ରାତଜନଙ୍କ । ଭାରତରେ ଗଶିତ ବିଦ୍ୟା ବେଶ୍ ବିକାଶ ଲଭ କରିଥିଲ । ପିଥାଗୋରସ୍ଙ୍କ ନାମରେ ନାମିତ ବିଖ୍ୟାତ ପୂତ୍ରଟିକୁ ଗ୍ରୀକ୍ମାନେ ଜାଣିବାର ବହୁପୂର୍ବରୁ ଭାରତୀୟମାନେ ଆବିଷାର କରିଥିଲେ । ମହାନ୍ ବୈଞ୍ଚାନିକ ଆର୍ଯ୍ୟଭଙ୍କ ଝେମ ଖ୍ରୀ :) ସରି ରାଶି ମଧ୍ୟରେ π ସଂଖ୍ୟାକୁ ଗଶନା କରି ପାରିଥିଲେ । ସେ ମଧ୍ୟ ଜାଣିଥିଲେ ବର୍ଗଫଳ ଏବଂ ଗନଫଳର ମୂଳସଂଖ୍ୟାଟିକୁ କିପରି ବାହାର କରିବାକୁ ହୁଏ ଏବଂ ପ୍ରାଥମିକ ହରର ସମୀକରଣ କରିଥିଲେ, ତ୍ରିକୋଶମିତିର ମୂଳ ଭିରି ସାପନ କରିଥିଲେ, ଶୃନ୍ୟର ଧାରଣା କରି ପାରିଥିଲେ ଏବଂ ରସାୟନ ବିଦ୍ୟା ତଥା ପଦାର୍ଥ ବିଦ୍ୟା ପ୍ରତି ବିପୂଳ ଅବଦାନ ରଖିଥିଲେ ।

ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ ପାହ୍କାତ୍ୟ ଦାର୍ଶନିକମାନେ ସେମାନଙ୍କ ଭାରତୀୟ ସହକର୍ମୀମାନଙ୍କ ଭକି ମଣିଷର ଆତ୍ମକଗତ ସଂପର୍କରେ ମଧ୍ୟ ଆଗ୍ରହୀ ଥିଲେ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଆମେ ଦେଖିବାକୂ ପାଏଁ, ଗ୍ରୀକ୍ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କର ସେହି ବିଖ୍ୟାତ ବାଣୀ, "ନିଢକୁ ଜାଣ" ।

ତେଣୁ ପ୍ରାଚ୍ୟ ଏବଂ ପାୱାତ୍ୟକୁ ଉଭୟ ଦର୍ଶନ ତଥା , ଆଉରି ସାଧାରଣ ଭାବେ ଆତ୍ମିକ ସଂସ୍କୃତି କ୍ଷେତ୍ରରେ , ପରସ୍ବର ବିରୃଦ୍ଧରେ ଛାପନ କରିବାଟା ଭୂଇ ।

ଏଲ୍. ଆଇ. ବ୍ରେକ୍ନେଭ୍ ତାଙ୍କର ଭାରତ ଗଞ ବେଳେ (୧୯୮୦, ଡିସେମ୍ବର) ସୋଭିଏତ୍ ଏବଂ ଭାରତୀୟ ଜାତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂସ୍କୃତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ସହଯୋଗିତାର ଗୁର୍ତ୍ବ ଉପରେ ଜୋର ଦେଇଥିଲେ, "ଯେଉଁ ଦୁଇ ମହାନ୍ ବିଶ୍ୱ ସଂସ୍କୃତି ଚିନ୍ତା ଜଗତର ମହାନ୍ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କୁ ଏବଂ କଳା ତଥା ବିଜ୍ଞାନ କ୍ଷେତ୍ରର ପ୍ରତିଭାବାନ ଭୋକମାନଙ୍କୁ ଜନୁ ଦେଇଛି ।"

ଭାରତର ପ୍ରଧାନମବ୍ଦୀ ଶ୍ରୀମତୀ ଇଦିରା ଗାନ୍ଧୀଙ୍କ ସୋଭିଏତ୍ ଗୟ (୧୯୮୨,

<sup>\*</sup> ପୂର୍ବୋ<del>ତ</del> ପୂଞକ, ପୃଂମ୪ (ରୃଗ୍ବେଦ, ୧୦, ୧୨୯) ।

ସେତ୍ଟେମ୍ବର) ଏହି ନାଚିକୁ ପ୍ରମାଶିତ କରିଛି । ସୋଭିଏତ୍ – ଭାରତ ଘୋଷଣାପତ୍ରରେ କୋର ଦେଇ କୁହାଯାଇଛି, "ସୋଭିଏତ୍ ଏବଂ ଭାରତୀୟ କାତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାରସରିକ ବୁଝାମଣା ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ଆତ୍ମିକ ଜୀବନର ପାରସରିକ ବିକାଶକୁ ଗଭାରତର କରିବା ପାଇଁ ସାଂସ୍କୃତିକ ସଂପର୍କକୁ ଦୃଢ଼ କରିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ସାଂସ୍କୃତିକ ବିନିମୟକୁ ବିକାଶ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ ।"

ସମଷ ଜାତି ସେମାନଙ୍କ ସାଂସ୍କୃତିକ ବିକାଶ ଷେତ୍ରରେ ସମାନ ପଥରେ ଯାତ୍ରା କରିଥାନ୍ତି, ଯାହାକୁ ପରିଶେଷରେ ବିଶ୍ୱେଷଣ କରାଯାଇ ପାରେ ସାମାଚ୍ଚିକ ପ୍ରଗତି ଦ୍ୱାରା ଯିଏକି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦେଶରେ ବୈଷ୍ପଣିକ ଉସାଦନର ବିକାଶ ଦ୍ୱାରା ବ୍ୟାଖ୍ୟାୟିତ ହୋଇଥାଏ । ପାଷ୍ଟାତ୍ୟର ଦାର୍ଶନିକମାନେ ଯେଉଁସବୁ ପ୍ରଶ୍ନ ନେଇ ଅନୁଧ୍ୟାନ ତଳେଇଥିଲେ, ସେସବୁ ପ୍ରଶ୍ନ ମଧ୍ୟ ଭାରତୀୟ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କ ମନକୁ ଆନ୍ଦୋକିତ କରିଥିଲା । ଏହା , ଅବଷ୍ୟ , କହିଲେ ଠିକ୍ ହେବ ନାହିଁ ସେ , ବିଭିନ୍ନ ସଂସ୍କୃତିରେ ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦ ସବୁ ଏକା ଭଳି । ସେସବୁର ଆଧେୟସବୁ ନିର୍ଦିଷ ଦେଶଟିର ଇତିହାସ , ସଂସ୍କୃତି , ପରମ୍ପରା ଆଦି ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଥାଏ , ତା ସର୍ବ୍ୱ ବିଭିଓ ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦର କ୍ରମବିକାଶକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରୁଥିବା ସାଧାରଣ ନିୟମାବଜୀକୁ ନିହିତ ଭ'ବେ ହିସାବକୁ ନେବାକୁ ହେବ ।

## ୪ – ବସ୍ଥବାଦର ଐତିହାସିକ ରୂପରାଜି

ଆଦିମ ସମାଜ ଭାଙ୍କି ପଡ଼ିଲ ବେଳେ ଏବଂ ଶ୍ରେଣୀଯ୍କ୍ତ ସମାଜ ମୁ୬ ଟେକି ଉଠୁଥିବା ସମୟରେ, ଦର୍ଶନର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଥିଲ ସାମାଜିକ ଚେତନାର ଏକ ବିଶେଷ ରୂପ ଧାରଣ କରି । ସେତେବେଳେ ମଧ୍ୟ ବସ୍ଥବାଦୀ ଏବଂ ଭାବବାଦୀ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ତଫାତ୍ ରହିଥିଲ । ଉଭୟଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କ ବିକାଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବହୁବିଧ ଦୀର୍ଘ ପଥ ଅତିକ୍ରମ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଛି ଏବଂ ଐତିହାସିକ ଅବଛାରାଜି ମଧ୍ୟରେ ସେମାନେ ବହୁ ରୂପ ଧାରଣ କରିଛନି ।

ପ୍ରଥମ ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କରିଥିଲ ଖ୍ରୀ : ପୂ : ୨୫୦୦ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ପ୍ରାଚୀନ ମିଶ୍ଦର, ବାବିଲନିଆ, ଭାରତ, ଚୀନ୍, ଗ୍ରୀସ୍ ଏବଂ ରୋମ୍ରେ । ସେତେବେଳେ ଏସବୁ ଦେଶରେ ଦାସ ବ୍ୟବସାର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ରହିଥିଲ । ଏମଡ ଅବସାରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଣିକୋଣର ବିକାଶ ସାଧିତ ହୋଇଥିଲ ହଞ୍ଚଶିତ୍ବ, ବାଣିଙ୍କ୍ ଏବଂ ବେଂଜ୍ଞାନିକ ଜ୍ଞାନ ତଥା ସଂସୃତିର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଗ୍ରହୁଁଥିବା ଦାସ ସମାଚ୍ଚର ପ୍ରଗତିଶୀକ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ସଂଗ୍ରାମ ଦ୍ୱାରା । ବସ୍ଥବାଦ ସେମାନଙ୍କୁ ସାହାସ୍ୟ କରିଥିଲ ଦାସମାଲିକ ସାମତମାନଙ୍କ ରାଜନୈତିକ, ଅଅଁନୈତିକ ତଥା ଆତ୍ମିକ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ବିରୁବରେ ଇଡ଼େଇ କରିବାକୁ । ସେମାନେ ଗ୍ୱହୁଁଥିଲେ ସମାଜକୁ ଏକ ଛିତାବସା ମଧ୍ୟରେ ରଖିବାକୁ ଏବଂ ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ଧର୍ମୀୟ ତଥା ପୌରାଶିକ ଏବଂ ଭାବବାଦୀ ମତକୁ ସାଇତି ରଖିବା ପାଇଁ, ଯିଏକି ମାଲିକମାନଙ୍କ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଏବଂ ସାମାଜିକ ଜୀବନର ଅବସାଦକୁ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିଲ । ଦାସ ସମାଜର ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନ ଥିଲ ବସ୍ଥବାଦର ପ୍ରଥମ ଐତିହାସିକ ରୂପ ।

ସାରଗତଃ ଭାବେ ଏହା ଥିଲ ଅତଃଞୂର୍ର ଏବଂ ସରଳ ବସ୍ଥବାଦ । ଭାରତର ଗ୍ରଦ୍ଦାକମାନଙ୍କ ମତାନୁଯାୟୀ (ଖ୍ରୀ:ପୂ:୬ଷ ଶତାବ୍ଦୀ), ଏ ବିଶ୍ୱକଗତର ସବୁ କିଛି ଗ୍ରରୋଟି ଉପାଦାନକୁ ନେଇ ଗଠିତ – ଅଗ୍ରି, ବାୟୁ, କଳ ଆଭ କ୍ଷିତି, ଏପରିକି ମଶିଷ ସମେତ ଜୀବତ ପ୍ରାଣୀମାନେ ବି ଏହି ଗ୍ରୋଟି ଉପାଦାନରେ ଗଠିତ । ଚେତନାଁ ହେଉଛି କେବଳ ମାନବର ଏକ ଗୁଣ, ଏହାର ଉହରି ଘଟିଛି ମାନବ ଦେହ ମଧ୍ୟରେ ଓ ଏହି ଗ୍ରୋଟି ଉପାଦାନର ମିଶ୍ରଣ ଫଳରେ ଏବଂ ଦେହର ବିନାଶ ଘଟିଲେ, ଚେତନାର ବିଲେପ ଘଟେ । ଆତ୍ମାମାନଙ୍କର ପୁନରାବିର୍ଭାବ ସେଂସାର) ସଂକ୍ରାଚ୍ଚ ଧର୍ମୀୟ ଶିକ୍ଷାରେ ଗ୍ର୍ବାକମାନେ କୌଣସି ଅର୍ଥ ଦେଞ୍ଚିବାକୁ ପାଇ ନଥିଲେ ଏବଂ ଈଶ୍ରଙ୍କ ସିତିକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରିଥିଲେ । ଧର୍ମ ଏବଂ ପ୍ରଚଳିତ ଭାବବାଦୀ ମତବାଦସମୂହ ପ୍ରତି ସେମାନେ ଥିଲେ ଆପୋଷହୀନ । ଫଳରେ ପୁରୋହିତ ଏବଂ ରକ୍ଷଶଶୀଳ ଧର୍ମର ପ୍ରବହାମାନେ ସେମାନଙ୍କୁ ସ୍ଣା କରୁଥିଲେ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ଅଧିକାଂଶ ଲେଖାକୁ ଧିଂସ କରି

ପ୍ରାଚୀନ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କର ସରଳ ବସ୍ଥବାଦ ସାଧାରଣତଃ ବିଶ୍ୱସଂକ୍ରାତ ସ୍ତଃକୃର୍ର ଦୃଦ୍ମୁଳକ ମତ ସହିତ ମିଶ୍ରିତ ହୋଇ କି ଥିଇ । ଏଠାରେ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇ କହିବାର କଥା ଯେ, ଜଗତର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ସଂକ୍ରାତ ସମସ୍ୟାଟି ଦର୍ଶନର ମୌଜିକ ପ୍ରଶ୍ନଟିର ବସ୍ଥବାଦୀ ବା ଭାବବାଦୀ ଭରର ମଧ୍ୟରେ, ଯିଏକି ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ପରମାତ୍ମା ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ, ଜଗତ ଏବଂ ତେତନାର ପ୍ରାରୟକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଦର୍ଶନର ଦୂତୀୟ ସର୍ବାପେକ୍ଷା ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ପ୍ରଶ୍ନଟି ହେଉଛି ଜଗତର ନିଜସ୍ ଅବହାହାକୁ ନେଇ – ଜଗତର ବିକାଶ ଘତୁଛି ନା, ଏହା ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ ? ଏହି ପ୍ରଶ୍ନଟି ଉପରେ ଦୃଦ୍ଦବାଦ ଏବଂ ଅଧିବିଦ୍ୟା ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦାର୍ଶନିକ ଧାରାଗୁଡ଼ିକ ସର୍ବଦା ସଂଗ୍ରାମ କରି ଆସିଛଡି ।

ଦୃନ୍ସ୍ବାଦ କହିଲେ କ'ଶ ବୃଝାଏ ? ଦୃନ୍ସମୂଳକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଶ ଅନୁଯାୟୀ କଗତର ସମଞ ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚ, ନିରବଛିନ୍ନ ବିକାଶ ଏବଂ ପରିବର୍ରନର ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଗତି କରୁଛବି । ଉପସୂକ୍ତ ସମୟରେ ସେସବୁର ଉଦ୍ଭବ ହୁଏ , ବିକାଶ ହୁଏ ଏବଂ ବିଲୟ ଘଟେ । ଦୃନ୍ସବାଦ ବିଗ୍ତର କରେ , ଏହି ନିରବଛିନ୍ନ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ବିକାଶର ଉହ ନିହିତ ଥାଏ ସମଞ ପଦାର୍ଥ ତଥା ପ୍ରପଞ୍ଚର ସହକାତ ବିରୋଧ ଦିଗଗୁଡ଼ିକ ଏବଂ ପ୍ରବଣତାରାଚ୍ଚିର "ସଂଗ୍ରାମ" ମଧ୍ୟରେ ଏବଂ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦୃନ୍ସମୂହ ହେଉଛି , ଯାହା କିଛି ବିଦ୍ୟମାନ , ସେସବୂର ସ୍ୱଗତିର ମୂଳ ଉହ–ଏହା ଦର୍ଶାଇ ଦିଏ । ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦ ପରିବର୍ରନ ଏବଂ ବିକାଶକୁ ପୂର୍ବରୁ ଯାହା ଘଟି ଯାଇଛି ତା'ର କେବଳ ଏକ ପୁନରାବୃରି, ପଦାର୍ଥରାଜି ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଜି, ଧର୍ମରାଶି ଏବଂ ଗୁଣସମୂହ ସର୍ବକାଜ ପାଇଁ ଏକ ଚକ୍ରାବର୍ର ବୋଇି ବିଷ୍କର କରେ ନାହିଁ । ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ବିକାଶ ହେଉଛି ନୂଆ ନୂଆ ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚ, ନୂଆ ଧର୍ମ ଏବଂ ଗୁଣର ଅଭ୍ୟୁଦୟ । ତେଣୂ କରି ସାଂପ୍ରତିକ ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦ ନିଜକୁ ପ୍ରାଚୀନ ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦୀମାନଙ୍କର ସରକ ସତ୍ର – "ସବୁ କିଛି ଅଛିର , ସବୁ କିଛି ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଜ" – ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ରଖି ନି , ଏହା ପରିବର୍ତ୍ତନର ନୂଆ ଏକ ଦିଗ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥାଏ , ସରକର୍ଚ୍ଚ ଜଟିଜ , ନିମ୍ବରୁ ଉଚ୍ଚତର ପ୍ରଗତିଶୀକ ବିକାଶକୁ ଦର୍ଶାଇଥାଏ ।

ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦ ଜଗତକୁ ପରସରଠାରୁ ବିଛିନ୍ନ ପଦାର୍ଥରାଶି ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହର ସମାହାର ମାତ୍ର ବୋଲି ବିଗ୍ୱର କରେ ନା, ଏହା ଜଗତକୁ ବିଗ୍ୱର କରେ ସୁସଂହତ ଏକ ସମଗ୍ର ବୋଲି । ସେଥିରେ ପଦାର୍ଥସମୂହ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଜି ସମୟ ଏବଂ ହାନ ମଧ୍ୟରେ କେବଜ ସହାବହାନ କରେ ନାହିଁ, ସେସବୁ ପରସର ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ , ପରସର ଉପରେ ନିର୍ଭରଶୀଳ ଏବଂ ପରସରକୁ ପ୍ରାବିତ କରିଥାତି ।

ଅଧିବିଦ୍ୟା ମଧ୍ୟରେ ବିଶ୍ୱ ସଂପର୍କରେ ଏକ ବିପରୀତ ମତ ନିହିତ ରହିଛି । ଅଧିବିଦ୍ୟା ଏ ବିଶ୍ୱକୁ ଦେଖେ ଏକ ଅପରିବର୍ଭନୀୟ , ସମାନ ଅବସ୍ଥାରେ ଚହିଥିବା ବସ୍ଥ ବୋଲି । ଏହା ବସ୍ଥ ବସ୍ଥୁ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ସଂପର୍କକୁ ବା ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଜି ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ଅତର୍ଦ୍ୱିସ୍ୱକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ବିଶ୍ୱଜଗତର କୌଣସି ପ୍ରକାର ବିକାଶକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ ଏବଂ ଏହାକୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସଂକୀର୍ଷ ମନୋଭାବ ନେଇ ବିଷ୍କର କରେ ।

ଦର୍ଶନର ଇତିହାସରେ ବସ୍ତ୍ରବାଦୀ ଏବଂ ଭାବବାଦୀମାନେ , ହୁଏଡ , ଦ୍ୟୁବାଦ ବା ଅଧିବାଦ କିମ୍ବା ଏ ଦୂଇର ମିଶ୍ରିତ ମତ ପୋଷଶ କରିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ , ଏହି ଦୂଇ ପ୍ରବଣତା ପ୍ରତି ଲେକେ ନିହିଁଷ୍ଣ ଏକ ଐତିହାସିକ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଭଚିତ । ଏ ସଂପର୍କରେ ପରେ ଆମେ ବିଶଦ ଭାବେ ଆଲେଚନା କରିବା ।

ପ୍ରାଚୀନ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କର ସରଳ ବହୁବାଦ, ଆମେ ଉପରେ ଯେ ଭାବେ ଆଲେଚନା କଲେ, ଥିଲ ସ୍ତଃଞୂର୍ଣ ଭାବେ ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ । ତା ଅର୍ଥ, ସେମାନେ ଜଗଚନ୍ତୁ ଦେଖୁଥିଲେ ମଶିଷର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜୀବତ ଅନୁଚିତନ ମଧ୍ୟରେ ଏହା ସେପରି ମନେ ହୁଏ ଏବଂ ସେମାନେ ଗ୍ୱହିଁଥିଲେ, ପ୍ରକୃତିକୁ ଏକ ସଂଚଳିତ ବିଜାଶମାନ ଅଖନ୍ତ ଜିନିଷ ରୂପେ ଅବଧାରଣା କରିବାକୁ, ଯିଏକି ସର୍ବଦା ତା'ର ରୂପକୁ ପରିବର୍ରିତ କରିଥାଏ । ବିଖ୍ୟାତ ଗ୍ରୀକ୍ ଦାର୍ଶନିକ ହେରାକୁିଟସ୍ (ଖ୍ରୀ : ପୂ : ୫୩୦-୪୭୦ ମଧ୍ୟରେ) ଯାହା କିଛି ସଂହିତି, ସେସବୁକୁ ବସ୍ଥଗତ ଉପାଦାନ – ଅଗ୍ନି ଉପରେ ପ୍ରତିଷା କରିଥିଲେ ଏବଂ ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରପଞ୍ଚର ସାବିକ ଅନୁବର୍ଜନକୁ ଅଗ୍ନିରେ ପରିବର୍ଭନ ଅନୁଯାୟୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥିଲେ । ସେ କହୁଥିଲେ, ଜଗତ ମଶିଷ କିମ୍ବା ଭଗବାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟ ନୁହେଁ । ଅତୀତରେ ଏହା ସର୍ବଦା ଶାଶ୍ୱତ ଜୀବନ୍ତ ଅଗ୍ନି ଭଳି ଥିଲି ଏବଂ ଭବିଷ୍ୟତରେ ମଧ୍ୟ ତାହା ହିଁ ରହିବ, ନିୟମିତ ଭାବେ ପ୍ରକୁଳିତ ଏବଂ ନିର୍ବାପିତ ହୋଇ ଗ୍ଲିଥିବ । ତାଙ୍କ ମତରେ, ସବୁ କିଛି ପ୍ରବହମାନ ଏବଂ ସବୁ କିଛି ପରିବର୍ଗନଶୀଳ – କୌଣସି କିଛି ઘାବର ନୁହେଁ । ସେ କହୁଥିଲେ, ଗୋଟିଏ ଅବସ୍ଥାରୁ ଆଉ ଏକ ଅବସ୍ଥାକୁ ଉଭରଣ ଘଟିଥାଏ ବିପରୀତମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ଆଉ ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁଯାଘୀ ।

ଅଉ ଜଣେ ପ୍ରଖ୍ୟାଚ ଗ୍ରୀକ୍ ଦାର୍ଶନିକ ଡେମୋକ୍ଟିଟସ୍ (ଖ୍ରୀ:ପୂ:୪୬୦ – ୩୭୦ ମଧ୍ୟରେ) ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ସ୍ତଃକୃର୍ଣ ଦୃନ୍ଦୁମୂଳକ ମତ ମଧ୍ୟ ପୋଷଣ କ୍ରୁହିଲେ । ସେ କହୁଥିଲେ, ଜଗତ ହେଉଛି ଏକ ଅସଂଖ୍ୟ ପରମାଣୁ ପୁଞ୍ଚଳୁ, ଅର୍ଥାତ୍, ଖୂନ୍ୟରେ ଚକମାନ କ୍ଷୁଦୂ, ଅଦୃଶ୍ୟ ଏବଂ ଅବିଭାକ୍ୟ ଅଣୁରାଶିଳୁ ନେଇ ଗଠିତ ଏକ ଅଖଷ୍ଡ ସରା । ତାଙ୍କ ମତରେ, ସବୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେଉଛି, ପ୍ରକୃତିର ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁଯାୟୀ ଶୂନ୍ୟରେ ଚକମାନ ଅଣୁରାଶିର ଯୋଗ ଏବଂ ବିଯୋଗର ବହୁବିଧ ଏକତ୍ରୀକରଣ । ସେ ଆଉରି କହୁଥିଲେ, ପରମାଣୁରାଶିର ସଂଚଳନ ହେଉଛି ଶାଶ୍ୱତ, ଯା'ର କୌଣସି ଆରମ୍ଭ ନାହିଁ କି ଶେଷ ନାହିଁ ।

ଏହି ଭାବେ, ବସ୍ଥବାଦ ଦର୍ଶନର ଏୀଚିହାସିକ ରୂପଟା ଥିଲ ସରଳ ଏବଂ ସ୍ୱତଃଷ୍ଟର୍ର, ଯଦିଓ ଏଥିରେ ନିହିତ ଥିଲ ପ୍ରକୃତି ସଂପର୍କରେ ଏକ ଦୃହମୂଳକ ମତ ।

ଦାସ ବ୍ୟବସା ସାନରେ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଥିଲ ସାମତବାଦ । ସାମତବାଦ ସମୟରେ ଧର୍ମୀୟ ଭାବବାଦୀ ଦୃଷିକୋଣ ବହୁ ଶତାବ୍ଦୀ ପର୍ଯତ୍ତ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଲଭ କରିଥିଲ । ଦର୍ଶନ ପରିଶତ ହେଲ ଧର୍ମତର୍ ଏକ ହାତପୂଇକୀରେ । କିନ୍ତୁ ବସ୍ଥବାଦୀ ପର୍ମମ୍ଭର ଅବସାନ ଘଟି ନଥିଲ । ଏହି ଭାବେ, ପ୍ରାଚ୍ୟର ବିଖ୍ୟାତ ଦାର୍ଶନିକ ଇବନ୍ ସିନା (୯୮୦-୧୦୩୨ ଖ୍ରୀ : ) ଈଷ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏ ଜଗତ ସୃଷି ହୋଇଛି ବୋଲି ଅସ୍ୱୀକାର କରିଥିଲେ । ସେ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ, ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଭଳି ଏ ଜଗତ ହେଉଛି ଶାଣ୍ୱତ, ଚିରତନ । ଆରବୀୟ ଚିତାବିଦ୍ ଇବନ୍ ରସ୍ଦ (୧୧୨୬-୧୧୯୮ ଖ୍ରୀ : ) ମଧ୍ୟ ଜଗତ 'ଶୂନ୍ୟରୁ' ସୃଷ୍ଣ ହୋଇଛି – ଏହି ଧର୍ମୀୟ ମତନ୍ତୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରିଥିଲେ । ସେ ବିଶ୍ୱାସଠାରୁ ଜ୍ଞାନକୁ ଏବଂ ଧର୍ମଠାରୁ ବିଜ୍ଞାନକୁ ପୃଥକ୍ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରୟର କରିଥିଲେ । ଏସବୁ, ଅବଶ୍ୟ, ଥିଲ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃଷିକୋଣର ଉପାଦାନ ମାତ୍ର । ସାମାଜିକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନର ନୂତନ ଐତିହାସିକ ରୂପର ଅହ୍ୟୁଦୟ ଘଟାଇଥିଲ ସାମତବାଦରୁ ପୂଞ୍ଜିବାଦକୁ ଭରରଣ ।

୧୭ଶ ଏବଂ ୧୮ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ପୱିମ ୟୁରୋପରେ ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ଉହାଦନ ପ୍ରଣାଳୀ ପ୍ରତିଷିତ ହେଇ ବେଳେ ବସ୍ଥବାଦ ପୁରାତନ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କର ସରଳ ସ୍ୱତଃଞୂର୍ର ମତ ଅପେକ୍ଷା ଆଉରି ଉନ୍ନତ ରୂପ ଇଭ କଇ ।

କ୍ଷ୍ମବାଦ ଥିଇ ବୁର୍କୁଆ କ୍ଷ୍ରେଣୀର ସେଇସବୁ ପ୍ରଗତିଶ୍ୱୀଳ ଗୋଷୀଙ୍କର ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଣ , ଯେଉଁମାନେ ଭହାଦିକା ଶତିସମୂହର ବିକାଶ ତଥା ପୁରୁଣାକାଳିଆ ସାମନ୍ତବାଦୀ ସଂପର୍କର ବିଲେପ ଏବଂ ମଧ୍ୟ ଯୁଗରେ ପ୍ରତିଷିତ ଗିର୍ଚ୍ଚାର ଧର୍ମୀୟ ହୁନୁମ ବିଷୟରେ ଆଗ୍ହୀ

୩୦

ଥିଲେ । ଶିକ୍ତ ଏବଂ କାରୁବିଜ୍ଞାନର ବିକାଶ ସାଥେ ସାଥେ ପଞ୍ଚିବାଦୀ ଶେଶୀର ଆବଶ୍ୟକ ପଡ଼ିଲ ବିଜ୍ଞାନଭିଭିକ ଜ୍ଞାନ ଏବ• ତେଣ୍ଡ କରି ସେମାନେ ପରୀକ୍ଷାମଳକ ବିଜ୍ଞାନକୁ ସମର୍ଥନ କରିଥିଲେ । ଦାସ ଏବ• ସାମନ୍ତବାଦୀ ସମାଳର ବିଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କର , ବାଷବରେ , ଦର୍ଶନ ଏବଂ ବିଶେଷୀକୃତ ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ସଂପର୍କରେ କୌଣସି ପରିଷାର ଧାରଣା ନଥିଲା । କିନ୍ତୁ ପର୍ବେ ବିଜ୍ଞାନର ଏକକ ହୋଇଥିବା ବିଷୟ ଏବେ ପରିଷାର ଭାବେ ବହବିଧ ବିଜ୍ଞାନରେ ବିରକ୍ତ ହୋଇଗଲ ଯଥା କାରୁବିଞ୍ଚାନ . ଟ୍ୟୋତିବିକ୍ଞାନ, ପଦାର୍ଥ ବିଞ୍ଚାନ, ରସାୟନ ବିଦ୍ୟା, ଶରୀରବିଞ୍ଚାନ, ଆଦି । ହେଲେ, ସେସବୁ ଥିଲ ଖୁବ୍ ଅନୁନୃତ ଏବଂ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ର ସାପନ ଓ ବିଶ୍ୱକଗତରେ ପରିବର୍ତ୍ତନରାକିର ଅଧ୍ୟୟନ ଅପେକ୍ଷା ତଥ୍ୟରାଳି ସଂଗହ ତଥା ସେସବୃର ସାମାନ୍ରୀକରଣ, ବିଭିନ୍ନ ବସ୍ଥୁ ତଥା ପ୍ରଅଷର ଅଧ୍ୟୟନ , ସେସବ୍ରର ପ•କ୍ରିକରଣ , ବିଶ୍ୱେଷଣ କାର୍ୟରେ ସେସବୁ ଅଧିକ ବ୍ୟାପତ ରହୁଥିଲେ । କାରୁବିଞ୍ଚାନ ଥିଲ ସେତେବେଳେ ସର୍ବାପେକ୍ଷା ଇନୃତ ବିଜ୍ଞାନ, ପ୍କତିର (ବିଶେଷତଃ ରସାୟନ ବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଶରୀରବିଜ୍ଞାନ) ବହୁ ନିୟମାନୁଗତତା ବିଷୟରେ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରାଯାଇ ନଥିଇ । ଏସବୁର ପ୍ରାବ ପଡ଼ିଥିଲ ଦାର୍ଶନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଣିକୋଶର ବୈଶିଷ୍ୟ ଚଥା ତତ୍କାଳୀନ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଚିର୍ଚ୍ଚାଧାରା ଉପରେ । ତତ୍କାଳୀନ ବସ୍ଥବାଦ , ତା'ର ଅନ୍ୟତମ ପ୍ଖ୍ୟାତ ପ୍ରକ୍ରା ଇଂରେଜ ଦାର୍ଶନିକ ଥୋମାସ୍ ହବସ୍ଙ୍କ (୧୫୮୮-୧୬୭୯) ମତବାଦରେ ଦ୍ଷାନ୍ତ ରୂପେ ପ୍କାଶ ପାଇଥିଲି ।

ହବସ୍ ଭାବବାଦ, ଧର୍ମତର୍, ପାଞ୍ଚିତ୍ୟମନ୍ୟତା ବିରୁଦ୍ଧରେ ଆପୋଷହୀନ ସଂଗ୍ରାମ କରିଥିଲେ ଏବଂ ଈଶ୍ୱର ତଥା ଆତ୍ମାର ଅମରତ୍ର ସମୃହୀୟ ଧାରଣାକୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିଥିଲେ । ବିଶ୍ୱଜଗତକୁ ସେ ଧାରଣା କରିଥିଲେ ଏକ ଏକକ ବୟୁମୟ ସଭା ହିସାବରେ । ବସ୍ଥୁ ହେଉଛି ଶାଶୃଚ , ସେଥିରୁ ଗଠିତ ପୃଥକ୍ ପ୍ଥକ୍ ପଦାର୍ଥ ହେଉଛନ୍ତି ଅନିତ୍ୟ : ସେସବୁ ଜନୁ ନିଅନ୍ତି ଏବ• ତା'ପରେ ବିଲୟ ଲଭ କରନ୍ତି । ସେ ବସ୍ଥକୁ ଗୁଣଗତ ଭାବେ ସମଗୁଣ ବିଶିଷ ବୋଲି ଧରି ନେଇଥିଲେ । ବସ୍ଥଚ୍ଚାତ ପଦାର୍ଥସକଳ ସେସବୂର ବିଷାର , ଭାର , ପରିମାଣ , ଆକାରର ଧର୍ମ ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପରିମାଣଗତ ଆୟତନ ଦ୍ୱାରା ବିଶେଷ ଭାବେ ଚିହିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଗତି ହେଇଛି ବସ୍ଥର ଏକ ଧର୍ମ । କିନ୍ତ ହବସ୍ ଗତିକୁ ଗୋଟିଏ ମାତ୍ ରୂପ ହିସାବରେ ସ୍ୱୀକାର କରିଥିଲେ , ଯଥା ଘାନ ବା ସେସ୍ ମଧ୍ୟରେ ପଦାର୍ଥରାଚ୍ଚିର ସାନ ପରିବର୍ତ୍ତନକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିଥିଲେ । ସେ ମଣିଷକୁ ଧରି ନେଇଥିଲେ (ପାକୁଡିକ ପଦାର୍ଥଚାକିକୁ ମଧ୍ୟ) ଏକ ଯହ ହିସାବରେ – ହୃତ୍ପିଞ୍ଚକୁ ଏକ ସ୍ତ୍ରିଙ୍, ସ୍ୱାୟୁକୁ ରକୁ, ଗର୍ଷିକୁ ଚକ ଆଦି ହିସାବରେ । ତାଙ୍କ ମତରେ ରାଷ୍ଟ୍ର ହେଉଛି ମଶିଷକ୍ତ । ସାମଗିକ ଭାବେ ଶାତି ରକ୍ଷା ଉଦେଶ୍ୟରେ ଲେକଙ୍କର ପ୍ରାକୁଚିକ ଅଧିକାରସମ୍ହକୁ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ଭାବେ ସୀମିତ କରିବା ପାଇଁ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସୃଷ୍ଣ ଏକ ରାଜିନାମା ମଧ୍ୟରୁ ଏହା ଜାତ ହୋଇଥାଏ । ବ୍ୟକ୍ତି ମଶିଷ ରଜି ରାଷ୍ଟ ହେଉଛି ଏକ ଯାବିକ ବ୍ୟବସା, ତା'ର ଆତ୍ମା ହେଉଛି ସର୍ବୋଚ୍ଚ ଶତ୍ତି; ଗର୍ଭରୁଡ଼ିକ ହେଉଛଡି ବିଷ୍ବ

ବିଭାଗ ଏବଂ କାର୍ଯନିର୍ବାହୀ ସଂଗ୍ରା; ସ୍ନାୟୁସକଳ ହେଉଛଡି ପୂରସାର ଏବଂ ଦଷ , ଆଦି । ଏ ବସ୍ଥୁମୟ ଜଗତ ହେଉଛି ଜ୍ଞେୟ । ପ୍ରଞ୍ଚା , ଯୁକ୍ତିଜ୍ଞାନ , ଅର୍ଥାତ୍ , ଯୁକ୍ତିସନ୍ନତ ଚିତ୍ତନ ପବ୍ଚତି ଦ୍ୱାରା ସତ୍ୟକୂ ଲଭ କରିବା ସନ୍ତବ । ସେ କିନ୍ତୁ , ଯୁକ୍ତିସନ୍ନତ ଚିତ୍ତନକୂ ସରକ ଗାଣିଚିକ ହିସାବ ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ କରି ଦେଇଥିଲେ – ତାଙ୍କର ବିଶ୍ୱାସ ଥିଲ , ସମଞ ପ୍ରାକୁତିକ ଏବଂ ସାମାଳିକ ପପଞ୍ଚରାଳିର ଅଧ୍ୟୟନ ହେଉଛି ବିୟୋଗ ଏବଂ ଯୋଗ ।

୧୭ଶ ଏବଂ ୧୮ଶ ଶତାହାର ସମସ୍ତ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକଙ୍କ ମତ ଅବଶ୍ୟ ହବସଙ୍କ ସହିତ ସମାନ ନଥିଲି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟର୍ବ୍ଧ କେତେକ ନିର୍ଦିଷ ସମସ୍ୟାବଳୀର ଅନ୍ୟ ସମାଧାନ ଦେଉଥିଲେ ବିଶେଷତଃ ଭମିକା ଉପରେ ବାଞବତାକୁ କାଣିବା ଦିଗରେ ଇଦ୍ରିୟ ଅନ୍ଭତି, ପତ୍ୟକ୍ଷଞ୍ଚାନ ଏବଂ ଅଭିଞ୍ଚତାସିଦ୍ଧ ପଦ୍ଧତି ଉପରେ ଭେଂଇଞ୍ଚର ବ୍ୟାକନ୍ ଏବଂ ଲୋକେ, ରୁଷିଆର ଶେମନୋସଇ ଏବଂ ଅନ୍ୟମାନେ) ଗୁରୁତ୍ ପ୍ଦାନ କରୁଥିଲେ । ହଲ୍ଞର ବିନୋଜା ଏବ• ଫ୍ରାନ୍ସର ବିଦେରତ୍ ପ୍ମଖଙ୍କର ମତରାଜିରେ ଦୃହୁମୂଳକ ଉପାଦାନ ରହିଥିଲ । ମୋଟ ଉପରେ , କହିବାକୁ ଗଲେ , ସେତେବେଳକାର ବସ୍ଥୁବାଦ ଥିଲ ଏାଡିହାସିକ ଭାବେ ସୀମିତ ଏବ• ସଂଗତିହୀନ । ଏହା ଥିଲ ଯାନ୍ତିକ ବସ୍ଥବାଦ, କାରଣ ତାଙ୍କର ଏହି ବସ୍ଥୁବାଦ ତା'ର ଯାବିକତାର ଏକମାତ୍ ମାନଦର୍ଶକୁ ରାସାୟନିକ, ଜେ ବିକ ଏବଂ ଏପରିକି ସାମାଜିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରୋଚ୍ଚ୍ୟ ବୋଲି ବିଗ୍ୱର କରୁଥିଲା । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ ଏହା ଥିଇ ଅଧିଭୌତିକ ବସ୍ଥବାଦ , ଯହାରା ଜଗତକୃ ବିଛିନ୍ନ ପଦାର୍ଥରାଜିର ଏକ ସମାହାର ବୋଇି ଧରା ଯାଉଥିଲ । ସେ ଜଗତର ମୂଳରେ ଏଭଳି ଏକ ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ ଉପାଦାନ ରହିଛି ଯା'ର କି କୌଣସି ପ୍ରକୃତ ଏାଡିହାସିକ ବିକାଶ ଘଟେ ନାହିଁ । ହବସ୍ଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ଏହା ହିଁ ଘଟିଥିଲ , ଯିଏକି ପଦାର୍ଥ ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ପରିମାଣଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଦେଖୁଥିଲେ, ସେସବ୍ର ଗୁଣଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କଢ଼ିଥିଲେ । କାରଣ , ସେ ଗତିର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି କହିଥିଲେ , ଏହା ହେଉଛି ସ୍ଥାନ ମଧ୍ୟରେ ବସ୍ଥମାନଙ୍କର ନିଛକ ସରଳ ସାନ ପରିବର୍ତ୍ତନ । ଶେଷତଃ , ପ୍କୃତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ହିଁ କେବଳ ୧୭ଶ ଏବଂ ୧୮ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରୁର ସଠିକ ଉରର ଦେଲ ବେଳେ ସମାଜ ଏବ• ଇଚିହାସର ଅବଧାରଣା ସ•ପର୍କରେ ଭାବବାଦୀ ହୋଇ ରହି ଯାଇଥିଲେ । ସମାଚ୍ଚର ସମସ୍ତ ପରିବର୍ଭନକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଉଥିଲ ଅଭୌତିକ କାରଣଗୁଡ଼ିକର କାର୍ଣ୍ଣକଳ୍ଚାପ ଦ୍ୱାରା – ରାଜନୈତିକ ବା ଧର୍ମୀୟ ମତ ଦ୍ୱାରା , ବିଖ୍ୟାତ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କର ଇଚ୍ଚା ତଥା ଜ୍ଞାନର ବିଜୁରଣ ଆଦି ଦ୍ୱାରା । ଏହି ସମୟର ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ କନସାଧାରଣଙ୍କର ଅଭିପ୍ରାୟ ଏବଂ ମତାମତ ପରିବର୍ତ୍ତନ ପଛରେ ଥିବା କାରଣ ତଥା ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନରେ ବସ୍ଥନିଷ ଅର୍ଥନୈତିକ ଅବସ୍ଥାର ଭୂମିକାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦେବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇ ପାରି ନଥିଲେ ।

ହବସ୍ଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଏହାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରେ । ସର୍ବାପେକ୍ଷା ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ ସାମାଚିକ ସଂଗଠନ – ରାଷ୍ତ୍ରର ଉଦ୍ଭବନ୍ତୁ ସେ ବାହବରେ ବୈଷୟିକ ଚରିତ୍ରର କାରଣରାଚିନ୍ଦୁ

୩୨

ବ୍ୟେକ୍ତିଗତ ସଂପରି, ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା ମଣିଷକୁ ଶୋଷଣ, ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ଉଦ୍ଭବ, ଆଦି) ଏକ ବିଶିଷ ଭାବବାଦୀ ତଙ୍ଗରେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଛନ୍ତି : ସମାଜର ସଂଗଠନ ହେଇଛି ଲେକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯୁକ୍ତିସମ୍ପତ ଏକ ରାଜିନାମା , ଏ କଥା ସେ କହିଛନ୍ତି ।

କିନ୍ତ ଏସବୁ ସର୍ବ୍ୱେ, ଉଦୀୟମାନ ପୁଞ୍ଜିବାଦର ବସ୍ଥବାଦ ଥିଲ ଦାର୍ଶନିକ ଜ୍ଞାନର ଜମବିକାଶ ଷେତ୍ରରେ ଏକ ନୂତନ ପର୍ଯ୍ୟାୟ । ଏହା ପ୍ରାଚୀନ ଦୁନିଆର ସ୍ତଃଞୂର୍ଭ ବସ୍ଥବାଦ ନୂହେଁ । ଏହା ଅଧିଭୌତିକ ବସ୍ଥବାଦ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ନିର୍ଭର କରୁଥିଲ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନର ନିହିଁଷ ସାଧନରାଜି ଉପରେ ଏବଂ ସେସବୁକୁ ଯୋଗାଇ ଦେଇଥିଲ ଅନୁସନ୍ଧାନ ପାଇଁ ଦାର୍ଶନିକ ଭାବେ ସିହ୍ୟ ଏକ ପହତି ।

ଅଧିଭୌତିକ ବସ୍ଥବାଦର ବହୁ ସୀମିତତାକୁ ଅତିକ୍ରମ କରି ପାରିଥିଲେ 66,40 ଶତାଦୀ ରୁଷିଆର ବିପୁବୀ ଗଣତଡ଼ବାଦୀ ବେଲିନ୍ସି, ହେର୍ହେନ୍, ଚେନିଁଶେଇ୍ସି, ଦବଲ୍ୟବୋଇ ଏବଂ ଅନ୍ୟମାନେ । ଏମାନଙ୍କ ମତାମତ ଥିଲ ଦର୍ଶନର ଇତିହାସରେ ବସ୍ଥବାଦର ତ୍ତୀୟ ମୃଖ୍ୟ ରୂପ । ସାମାଜିକ କ୍ଷେତ୍ରେ ସେମାନଙ୍କ ଚିତ୍ତାଧାରାରେ ପ୍ତିଫଳିତ ହୋଇଥିଲ ସ୍ରୌରତର ତଥା ସାମନ୍ତବାଦୀ ଅବଶେଷା-ଶ ବିରୁଦ୍ଧରେ ରୁଥିଆର କଷକ ତଥା ସମସ୍ତ ପଗତିଶୀଳ ଲେକଙ୍କ ସଂଗ୍ରାମ । ସେମାନେ ଭାବବାଦ ଏବଂ ଧର୍ମାୟ ରହସ୍ୟବାଦକୁ ବର୍ଚ୍ଚନ କରିଥିଲେ ଏବଂ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ଭୌତିକ କଗତର ଗ୍ଣଗତ ଭାବେ ବହୁରୂପକତା ତଥା ଚିରତନ ବିକାଶର କଥା ପ୍ରର କରିଥିଲେ । ବିକାଶକୁ ସେମାନେ ଭାବିଥିଲେ ବୈପରୀତ୍ୟରାଜି ତଥା ବିକାଶର ପରୁଣା ରୂପସମହର ନେତୀକରଣ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ଯୁକ୍ତ ଏକ ଦୃହମୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ବୋଇି । ଏହା ଦ୍ୱାରା ସେମାନେ ଅଧିଭୌତିକ ମତବାଦ ପୋଷଣକାରୀମାନଙ୍କ ଠାରୁ ମୌକିକ ଭାବେ ଭିନ୍ତୁ ମତ ପ୍କାଶ କରୁଥିଲେ । ସମାଜ ସଂପର୍କରେ ମଧ୍ୟ ବିପ୍ବୀ ଗଣତଢବାଦୀମାନେ କେତେକ ବ୍ୟୁବାଦୀ ଚିରାଧାରା ପ୍କାଶ କରିଥିଲେ , କିନ୍ତୁ ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ , ସମାକ୍ର ତଥା ତା'ର ବିକାଶ ସଂପର୍କରେ ସେମାନଙ୍କ ମତାମତ ଥିଲ ଭାବବାଦୀ । କାରଣ , ସେମାନେ ସମାନ ବିକାଶର ବ୍ୟୁଗତ କାରଣଗଡ଼ିକ ଉଦଘାଟନ କରିବା ଏବଂ ଶୋଷଣ ମୁକ୍ତ ଏକ ସମାଜ ଗଢ଼ିବାର ପଥ ପାଇଁ ଏକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ପ୍ରମାଣ ପ୍ରତିପନ୍ କରିବାକୁ ଅକ୍ଷମ ଥିଲେ ।

ଏହି ଭାବେ ସଂକ୍ଷେପରେ ଆମେ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ବସ୍ଥବାଦର ମୁଖ୍ୟ ପୂର୍ବ ରୂପଗୁଡ଼ିକର ଚରିତ୍ର ବର୍ଷନା କଲେ । ଏହା ତା'ର ଦୀର୍ଘ ବିକାଶ ପଥରେ ଭାବବାଦୀ ଦର୍ଶନ ଦ୍ୱାରା ବାଧା ପ୍ରାତ୍ତ ହୋଇଥିଲ । ଏହି ଦୂଇ ମୁଖ୍ୟ ପ୍ରବଶତା ମଧ୍ୟସ ସଂଗ୍ରାମରେ ସଂପୃକ୍ତ ଥିଲ ବାତ୍ତବତା ସଂପର୍କିତ ଦାର୍ଶନିକ ଅବଧାରଣା ।

3-1760

## ୫ – ଭାବବାଦର ରୂପରାକି

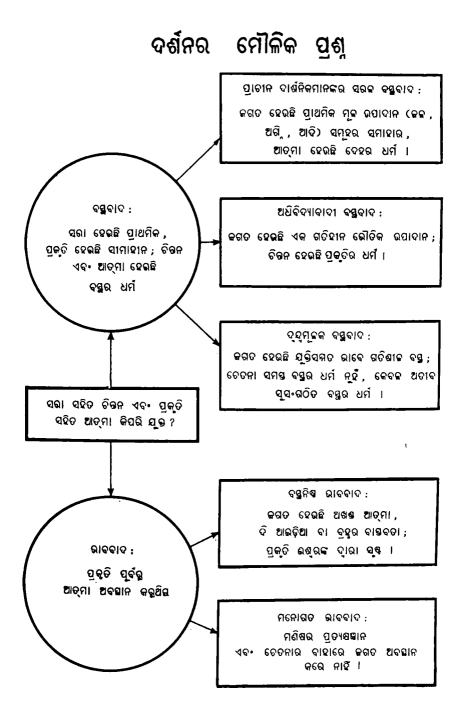
ବସ୍ଥିବାଦ ଦଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନର ଯେଉଁ ଉଗର ଦିଏ , ତା'ର ବିପରୀତ ଉଉର ଦେଉଥିବା ଭାବବାଦର ବିଭିନ୍ନ ରୂପ ରହିଛି । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରୁ ମୁଖ୍ୟ ରୂପ ହେଉଛି ବସ୍ଥନିଷ ଭାବବାଦ ଏବଂ ମନୋଗତ ଭାବବାଦ । ଏ ଦିହେଁ ବସ୍ଥ ପରିବର୍ରେ ଚୈତନ୍ୟକୁ ପ୍ରାଥମିକ ବୋଲି ବିଣ୍ଠର କରନ୍ତି । ଭାବବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଉପରୋଇ ନାମାବଳୀ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟଟା ଚେତନା ଏବଂ ଚିତ୍ତନର ବିଭିନ୍ନ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ସହିତ କେବଳ ସଂପୃତ୍ତ । ଏହା ଦର୍ଶନର ଇତିହାସରୁ ମିଳୁଥିବା ସାକ୍ଷ୍ୟରାକି ଦ୍ୱାରା ଭଲ ଭାବେ ଅନୁଜୁତ ହୋଇଥାଏ ।

ପ୍ରାଚୀନ ଗ୍ରୀସ୍ରେ ବସ୍ଥବାଦର ଅବିଚଳ ବିରୋଧୀ ଥିଲେ ପ୍ଟେଟେ। (ଖ୍ରୀ:ପୂ: ୪୨୭-୩୪୭) । ସେ ଥିଲେ ଦାସ-ମାଲିକ ସମ୍ଭାତତବର ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀ ଏବଂ ବସ୍ଥନିଷ ଭାବବାଦର ପ୍ରଥମ ପ୍ରଣାଚ୍ଚୀର ପ୍ରଷ୍ଟା । ବସ୍ଥବାଦୀ ଡେମୋନ୍ଚିଟସ୍ଙ୍କ ସହିତ ତର୍କ ଯୁଦ୍ଧରେ ଅବତୀର୍ଷ ହୋଇ ପ୍ରେଟୋ ଶାଶ୍ୱତ, ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ ଏବଂ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଭାବରାହି, ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସରାର ପ୍ରାଥମିକତାଳୁ ପ୍ରତିଷା କରିଥିଲେ । ସେ କହୁଥିଲେ, ଇଦ୍ରିୟ ଅନୁଭୂତ ପଦାର୍ଥରାଚ୍ଚିର କଗତ ହେଉଛି ଗୌଣ ଏବଂ ଭାବରାହିର ଅପାର୍ଥିବ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ କଗତ ଉପରେ ନିର୍ଭରଶୀଳ, ଯିଏକି ହେଉଛି ଏକ ପ୍ରକୃତ ଅସ୍ତିତ୍ । "ଭାବରାହି" ଅବସାନ କରେ "ସ୍ବର୍ ଉପରେ ଥିବା ସ୍ର୍ଗରେ" । "ସେଠାରେ ଅବସାନ କରେ ସେଇ ସରା, ଯା ସହିତ ପ୍ରକୃତ ଜ୍ଞାନ ସଂପୃତ୍ତ । ସେ ହେଉଛି: ବର୍ଷହୀନ, ତୃପହୀନ, ଅଦୃଶ୍ୟ ନିର୍ୟାସ, କେବଳ ମନ ଦ୍ୱାରା ଦୃଷ୍ଟ, ଆତ୍ମାର ପରିଷ୍ଣକକ ।"

ପୁେଟୋ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ, ବସ୍ଥ ହେଉଛି ସରାବିହୀନ । ତେଣୁ କରି ଇହ୍ରିୟାନୁଭବଯୋଗ୍ୟ ପଦାର୍ଥସକଳ, ଯାହାକୁ କି ସେ ଭାବରାଜିର ପ୍ରତିଫଳନ ବୋଲି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରୁଥିଲେ ଏବଂ ସରାବିହୀନ – ବସ୍ଥ ହେଉଛି ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ, କ୍ଷଣହ୍ରାୟୀ । ଏସବୁର ବିପରୀତରେ ଅଛି ଅପାର୍ଥିବ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ନିର୍ୟାସରାଜିର ଏକମାତ୍ର ଅକୃତ୍ରିମ ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ , ଶାଶ୍ୱତ ସରା । ପ୍ରେଟୋ ଘୋଷଣା କରିଥିଲେ , ଭାବରାଜିର କଗତ ହେଉଛି ମଙ୍ଗକ ଏବଂ ସୌଦର୍ୟର ଅପାର୍ଥିବ ରାଜ୍ୟ , ଅଖନ୍ତ ସତ୍ୟର ରାଜ୍ୟ । ଏହା ହିଁ ହେଉଛି ଜନ୍ ପୂର୍ବରୁ ମଣିଷ ଆତ୍ମାର ବାସହଳୀ ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ପରେ ସେ ଆତ୍ମା ଭୌତିକ ଦେହଠାରୁ ବିତ୍ୟୁତ ହୋଇ ଅପାର୍ଥିବ ଜଗତକୁ ରୁଇିଯାଏ ।

ପ୍ରେଟୋଙ୍କ ଦାର୍ଶନିକ ମତାବଳୀ ସହିତ ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତରେ ପ୍ରଥମ ବସ୍ଥନିଷ ଭାବବାଦୀ ମତବାଦର ବହୁ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ରହିଛି । ଏହି ଭାବେ ବ୍ରହୁବାଦର ତାର୍ଜ୍ୱିକ

<sup>\* &</sup>quot;The Works of Plato", ଇର୍ଭଇନ୍ ଏତ୍ମଞ୍କ ଦ୍ୱାରା ସଂପାଦିତ, Carlton House, N.J., 1928, ପୁ: ୨୮୮ ।



Digitized by srujanika@gmail.com

ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତତାକୁ ପ୍ରତିପାଦନ କରିଥିବା ବେଦାଡ ଦର୍ଶନ ଘୋଷଣା କରିଥିଲ ଅବ୍ୟକ୍ତିକ ବିଶ୍ ଆତ୍ମା – ବୃହୁ ହେଉଛି ପ୍ରାଥମିକ ବାଞବତା ଏବଂ ଏକମାତ୍ର ସାରସରା । ଏହା ପ୍ରାକୃତିକ ପଦାଥଁସକଳର ଜଗତକୁ ଦେଖିଥିଲ ଏହି ଆତ୍ମା ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟ ଏକ ବସ୍ଥ ହିସାବରେ, ଏକ "ଅଜୀକ କଢନା" ବା "ବ୍ରହ୍ମର ସ୍ପୁ ହିସାବରେ" । ମାୟା, ଅର୍ଥାତ୍, ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ କଗତ ହେଉଛି, କେବଳ ଏକ ଛଳନା, ପଛବଗ୍ରାହିତା, ଅଖ୍ୟ ସଭା, ବ୍ରହ୍ମକୁ ମଣିଷଠାରୁ ଗୋପନ କରି ରଖିଥିବା "ଢେଉରାଶି, ବୃଦ୍ବୁଦରାଶି ଏବଂ ଫେଣରାଶି" ଉଳି । ମଶିଷର ଦେହକୁ ସେମାନେ ବିୟର କରୁଥିଲେ ମୃତ୍ୟୁହାନ ଆତ୍ମାର ଏକ ବାହ୍ୟିକ ଆବରଣ ବୋଲି । ସେ ଆତ୍ମା ହେଉଛି ବ୍ରହ୍ମର ଏକ ୟୁଦ୍ରୁ ଅଣୁ ବା ଅବତାର ।

"ସେ ମୃତ୍ୟୁହୀନ କ୍ରହୁ ଅଛି ଅଗ୍ର ଦେଶରେ, ପୃଷ ଦେଶରେ, ଦକ୍ଷିଣ ଏବଂ ବାମ ପାର୍ଣ୍ଣରେ । ଏହା ନିମ୍ନ ଦେଶକୁ ଏବଂ ଋର୍ଦ୍ଧ୍ୱ ଦେଶକୁ ଯାଇଛି; କ୍ରହୁ ହିଁ ହେଉଛି ଏସବୁ, ତାହା ହିଁ ହେଉଛି ସର୍ବଶ୍ରେଷ ।"<sup>\*</sup> ଅଦ୍ୱୈତ ବେଦାତ ଦର୍ଶନର ପ୍ରତିଷାତା ଭାରତୀୟ ଦାର୍ଶନିକ ଶଙ୍କର (୭୮୮-୮୨୦ ଖ୍ରୀ :) ଇେଖିଛଡି, "କ୍ରହୁ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ପ୍ରକଟିତ ବୟୁ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଯାହା କିଛି ପ୍ରକଟିତ ହୁଏ ସେସବୁ ହେଉଛି କ୍ରହୁ ଏବଂ ତଦ୍ଭିନ୍ ଅନ୍ୟ କିଛି ନୁହଁ... ସମଞ ପ୍ରାଣୀ ସେହି କ୍ରହୁ, ଅପାର୍ଥିବ ଆତ୍ମାରୁ କାତ । ତେଣୁ ସେସବୁ ହେଉଛତି କ୍ରହୁ -- ଏହାକୁ ହୁଦୟଙ୍କମ କରିବାକୁ ହେବ ।"<sup>\*\*</sup>

ପ୍ରେଟୋଙ୍କ ମଚବାଦ ଉଳି ବେଦାତରେ ସବୁଠାରୁ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ହେଉଛି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ନାତି, ଯିଏକି ମଶିଷର ଚୈତନ୍ୟ, ବସ୍ଥୁ ଏବଂ ପ୍ରକୃତିର ବାହାରେ ଏବଂ ସେସବୁଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ, ଅଥବା ସେସବୁ ସୃଷ୍ଟି ହେବାର ପୂର୍ବରୁ ଅବଛିତ । ସର୍ବଶେଷ ବିଶ୍ୱେଷଣରେ ଦେଖିବାଜୁ ମିଳେ, ବସ୍ଥନିଷ ଭାବବାଦ ହେଉଛି ଦାର୍ଶନିକ ଭାଷା ଏବଂ ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ଧର୍ମୀୟ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ଏକ ପରିପ୍ରକାଶ । ଏହା ହେଉଛି ମୌଳିକ ଭାବେ ବିଞ୍ଚାନ ତଥା ମଶିଷର ସାମାଜିକ ଏୗଚିହାସିକ ଅଭିଞ୍ଚତାର ବିରୋଧୀ । ଏ କଥା କହିବା ବାହୁଇ୍ୟ ଯେ, ପ୍ରଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକମାନେ ବୈଞ୍ଚାନିକ ଜ୍ଞାନ ଉପରେ ଭିଭି କରି, ଜଗତର ଅଧିଭୌତିକ, ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଭିଭି ସଂପର୍କିତ ଭାବବାଦୀ ଧାରଣାକୁ ଦୃଢ଼ ଭାବେ ଖଞ୍ଚନ କରିଛଚି ।

ମନୋଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ , ଅବଶ୍ୟ , ଅବୈକ୍ତିକ ଆତ୍ମାକୁ ପ୍ରାଥମିକ ବୋଲି ନଧରି ମଣିଷର , ଅର୍ଥାତ୍ , କର୍ଭାର ଚେତନାକୁ ପ୍ରାଥମିକ ବୋଲି ଧରିଥାଡି । ୧୮ଶ ଶତାଦ୍ଦୀରେ , ଦୃଷାତ୍ତ ସ୍ୱରୂପ , ବସ୍ଥବାଦକୁ ସମାଲେଚନା କରିଥିଲେ ଇ•ରେକ ଦାର୍ଶନିକ

\*\* ଶଙ୍କର, Direct Apprehension, «Voprosy filosofii», ନ•୫, ୧୯୭୨, ପ୍: ୧୧୧ ।

<sup>\* &</sup>quot;ଉପନିଷଦ", ଦ୍ୱିତୀୟ ଭାଗ, ଦିଲୀ, ମୋତିଲଲ ବନାର୍ସିଦାସ, ୧୯୬୫, ପୁ:୩୭ ।

ନ୍କର୍କ ବେର୍କେଲେ (୧୬୮୫-୧୭୫୩) । ସେ କହୁଥିଲେ, ଯେଉଁସବ ନିନିଷ ବ୍ୟକ୍ତିର ଇହିୟବୋଧ୍ୟ ଅଭିଞ୍ଚତା ତଥା ଚେତନା ମଧ୍ୟରେ ବିଦ୍ୟମାନ , ସେଇସବୁ ଜିନିଷର ଅହିତ୍ ରହିଛି ବୋଇି ଧରିବାକୁ ହେବ । ତାଙ୍କ ମତରେ , ଅଞିତ୍ ଅଛି ଅର୍ଥ ତାକୁ ଉପଇହି କରି ହେଉଛି (esse est percipi) । ତଦନୁଯାୟୀ, ସେ ପଦାର୍ଥରାକିକୁ ମଶିଷର ଇହିଯଗାହିତାର ସମାହାର ବୋଲି ଭାବୁଥିଲେ ଏବ• ଫଳରେ ମଶିଷର ଚେତନାଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ କୌଣସି ପଦାର୍ଥ ତିଷି ପାରେ ବୋଇି ଅସୀକାର କରିଥିଲେ । ମନୋଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ଶିକ୍ଷା ଦେଉଥିଲେ , ମଶିଷର ମନର ବାହାରେ ପଦାର୍ଥରାଜି ତଥା ପ୍ରଅଞ୍ଚରାଜି ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ନିୟମ ବା କାରଣରତ ଯୋଗସତ ନାହିଁ, କାରଣ, ଏହିସବୁ ପ୍ପଞ୍ଚରାଳି ନିଳେ ମଣିଷର ପ୍ତ୍ୟକ୍ଷ ଉପଲହିରୁ ଜାତ । ଏହି ମତର ଯ୍ତିଯୁନ୍ତ ସିଦ୍ଧାଚଟିକୁ ଅନୁସରଣ କଲେ ସ୍ଥାଭାବିକ ହାସ୍ୟାୟଦତାରେ ଯାଇ ପହଞିବାକ ହୁଏ । ବେର୍କେଲେ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ଅବଧାରଣାର ହାସ୍ୟାୟଦ ଉଗ୍ତାସମ୍ହକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଥିଲେ । ସବୁ କିଛି ବସ୍ଥୁ ଯଦି କରାର ଇହିୟାନ୍ରବତା ହୁଏ, ତାହେଲେ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଲେକ, ଏପରିକି କର୍ଢାର ନିଜସ ପିତାମାତା ବି, ତା'ର ପ୍ତ୍ୟକ୍ଷ ଉପଲହିର ବାହାରେ ରହି ନ ପାର୍ଚ୍ତି । ବେର୍କେଲେ ଏହି କଥାଟିକୁ ଇକ୍ଷ୍ୟ କରିଥିଲେ , ତେଣ୍ଡ ଚେଷ୍ଣ କରିଥିଲେ , ତାଙ୍କ ଦର୍ଶନର ଯୁକ୍ତିକୁ ଖୋଲଖୋଲି ଭାବେ ଇଫନ କରି ଏବଂ ତା'ର ମୌଳିକ ନୀତିକୁ ବର୍ଚ୍ଚନ କରି ଏକ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସରା, ଈଖ୍ରଙ୍କର ସିତିକୁ ପ୍ମାଣ କରିବାକୁ । ସେ ଘୋଷଣା କରିଥିଲେ , ଇଶ୍ୱର ସମୟ ବୟୁକୁ ସୃଷ୍ଠି କଲେ ସେତିକିବେଳେ<sup>1</sup>, ଯେତେବେଳେ ସେ ବିଧିବ**ଦ୍ଧ କ**ଲେ ଯେ , ସେସବୁ ତାକ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷିତ ନିୟମାବଳୀ ଅନୁଯାୟୀ ମଶିଷର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଉପଇଛି ଦ୍ୱାରା ଜାଣି ହେବ । ବେର୍କେଲେଙ୍କ ଦେର୍ଶନ , ତେଣୁ ବାଞବରେ ସଂଗତିହୀନ , ଏହା ଦ୍ୱାରା ସେ ନିଢନ୍ତୁ ପୁେଟୋଙ୍କ ବୟୁନିଷ ଭାବବାଦୀ ଅବସାନକୁ ନେଇ ଯାଇଛନ୍ତି । ମନୋଗତ ଭାବବାଦ କେବଳ ଏଇଥି ପାଇଁ ଭିରିହାନ ନହେଁଯେ , ଏହା ଯକ୍ତିଗତ ଦ୍ୟସମହ ସହିତ ଯୁକ । ସ୍ଥିଦ ଜୀବନ ଏବଂ ମାନବିକ ବାଞ୍ଚବ କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀ ଦ୍ୱାରା ଏହା ଅସମଥିତି । ବାଞ୍ଚବ ଉହାଦନରେ ମଣିଷର ଅଂଶରହଣ ଏବଂ ବୈଜ୍ଞାନିକ କ୍ତିରାଜି ନିଃସହେହରେ ଦର୍ଶାଇ ଦେଇଛି ଯେ , ମଶିଷର ଚେତନାଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ କଗତ ତିଷି ରହିଛି । ତେଣ୍ କରି, ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବେ, ୧୭ଶ ଏବଂ ୧୮ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ବସ୍ଥୁବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକମାନେ ବେର୍କେଲେଙ୍କ ଦର୍ଶନକୁ ପୃତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିଥିଲେ , କାରଣ ତାଙ୍କର ସେ ଦର୍ଶନ ବିଜ୍ଞାନ ତଥା ଲେକଙ୍କ ଜୀବନ ଅଭିଞ୍ଚତା ସହିତ ମେଳ ଖାଭ ନଥିଲ ।

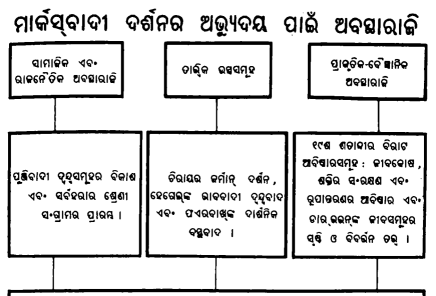
ଉପରୋତ ଦୃଷାତଗୁଡ଼ିକ ଆମକୃ ପୁରାଚନ ବସ୍ଥବାଦର ପ୍ରଧାନ ପ୍ରଧାନ ରୂପ ଆଉ ଭାବବାଦର ମୁଖ୍ୟ ପ୍ରକାଶଗୁଡ଼ିକ ସଂପର୍କରେ ଏକ ସାଧାରଣ ଧାରଣା ପ୍ରଦାନ କରେ । ଏବେ ଆମେ ଦ୍ନ୍ଦ୍ମୂଳକ ତଥା ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ଦର୍ଶନର ମୌକିକ ଭାବେ ନୂଚନ ବୈଶିଷ୍ୟଗୁଡ଼ିକୁ ବିଗ୍ତର କରିବା ।

ๆา๑

# ଦ୍ୱିତୀୟ ପରିଚ୍ଛେଦ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦର୍ଶନର ପ୍ରତିଷା ଏବ∘ ବିକାଶ ୧ – ଦାର୍ଶନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ଏକ ନୂଆ ଧରଣର ସାମାଜିକ ଆବଶ୍ୟକତା

କାର୍ଲ ମାର୍କଧ୍ (୧୮୧୮-୧୮୮୩) ଏବ• ଫ୍ରେଡେରିକ୍ ଏଙ୍ଗେଲସ୍ (୧୮୨୦-୧୮୯୫) ଦୃହ୍ମନୁଜକ ଏବ• ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ପ୍ରତିଷା କରିଥିଲେ ଏବ• ଭୁାଦିମିର୍ ଇଲିଚ୍ ଲେନିନ୍ (୧୮୭୦-୧୯୨୪) ନୂତନ ଐତିହାସିକ ପରିଛିତିରେ ତାକୃ ଆଭରି ବିକରିତ କରିଥିଲେ ।

୧୮୪୦ ଦଶକର ଅର୍ଦ୍ଧଭାଗରେ ଦ୍ୟୁମ୍ଳକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦର ଅଭ୍ୟଦୟଟା ଥିଲ ଐତିହାସିକ ଭାବେ ଅପରିହାର୍ଯ । କାରଣ ଏହି ସମୟରେ ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ଏକ ଅକନ୍ତିମ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଆରିମୁଖ୍ୟ ପାଇଁ ଏକ ସାମାଳିକ ଆବଶ୍ୟକତା ଏବ• ବସ୍ଥନିଷ ପ୍ରାବସା ବିକାଶ ଲଭ କରିଥିଲ । ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ମାର୍କସ୍ବାଦକୁ ତଥା ଦ୍ୟମ୍ଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଓ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦକୁ ଜନୁ ଦେଇଥିଲା, ସର୍ବୋପରି, ସାମାଳିକ ଅର୍ଥନୈତିକ କାରଣଗୃଡ଼ିକ : ପ୍ରଞ୍ଜିବାଦର ବିକାଶ ଏବଂ ତା'ର ବିରୋଧସମୂହ , ଶ୍ରମ ଏବଂ ପୂଞ୍ଚି ମଧ୍ୟରେ ତଥା ସର୍ବହରା ଆଉ ବୂର୍କୁଆ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଏବଂ ଚୀବୃତା । ପୃଞ୍ଜିବାଦୀ ଉହାଦନ ପହତି ଛାପନ ଫଳରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କରିବାକୁ ଆରୟ କରିଥିଲା । ପୂଞ୍ଚିବାଦୀ ଶୋଷଣ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ଏବଂ ସାମାଜିକ ନିର୍ଯାତନ ବିରୁଦ୍ଧରେ ବିଶାଳ ଆହୋଳନ , ସର୍ବହରାର ଧର୍ମଘଟ ଏବଂ ବୈପୁବିକ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଏହା ତା'ର ରାଜନୈତିକ ଚେତନାବୋଧ ଏବଂ ସାଂଗଠନିକ ଦକ୍ଷତାକୁ ବିକର୍ଶିତ କରିଥିଲ । ଇତିହାସରେ ରମିକ ଶେଶୀ ଏକ ସାଧୀନ ଶକ୍ତିରେ ପରିଣତ ହେଇ ଏବ• ତା'ର ସାମାନିକ ଅବସ୍ଥିତି ପ୍ରତିଫଳିତ ହେଲ ତା'ର ବିଶ୍ଦୁବିକୋଶରେ । ଏହି ନବୀନ ଶେଣୀଟି ଆବଶ୍ୟକ କରୁଥିଲ ସାମାଚ୍ଚିକ ବିକାଶର ନିୟମରାଜିର ପରିଷାର ଅବଗତି, ସାମାଳିକ ମୁକ୍ତି ପାଇଁ ପ୍ଞିବାଦୀ ନିର୍ଯାତନ ବିରୁଷରେ ସଂପ୍ରାମରେ ତା'ର ଲକ୍ଷ୍ୟରାକିର ବୈଞ୍ଚାନିକ ସ୍ସିହତା । ମାର୍କସବାଦୀ ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ବିପୁବୀ ସର୍ବହରାର ବିଶୃଦ୍ଞିକୋଶର ଏହି ବୈଜ୍ଞାନିକ ପ୍ତିଫଳନ । ଦୃହୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଇତିହାସରେ ଏହାର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଯୁଗରେ ଦେଖା ଦେଇ ପାରି ନଥାନ୍ତା , କାରଣ , ଏହା ତା'ର ଚିତାରାଳିର ସମଗ୍ତା ଦିଗରୁ, ସର୍ବଶେଷରେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଣ ଭାବେ ଶମିକ ଶେଣାର



ସାମାକିକ ବିକାଶର ଅବଶ୍ୟକତାସମୂହର, ବିଶେଷ କରି ସର୍ବହରାର ଅବଶ୍ୟକତାସମୂହ ପ୍ରତି ପ୍ରତିହିୟା କଣାଇ ମାକିସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍ଗେଇସ୍ ସମାହେଟନାମୂହକ ଭାବେ ହେରେଇ୍କ ଭାବବାଦୀ ଦୃହବାଦ ଏବଂ ଫଏରବାଖ୍କ ଅଧିବିଦ୍ୟାବାଦୀ ବସ୍ଥବାଦର ଅବଶ୍ୟକୀୟ ସଂଶୋଧନ କରିଥିରେ, ଏବଂ ସାମାଜିକ ବିକାଶର ପ୍ରୟୋଗ ତଥା ବୈହାନିକ ଆବିଷାରସମୂହ ସଂପର୍କରେ ସାମାନ୍ୟକରଣ କରି ସୃତ୍ତି କରିଥିରେ ତୃଦ୍ମୂହକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ – ପ୍ରକୃତି, ସମାହ ଏବଂ ଚିତନର ବିକାଶକୁ ନିର୍ବାରିତ କରୁଥିବା ସବୁଠାରୁ ସାଧାରଣ ନିୟମାବହୀର ବିହାନ ।

ଭାବାଦର୍ଶକୁ ସୁସିହ କରେ , ଅନ୍ୟ କୌଣସି ସାମାକିକ ଶତିକୁ କରେ ନାହିଁ । ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତ , ଚୀନ୍ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କେତେକ ଦେଶରେ ଦ୍ୱୁମୂଳକ ବସ୍ତ୍ରବାଦ ଥିଲ ବୋଲି କେତେକ ଲେକ ଯେଉଁ ଦାବୀ କରନ୍ତି , ତାହାକୁ ଏହା ଖଞ୍ଚନ କରି ଦିଏ ।

ଏହା ଛଡ଼ା, କେବଳ ସାମାକିକ କାରଣଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରୁ ଦ୍ୟୁମୂକକ ବସ୍ଥବାଦ କନୁ ନେଇ ନଥିଲା । ୧୯ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଥମାବରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଏହି ନୂତନ ରୂପଟିର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ପାଇଁ ପ୍ରାକୃତିକ ବୈଞ୍ଚାନିକ ପୂର୍ବସର୍ଗମାନ ଉପହିତ ଥିଲା । ବହୁ ରୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ଆବିଷାର ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାକୃତିକ ବିଞ୍ଚାନ ସମୃଦ୍ଧ ହୋଇଥିଲା । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ଅଲି ଶତିର ସଂରଷଣ ଏବଂ ରୂପାତରଣ ନିୟମାବଳୀ, ପ୍ରାଣୀ ତଥା ଉଦ୍ଭିଦ ଗଠନର କୋଷଗତ ତର୍ ତଥା ମହାନ୍ ଇଂରେଜ ବିଞ୍ଚାନୀ ଗ୍ରହୀ ତାର୍ଭଭନ୍ଙ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଣ ବିବର୍ତ୍ତନ ତର୍ବ୍ତ ଆବିଷାର । ଏହିସବୁ ଆବିଷାର ସମେତ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଆବିଷାର ପ୍ରକୃତି ସଂପର୍କରେ ପର୍ମରାଗତ ଅଧିରୌତିକ ମତାମତ ବିରୁହରେ ଯାଇଥିଲା ଏବଂ ଏହି ସିହାତରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଥିଲା ସେ, କଗତନ୍ତୁ ବିଛିନ୍ ତଥା

ମା୯

ଅପରିବର୍ରନୀୟ ବସ୍ଥରାକିର ଏକ ସମାହାର ହୋଇି ବିଷ୍ପର କରିବାଟା ହେଉଛି ଭୁଲ । ୧୯ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ମଧ୍ୟ ଭାଗର ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନର ସାଫଲ୍ୟରାକି ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ ସଂପର୍କରେ ପ୍ରଚଳିତ ଯାଞିକ ଅବଧାରଣାକୁ ବର୍ଜନ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ ବୋଇି ଦାବି କରୁଥିଲ । ସେସବୁ ହୃଦ୍ବୋଧତାର ସହିତ ଦର୍ଶାଇଥିଲ ଗତିର ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ବହୁବିଧ ରୂପ , ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ର , କେତେକ ପ୍ରପଞ୍ଚରୁ ଅନ୍ୟ କେତେକ ପ୍ରପଞ୍ଚକୁ ରୂପାତରଣ ଏବଂ ପ୍ରକୃତିର ବିରିନ୍ନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିକାଶ । ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ଏକ ଦ୍ୱ୍ଦ୍ମୂଳକ ଆରିମୁଖ୍ୟ ସପକ୍ଷରେ ଏସବୁ ଏକ ଅକାଟ୍ୟ ଯୁକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲ । ଏହି ସମୟର ବିରାଟ ବିରାଟ ବୈଜ୍ଞାନିକ ସାଫଲ୍ୟରାଜିକୁ ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍ଗେଲସ୍ ତାର୍ଭିକ ଭାବେ ସାମାନ୍ୟକରଣ କରିଥିଲେ ଦୃନ୍ଦ୍ମଳକ ବସ୍ଥବାଦ ସ୍ଷି କରିବାକୁ ଯାଇ ।

ଶେଷତଃ, ତାର୍ବିକ ଉହରାକି ମଧ୍ୟ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ଗଠନରେ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଥିଲ । ଏହି ଦିଗଟି ଉପରେ ଆଉରି ବିଷଦ ଆଇେଚନା କରିବା ଦରକାର, କାରଣ, ଦ୍ୱ୍ମୁଳକ ବସ୍ଥବାଦ ସହିତ ତା'ର ପୂର୍ବବର୍ଣୀ ଦର୍ଶନର ସଂପର୍କଳୁ ସର୍ବଦା ସଠିକ୍ ଭାବେ ବିଗ୍ୱରକୁ ନିଆଯାଇ ନଥାଏ । ଦ୍ୟ୍ମୁଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ, ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକତାକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରିବା ଏବଂ ଏହାକୁ ଜର୍ମାନ୍ ଦାର୍ଶନିକ ହେଗେଇ୍ ଏବଂ ଫଏରବାଖ୍ଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରସ୍ତିତ ଚିତାରାଳିର ଏକ ମିଶ୍ରଣ ମାତ୍ର ବୋଲି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାର ଏକ ପ୍ରବଣତା ରହିଛି । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ, ଅନେକ ସମୟରେ ମାର୍କସ୍ବାଦ ବିରୁହରେ କୁହାଯାଏ ଯେ, ଏହା ମଶିଷ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଣ ସର୍ବୋଚ୍ଚ ଆତ୍ମିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଏବଂ ସର୍ବୋଚ୍ଚ ନୈତିକ ଆଦର୍ଶରାଚିକୁ ଅବଜ୍ଞା କରିଥାଏ । ଏ ଧରଣର ଧାରଣାଟା ସଂପୂର୍ଷ ଭୁଇ । ଏହିସବୁ ସାଫଲ୍ୟ ବିରୁହରେ ଏହା ଯାଇ ନପାରେ କି ସେସବୁଠାରୁ ଏହା ବିଳିନୁ ନୁହେଁ ।

ଦ୍ୟମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ପ୍ରତିଷାତାମାନେ ଅତୀତର ଅଗ୍ରଗାମୀ ଚିଭାବିଦ୍ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଉତ୍ଥାପିତ ପ୍ରଶ୍ନରାଳିର ଉରର ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଲେନିନ୍ ଲେଖିଛଡି, କାଇଁ ମାର୍କସ୍, "ତାଙ୍କ ରଚନାକୁ ପୂଞ୍ଜିବାଦ ଅମଳରେ ଆହୃତ ମାନବ ଞ୍ଚାନର ଦୃଢ଼ ଭିରି ଉପରେ ପ୍ରତିଷା କରିଥିଲେ ... । ମାନବିକ ଚିତନ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟ ସବୁ କିଛିକୁ ସେ ପୁନବିଁ୍କର କରିଥିଲେ, ସମାଲେଚନା କରିଥିଲେ ଏବଂ ଶ୍ରମିକ ଆଦ୍ଦୋଳନ ଦ୍ୱାରା ପରୀକ୍ଷା କରି ଦେଖିଥିଲେ ଏବଂ ସେଥିରୁ ସିହାତରାଳି ସୂତ୍ରବନ୍ଧ କରୁଥିଲେ । ଲେକେ ଏହିସବୁ ସିହାତରାକିକୁ ବୁକୁଁଆ ସୀମାବହତା ଦ୍ୱାରା ଶ୍ୱାସରୁଦ୍ଧ ହୋଇ ବା ବୁକୁଁଆ ଅନ୍ଧବିଶ୍ୱାସ ଦ୍ୱାରା ଆବଦ୍ଧ ହୋଇ ଟାଶି ପାରୁ ନଥିଲେ ।" ଜାର୍କସ୍ଚାଦର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ତର୍କ୍ତର ଉହ

<sup>\*</sup> ଭି. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "ଯୁଦ ଲୀଗ୍ର କର୍ତ୍ବ୍ୟ", *Collected Works*, Vol. 31, ମସୋ, ୧୯୭୨, ପୃ: ୨୮୬-୨୮୭ । ଏଠାରେ ଏବଂ ଅନ୍ୟତ୍ର ଭି. ଆଇ. ଲେନିନ୍ଙ୍କ, *Collected Works*, Progress Publishers, ମସୋ, ଲେନିନ୍ଙ୍କ ରହ୍ତିମାନ ନିଆଯାଇଛି ।

४०

ଥିଲ କର୍ମାନ୍ ଚିରାୟର ଦର୍ଶନ , ଇଂଲିଶ୍ ରାଜନୈତିକ ଅର୍ଥଶାଷ ଏବଂ ଫରାସୀ କଞ୍ଜାବିଜାସୀ ସମାଜବାଦ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ତା'ର ଭାବାଦର୍ଶଗତ ପୂର୍ବସୁରୀମାନଙ୍କ ସହିତ ଯୋଗସୂତ୍ର ଦୃଷ୍ଟିରୁ ମୂଳତଃ ଯେତିକି ସଂପ୍ରତ ସେଇ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସଂକ୍ଷେପରେ ଜର୍ମାନ୍ ଚିରାୟର ଦର୍ଶନର ମୂଳ ସିଦ୍ଧାତଗୁଡ଼ିକ ସଂପର୍କରେ ଆଲେଚନା କରିବା ।

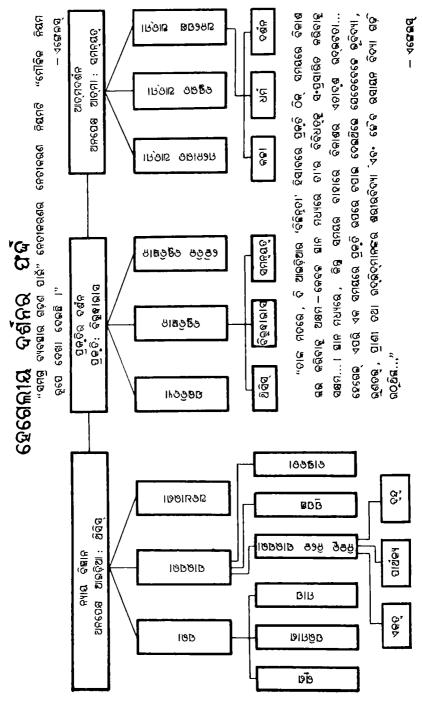
## ୨ – ମାର୍କସ୍ବାଦର ଦାର୍ଶନିକ ପୂର୍ବସୁରୀଗଣ

୧୮ଶ ଏବଂ ୧୯ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରଧାନ କର୍ମାନ୍ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କ ମତବାଦକୁ ସାଧାରଣତଃ କର୍ମାନ୍ ଦର୍ଶନର ଇତିହାସରେ ଶାଷୀୟ ବା "ଚିରାୟର" ବୋଲି କୁହାଯାଇଥାଏ । ଚିରାୟର କର୍ମାନ୍ ଦର୍ଶନର ପ୍ରତିଷାତା ଥିଲେ ଇମାନୁଏଇ କାଷ୍ (୧୭୨୪-୧୮୦୪) ଏବଂ ଏହାକୁ ଆଉରି ବିକର୍ଶିତ କରିଥିଲେ ଜୋହନ୍ ଗୋଟ୍ଲିୟେଭ୍ ଫିଚେ ଏବଂ ଫ୍ରେତେରିକ୍ ଭିଲହେମ୍ ଜୋସେଫ୍ ଭନ୍ ଷେଲିଂ । ମାର୍କସୀୟ ଦାର୍ଶନିକ ଚିତାଧାରା ବିଶେଷ ଭାବେ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଥିଲ ହେଗେଲ୍ (୧୭୭୦-୧୮୩୧) ଏବଂ ଫଏରବାଖ୍ଙ୍କ (୧୮୦୪-୧୮୭୨) ଦର୍ଶନ ଦ୍ୱାରା ।

କର୍ଜ ଭିଲହେମ୍ ଫ୍ରେଡେରିକ୍ ହେଗେଲ୍ ଦର୍ଶନର ମୂଳ ପ୍ରଶ୍ନର ଉରର ଦେଇଥିଲେ ବସ୍ଥନିଷ ଭାବବାଦର ଅବସାନରୁ । କିନ୍ତୁ ଅତୀତର ବସ୍ଥନିଷ ଭାବବାଦୀ (ଫ୍ରେଟୋ)ଙ୍କ ଭଳି ନକରି, ସେ ବିକଶିତ କରିଥିଲେ ଡ୍ୱ୍ୟୁମୁଳକ ଭାବବାଦର ଏକ ତର୍ । ତାଙ୍କ ମତରେ, ପ୍ରକୃତ ବାଞବତା ଏବଂ ଯାହା କିଛି ପ୍ରତିଷିତ ସେସବରୁର ଭିରି ହେଉଛି ଏକ ଅବୈକ୍ତିକ ମାନସ ବା କାରଣ, ଯାହାକୁ ସେ ଅଖଷ୍ଡ ଆଇଡିଆ ବା ପରମ ବ୍ରହୁ ବୋଲି ଆଖ୍ୟାଣିତ କରିଥିଲେ । ସେ ବିଶ୍ୱ ଚିତା ଚିରତନ ଭାବେ ଅବସ୍ଥିତ ଏବଂ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ବ୍ୟକ୍ତ, ପ୍ରକୃତି ତଥା ସମାକର ସମଷ୍ତ କିଛି ସମ୍ଭାବ୍ୟ ପ୍ରପକ୍ତ ଦ୍ୱାରା ପରିପୂର୍ଣ । ସେ ଆଇଡିଆ ନିଜକୁ ବୃଝିବାକୁ ସକ୍ଷମ ଏବଂ ତେଣୁ ସ୍ବିକାଶମାନ । ଏହି ସ୍ବିକାଶ ମଧ୍ୟରେ ଏହା ବିଭିନ୍ନ ପର୍ଣ୍ଣାୟ ନେଇ ଗତି କରେ ଏବଂ ତାହା ତା'ର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଆଧ୍ୟୟତ୍କ ଆଉରି ପରିପୂର୍ଣ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ କରେ । ହେଗେଲ୍ ଲେଖିଛଡି, "ସରା ହେଉଛି ଚିତନ" । " ଏହା ଚେତନ-ଅନୁକାଦକ) ଏକ ଗତିହୀନ କର୍ଣା ନୂହେଁ, ଯିଏକି ଅନମନୀୟ ଭାବେ ଆକସ୍ଥିକତାରାଜିକୁ କାର୍ଯକାରୀ ନକରି ଅବଧାରଣାକୁ କାର୍ଯ୍କାରୀ କରେ, ସିଏକି ନିଜକୁ ଗତିଶୀଳ କରେ ଏବଂ ତା'ର ସଂଜ୍ଞାକୁ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଗ୍ରହଣ କରେ ।" <sup>\*</sup>

<sup>\*</sup>G.W.F. Hegel, *"Phänomenologie des Geistes"*, Akademie Verlag, Berlin, 1971, p.45.

<sup>\*\*</sup> ଭକ୍ତ ପୂଷକ, ପୁ:୪୯ |



Digitized by srujanika@gmail.com

ପ୍ରକାଶ କରି ଥାଏ ଏବଂ "ଅନ୍ୟ ସରାକୁ", ଅର୍ଥାତ୍, ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟକୁ ଗ୍ୱଲିଯାଏ (ଅଥବା, ସହଳ ଭାବେ କହିଲେ, ତାକୁ ସୃଷ୍ଟି କରେ) । ଏହି ଭାବେ, ହେଟେଲ୍ଙ ଦର୍ଶନରେ ବସ୍ଥମୟ ଜଗତ ହେଉଛି ଗୌଣ ଏବଂ ଆଇଡିଆର ପ୍ରକୃତ ସରାଠାରୁ ଭିନ୍ନ । ଦି ଆଇଡିଆ ପୁଣି ତା'ର ସେହି ନିଜସ୍ୱ ବିଶୁଦ୍ଧ ଚିତ୍ତାଜଗତକୁ ଫେରି ଆସେ ସେଡିକିବେଳେ, ସେତେବେଳେ ଦର୍ଶନ ନିଜକୁ ରାଷ୍ଟ୍ର, କଳା ଏବଂ ଧର୍ମ ରୂପରେ ପ୍ରକଟିତ କରିବାର ଷରରେ ପହଞ୍ଚି ଯାଏ ।

ହେରେଇ୍ଙ୍କ ଦର୍ଶନରେ କେତେକ ଯୁକ୍ତିସମ୍ପତ, ମୂଲ୍ୟବାନ ବାଶୀ ନିହିତ ଥିଲା । ସେ ତାଙ୍କ ସମୟରେ ବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଦର୍ଶନରେ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଲଭ କରିଥିବା ଜଗତର ଅଧିଭୌତିକ ମତର ବିପରୀତରେ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଭାବବାଦୀ ଭିରିରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଦୃହ୍ମୂଳକ ପହଚିନ୍ତୁ ପ୍ରତିଷା କରିଥିଲେ । ଏହି ପହଚି ଅନୁଯାୟୀ ବାଞବତାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ହୋଇଥିଲ ଆତ୍ତଃସଂପକିତ ଏବଂ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଭାବେ ବିପରୀତ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଜି ହିସାବରେ । ସେସବୁ, ଏହି ଭାବେ, ଗୁଣଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ନେତିର ସର୍ଭାନୁଯାୟୀ ହୋଇଥାଏ । ହେରେଇ୍ଙ୍କ ମତରେ, ବାଞବତା ମେନେ ରଖିବା ଦରକାର ଯେ, ବାଞବତା ବୋଇଇେ ସେ ସର୍ବଶେଷରେ ବୃଝିଥିଲେ, ଜଗତ କାରଣର ସଭାର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ରୂପ) ବିକାଶ ଲଭ କରିଛି ବେ ପରିତ୍ୟସମୂହର ପାରସରିକ ଅନୁପ୍ରବେଶ, ପରିମାଣତ୍ତ ଗୁଣକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ଦ୍ୱ୍ମୁଳୁକ ନିୟମ ଅନୁଯାୟୀ ନେତିର ନେତୀକରଣ । ଦ୍ୱହ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ତର୍ଢ୍ ବିକାଶ କରିବା ଦିଗରେ ହେଗେଇ୍ଙ୍କର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଚିତାରାଜି ସମେତ ଏହିସବୃକୁ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଇଥିଲା ।

ତଥାପି, ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ କହିବାକୂ ଗଲେ, ହେଗେଇ୍ ଭାବବାଦୀ ଥିବାରୁ, ଦୃଦ୍ବାଦର ପ୍ରକୃତ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବଧାରଣାଭେ ଉପନୀତ ହୋଇ ପାରି ନଥିଲେ । ବ୍ୟବସା ଏବଂ ପହତି ମଧ୍ୟରେ ଗଭୀର ଭାବେ ପ୍ରତିଷିତ ଏକ ଆଭ୍ୟତରୀଶ ବିରୋଧର ଦୋଷରେ ତାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ପ୍ରପାଡ଼ିତ ହୋଇଥିଲା । ସେ ତେଷ୍ଟା କରିଥିଲେ ପ୍ରକୃତି, ସମାଜ ତଥା ତେତନା ସଂପର୍କରେ ପ୍ରତିଷିତ ସମସ୍ତ ଜ୍ଞାନକୁ ତାଙ୍କ ପହଡି ମଧ୍ୟକୁ ଟାଶି ଆଣିବା ପାଇଁ, ଯାହାକୁ ସେ ଦାବୀ କରୁଥିଲେ ଅଖର୍ଞ ଏବଂ ପରମ ସତ୍ୟରେ ପହଞ୍ଚିଛଡି ବୋଲି । ତେଣୁ କରି ତାଙ୍କର ଦାର୍ଶନିକ ପହଡି ଥିଇ ତା'ର ଭିରି ଦୃଷ୍ଠିରୁ ଅଧିଭୌତିକ ବା ଅଧିବିଦ୍ୟାଗତ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ତାଙ୍କର ପହତି, ଅର୍ଥାଚ୍, ଦି ଆଇଡିଆ ବା ପରମ ବ୍ରହ୍ ନିଜନୁ ଯେଉଁ ଭାବେ ବିକଶିତ କରେ, ସେଟା ଥିଲ ଦ୍ୟୁମ୍ଳକ । ଦ୍ୟୁବାଦ ବୋଇଲେ, ଆମେ ବୃଝିଥାଏ, ଏହା ଅତୀମ ପୂର୍ଶତାର ଅବସାନୁ ଅସ୍ମାକାର କରେ ଏବଂ ଦାବୀ କରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ କିନିଷକୁ ସୀମାହୀନ ବିକାଶ ରୂପେ ଦେଖିବାକୁ । ହେଗେଇ୍, ଅବଶ୍ୟ, ତାଙ୍କ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ପହତିର ଅନ୍ତିବାତକ ଧକ୍କାକୁ ତାଙ୍କ ବସ୍ଥନିଷ ଭାବବାଦର ରଷଶଶୀଳ ପହତିର ବିନିମୟରେ ପରିତ୍ୟାଗ କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ମତରେ, ସର୍ବତ୍ର ଏବଂ ସର୍ବଦା ବିକାଶ ଘଟେ ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତିରେ କୌଣସି ବିକାଶ ଘଟେ ନାହିଁ, ବିକାଶ କେବକ ଘଟିଥାଏ ଅଖନ୍ତ ଆଇଡିଆ ମଧ୍ୟରେ, ଯିଏକି ହେଉଛି ଚା'ର ଭିରି । ଅଖନ୍ତ ଆଇଡିଆ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱୟଂ, ବିକାଶର ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ପହଞ୍ଚିଲ ପରେ ଆଉ ଉପରକୁ ଅବରୋହଣ କରେ ନାହିଁ, ପୁଣି ପଛକୁ ଫେରି ଆସେ । ଏଥିରୁ କଣାଯାଏ, ହେଗେଲ୍ଙ୍କ ଦ୍ଧୁବାଦ ଥିଇ ସଂପୂର୍ଷ ପଞ୍ଚାଦ୍ମୁଖୀ । ହେଗେଲ୍ ବିଷ୍ଣାସ କରୁଥିଲେ, ସମାକ ଇତିହାସର ମୁକ୍ତି ମରିଛି ପୁସୀୟ ରାଜତବର ସାମ୍ୱିଧାନିକ ଶାସନ ପଦ୍ଧତିରେ ଏବଂ ଦର୍ଶନର ଇତିହାସ ଚା'ର ଶେଷ ବିକାଶ ବିନ୍ଦୁରେ ପହଞ୍ଚିଛି ତାଙ୍କର ଭାବବାଦୀ ପଦ୍ଧତି ମଧ୍ୟରେ । ହେଗେଲ୍ ବିକାଶକୁ ରହସ୍ୟମୟ କରି ଦେଇଥିଲେ ତାକୁ ଏକାଡ ଭାବେ ଅବଧାରଣାର ଦ୍ୟୁବାଦ ମଧ୍ୟକୁ ଟାଣି ଆଶି । ତାଙ୍କର ଦ୍ୟୁବାଦ ଥିଲ, ତାଙ୍କର ସମଗ୍ର ମତବାଦ ଭକି ଭାବବାଦୀ । ମାର୍କସ୍ ଲେଖିଛଡି, "ହେଗେଲ୍ ଦ୍ୟୁବାଦକୁ ତା'ର ମଥା ଭପରେ ଦହାୟମାନ କରାଇଛନ୍ତି, ତାକୁ ଆଉ ଥରେ ଠିକ୍ ଭାବେ ଦହାୟମୋନ କରେଇ ହେବ, ଯଦି ତା'ର ସେ ରହସ୍ୟମୟ ଖୋଳପା ମଧ୍ୟରୁ ଯୁକ୍ତିସଙ୍ଗତ ଅତଃବୀଳଟିକୁ ଆବିଷାର କରାସାଏ ।"

ହେଗେଇୀୟ ଦୃହ୍ବାଦୀ ଚର୍ଗ୍ ବସ୍ଥବାଦୀ ପୁନଃ ରୂପକରଣ ଏବଂ ନୂତନ ଦର୍ଶନର ସୃଷ୍ଠି କରିବା ବେଳେ ମାର୍କସ୍ବାଦର ପ୍ରତିଷାତାମାନେ ଫଏରବାଖ୍ଙ୍କ ବସ୍ଥବାଦୀ ଶିକ୍ଷାର ଭିରି ଉପରେ ଛିଡ଼ା ହୋଇଥିଲେ । ହେଗେଇ୍ଙ୍କ ଦର୍ଶନ ପୁସୀୟ ସାମତ୍ତବାଦୀ ସମ୍ଭାତମାନଙ୍କ ସହିତ ଜର୍ମାନ୍ ବୁର୍ଳୁଆମାନଙ୍କର ରାଜନୈତିକ ଆପୋଷକୁ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିଲି ବେଳେ ଫଏରବାଖ୍ ଥିଲେ ୧୮୩୦ ଏବଂ ୧୮୪୦ ଦଶକର – ଜର୍ମାନୀରେ ୧୮୪୮ର ନବଜାତ ବୁର୍କୁଆ ବିପୁବର ଜାଳ–ବୁର୍ଳୁଆ ଶ୍ରେଶୀର ବିପୁବୀ ଅଂଶର ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀ । ସେ ଦୃଢ଼ତାର ସହିତ ହେଗେଇ୍ଙ୍କ ଭାବବାଦ ଏବଂ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ଭାବବାଦୀ ଦର୍ଶନର ବିରୋଧିତା କରିଥିଲେ । ଧର୍ମତରୁ ସହିତ ହେଗେଇ୍ଙ୍କ ଦର୍ଶନର ସଂପର୍କ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ସେ ବିଶ୍ୱ କାରଶର ଭାବବାଦୀ ମତବାଦକୁ ବର୍ଜନ କରିଥିଲେ ଏବଂ ଯୁକ୍ତି କରିଥିଲେ, ପ୍ରକୃତି ହେଉଛି ପ୍ରାଥମିକ ଏବଂ ତେତନା ହେଉଛି ସରାର୍ଚ୍ଚ ଜାତ । ଫଏରବାଖ୍ ଲେଖିଥିଲେ, "ଆତ୍ମାହୁ ଆରମ୍ଭ ଦୋଛି, ପ୍ରାଥମିକ ଭହ ବୋଲି କହିଲେ ପ୍ରାକୃତିକ ନିୟମନୁ ଭୁଲ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯିବ ।"\*\* ସେ ଦୃଢ଼ ଭାବେ ବିଶ୍ୱାସ କର୍ଯଥିଲେ, ଦର୍ଶନର ଇକ୍ଷ୍ୟ ନୂହେଁ, ଅଖନ୍ତ ଆଇଡିଆ ଭଳି ଫଣ୍ଠା ବିମୂର୍ଣରାଜିନ୍ତୁ ବିଶ୍ଣେଷଣ କରିବା, କାରଶ ମହିସଠାର୍ଚ୍ଚ ଚିତନନ୍ତୁ ପୃଥକ୍ କରିବା, ଚିତନନ୍ତୁ ସ୍ୱାଧୀନ ବୋଲି ଧାରଣା କରିବାତା

\* କାଇଁ ମାକିସ୍, "କ୍ୟାପିଟାଇ", ୧ମ ଖ୍ଞ , ପ୍ରଗତି ପ୍ରକାଶନ , ମସୋ , ୧୯୭୭ ପୂ: ୨୯ ।

\* \* ହ୍ୟଦ୍ରିଗ୍ ପଏରବାଖ୍, "Vorlesungen über das Wesen der Religion", Gessammelte Werke, Vol. 6, Akademie Verlag, Berlin, 1967, p. 175.

ଏକେବାରେ ଭୂଇ : ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ମଶିଷ ସେପରି, ସେଇ ରାବେ ସେସବୃକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିବା ଦରକାର । ପ୍ରକୃତି ନିଳେ ଏବଂ ନିକ ମଧ୍ୟରେ ଅବହିତ, ତାକୁ ସେଇ ଭାବେ ବିଶ୍ଳେଷଣ କରିବା ଦରକାର , ମଶିଷ ହେଉଛି ତା'ର ଅଂଶବିଶେଷ । ପ୍ରକୃତି ସାନ ଏବଂ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ବାସ କରେ । ଏହା ୱେୟ , ମଶିଷର ୱାନେହ୍ରିୟ ଏବଂ ଚିତନ ମାଧ୍ୟମରେ ବାହ୍ୟ ଜଗତର ପ୍ରତିଫଳନର ଫଳ ହେଉଛି ୱାନ , ଏହା ବିମୂର୍ର ପ୍ରବର୍ଗରାକିର ସଂପୂର୍ଷ ୟୁକ୍ତିସକତ ବିକାଶ ପ୍ରକ୍ରିୟା ନୁହେଁ । ହେଗେଇ୍ଙ ସହିତ ତାଙ୍କର ତର୍କ ୟୁଦ୍ଧରେ ଫଏରବାଖ୍ କହିଥିଲେ , "ପୁରାତନ ଦର୍ଶନ ମତରେ କେବଳ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ହିଁ ହେଉଛି ସତ୍ୟ ଏବଂ ବାଷବ , କିର୍ବୁ ନୂତନ ଦର୍ଶନ ମତରେ , କେବଳ ମାନବତା ହିଁ ହେଉଛି ସତ୍ୟ ଏବଂ ବାଷବ ; ବାଷବରେ , ମାନବତା ହିଁ କେବଳ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ହୋଇ ପାରେ ; ମଶିଷ ହିଁ ହେଉଛି ଯୁକ୍ତିର ମାନଦକ୍ତ ।"\*

ଏହି ଭାବେ, ଫଏରବାଖ୍ ତାଙ୍କ ବସ୍ଥବାଦୀ ଶିକ୍ଷାର ଯାତ୍ରାବିହୃହିସାବରେ ଜୀବର, ଅନୁଭୂତିଶୀଳ ମଣିଷକୁ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ ଏବଂ ତହ୍ୱାରା ଦଶନ ପ୍ରତି ତଥାକଥିତ ନୃତାର୍ଶ୍ୱିକ ଆରିମୁଖ୍ୟର ବିକାଶ ସାଧନ କରିଥିଲେ । ଏହି ନୃତାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସାନର୍ଭ ସେ ଏକମାତ୍ର ତିତନଶୀଳ ପ୍ରାଣୀ ହିସାବରେ କର୍ଭାର ଭାବବାଦୀ ଅବଧାରଣାକୁ ସମାଲେଚନା କରିଥିଲେ ଏବଂ ଆତ୍ମାର ତଥା ଶରୀର ଦ୍ୱୈତ ଧର୍ମୀୟ ତର୍ବୁକୁ କପୋଳକଳ୍ଚିତ ଏବଂ ଭ୍ରାତ ବୋଲି ଦର୍ଶାଇ ଥିଲେ । ପ୍ରାକୃତିକ ଦର୍ଶନର ଞ୍ଚାନକୁ ଭିରି କରି ଫଏରବାଖ୍ ବସ୍ଥବାଦକୁ ପୁନଃସାପିତ କରିଥିଲେ, ଯିଏକି ୧୯ଶ ଶତାହୀର ପ୍ରଥମ ଦଶକଗୁଡ଼ିକରେ ହେଗେଲୀୟ ଭାବବାଦ ଦ୍ୱାରା ସାନଚ୍ୟୁତ ହୋଇଥିଲା । ଏହା ଥିଲା ଫଏରବାଖ୍ଙ୍କର ବସ୍ଥବାଦୀ ବିଶ୍ୱଦ୍ଞିକୋଣ ପ୍ତି ବିରାଟ ଅବଦାନ ।

ସାବିକ ଭାବେ, ଅବଶ୍ୟ, ଫଏରବାଖ୍ଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଥିଇ ଏମିତିହାସିକ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସାମିତ ଏବଂ ୧୮ଶ ଶତାହୀର ବ୍ୟୁବାଦରେ ପୂର୍ବରୁ ନିହିତ ସମଷ୍ତ ପ୍ରକାରର ଦୁର୍ବଳତା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରପାଡ଼ିତ ତାଙ୍କର ସେ ନୃତର୍ବଗତ ନୀତି ମଧ୍ୟ ଥିଇ ଅଧିଭୌଚିକ । କାରଣ, ଏହା ମଶିଷକୁ ସାମାଜିକ ଜୀବ ହିସାବରେ ବିର୍ ନକରି ବିର୍ ବନ୍ତୁଥିଇ ଶରୀରଧାରୀ ଏବଂ ଜୀବନଧାରୀ ପ୍ରାଣୀ ହିସାବରେ । ବାଷବ ମଶିଷକୁ, ଅବଶ୍ୟ, କେବେ ସମାଜ ଏବଂ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କର ବାହାରେ ବିର୍ ବରାଯାଇ ପାରେ ନାହିଁ । ନୃତାର୍ଚ୍ଚିକ ଅବସ୍ଥାନରୁ ସମାଜର ଇତିହାସର ଏକ ସଠିକ୍ ଅବଧାରଣାରେ ପହଞ୍ଚିବା ଅସନ୍ତ୍ର, ଏବଂ ଫଏରବାଖ୍ ଥିଲେ ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏକ ଭାବବାଦୀ । ସେ ବିଷ୍ଣସ କରୁଥିଲେ, ମାନବଢାତିର ଇତିହାସରେ ବିଭିନ୍ନ ଯୁଗ ପରସ୍ତ୍ରଠାରୁ ପୃଥକ୍ ହୋଇଥାଏ ଧର୍ମର ପରିବର୍ତ୍ନ ଅନୁସାରେ ।

<sup>\*</sup> ଲ୍ୟୁଦ୍ଭିଗ୍ ପଏରବାଖ୍ , "Philosophische Kritiken und Grundsätze", Sömmtliche Werke, Vol. 2, Druck und Verlag von Otto Wigand, Leipzig, 1846, p. 339.

ପୂର୍ବବର୍ରୀ ସମଞ ଧର୍ମକୁ ବର୍ଜନ କରି ନୂଆ ଏକ "ଈଶ୍ୱରବିହୀନ" ଧର୍ମ, ଏକ ପ୍ରେମ ଧର୍ମ ସାପନ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା କଥା ଫଏରବାଖ୍ ମନେ କରୁଥିଲେ । ସେ ଲେଖିଥିଲେ, "ପ୍ରେମ ମଧ୍ୟରେ ହିଁ ଈଶ୍ୱର... ହେଉଛନ୍ତି ସତ୍ୟ ଏବଂ ବାଞବ", "... "ସେଉଁଠି କେବଳ ଦୁଇକଶ ଲେକ, ସ୍ୱାମୀ ଏବଂ ସୀ ଅଛଚି, ସେଠାରେ ଧର୍ମ ରହିହି ।" \* ଯୌନ ପ୍ରେମ ଏବଂ ଯୌନ ସଂପର୍କକୁ ସେ ବାଞବରେ "ଧର୍ମ"ର ଞରକୁ ଉନ୍ନୀତ କରିଥିଲେ । ଏହିସବୁ ସଂପର୍କଳୁ ସେସବୁର ପ୍ରାକୃତିକ ସାମାଜିକ ଅଥରେ ବିଷ୍ଢର କରିବା ପରିବରେ ସେ ଦାବୀ କରିଥିଲେ, ପ୍ରେମ ଆଉ ବଣ୍ଟୁତାର ଏହିସବୁ ବିଶ୍ୱୁଦ୍ଧ ମାନବିକ ସଂପର୍କକୁ ନୂଆ, ପ୍ରକୃତ ଧର୍ମ ବୋଲି ଗ୍ରହଣ କରାଯାଉ । ଏହା, ଅବଶ୍ୟ, ଥିଲ ଧର୍ମୀୟ ଭାବବାଦୀ ଦୃଷ୍ଟିକୋଶ ପ୍ରତି ଏକ ରିହାତି ଦାନ ସ୍ୱରୂପ । ଫଏରବାଖ୍ଙ୍କ ମତବାଦରେ ଆଭ ଏକ ମୌନିକ ଦୁର୍ବଳତା ଥିଲ ହେଗେଲ୍ଙ୍କ ଭାବବାଦକୁ ସମାଲେତନା କରିବାକୁ ଯାଇ ହେଗେଇ୍ଙ୍କ ଦ୍ୟୁଦ୍ୱାଦର ଅଞ୍ଚିବାତକ ଦିଗଟିକୁ ସେ ଅବଞ୍ଚା କରିଥିଲେ । ଫଏରବାଖ୍ ସଠିକ୍ ଭାବେ ପ୍ରକୃତିର ପ୍ରାଥନିକତା ଉପରେ କୋର ଦେଇଥିଲେ, କିନ୍ତୁ ସେ ଅକ୍ଷମ ଥିଲେ ତାଂର ବସ୍ଥନିଷ ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦକୁ ହୁଦ୍ୟଙ୍କମ କରିବାକୁ ।

ହେଗେଲ୍ ଏବଂ ଫଏରବାଖ୍ଙ ଦାର୍ଶନିକ ମତାବକାର ଏହି ସଂକ୍ଷିତ୍ତ ପର୍ଯବେକ୍ଷଣ ଦ୍ୱାରା ଜଣେ ବିଗ୍ତର ଜରି ପାରିବ, ଦ୍ୱୃସ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ସୃଷ୍ଟି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଭୂମିକା ନେଇଥିବା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ତର୍ଗତ ମୂଳ ଉହଗୁଡ଼ିକ ସଂପର୍କରେ । ଏ କଥା ନିର୍କିତ ଯେ, ମାର୍କସ୍ବାଦର ପ୍ରତିଷାତାମାନେ ଏହିସବୁ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କର କେତେକ ଯୁକ୍ତିସଂଗଚ ତିତ୍ତାକୁ କେବଳ ସୃଜନାତ୍ମକ ଭାବେ ବିଶ୍ୱେଷଣ କରିଥିଲେ । ସେମାନଙ୍କ ପୂର୍ବସୁରୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟ ସବୁ କିଛି ଉପରେ ସେମାନେ ନିର୍ଭର କରିଥିଲେ । ତା'ଛଡ଼ା ସେମାନେ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନର ସାଫଲ୍ୟର ତର୍ଗତ ସାମାନ୍ୟକରଣ କରିଥିଲେ । ତା'ଛଡ଼ା ସେମାନେ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନର ସାଫଲ୍ୟର ତର୍ଗତ ସାମାନ୍ୟକରଣ କରିଥିଲେ । ରାଜନେ ଚିକ ଅର୍ଥଶାସ ତଥା ଇତିହାସର ବିଷୟବସ୍ଥକୁ ସେମାନେ ଉପଯୋଗ କରିଥିଲେ ଏବଂ କତ୍ତନାବିଳାସୀ ସମାଜବାଦୀ ତିତାରାଜିର ଏକ ସମାଲେତନାମୂଳକ ମୂଲ୍ୟାଙ୍କନ କରିଥିଲେ । ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍କେଇସ୍ଙ୍କ ଦୃସ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ମତାବଳୀ ଗଠନରେ ବିରାଟ ଜୁରୁତ୍ୱ ବହନ କରିଥିଲ ସେମାନଙ୍କ କୃତ ଶୋଷକମାନଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଶ୍ରମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସଂଗ୍ରାମର ଅନୁଶୀଳନ, ଏବଂ ସର୍ବହରାର ନେତା ହିସାବରେ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମରେ ସେମାନଙ୍କ ଅଂଶଗ୍ରହଣ । ଏହି ସମହ ମିଶି ବସ୍ଥବାଦର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ରୁପର, ଦର୍ଶନରେ ପ୍ରକୃତ ବିଦ୍ରୁବର ଅଭ୍ୟୁଦୟକୁ ପୂର୍ବନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥିଲେ ।

\*\* ଲ୍ୟୁକ୍ରିଗ୍ ଫଏରବାଖ୍, "Uber das Wesen des Christentums", in Beziehung auf den Einzigen und sein Eigentum, Kleinere Schriften, Vol. II, Akademie Verlag, Berlin, 1970, p. 436.

Digitized by srujanika@gmail.com

<sup>ଂ</sup>ଉପରୋକ ପୁଞକ, ପୁ:୩୨୩ ।

#### ୩ – ଦର୍ଶନରେ ବିପୁବ

ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍କେଇସ୍ ତାଙ୍କ ସାରା ଜୀବନ ଧରି ଯେଉଁ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ସୃଷ୍ଟି କରିଥିଲେ, ତାହା ପ୍ରଧାନତଃ ପ୍ରାଞ୍ଚଳ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟାୟିତ ହୋଇଛି ସେମାନଙ୍କର ଏହିସବୁ ଯୁଗୁ ରଚନାରେ : "ପବିତ୍ର ପରିବାର" (୧୮୪୫), "ଜର୍ମାନ୍ ଭାବାଦର୍ଶ" (୧୮୪୫-୧୮୪୬), "କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ପାର୍ଟିର ଇଷ୍ତାହାର" (୧୮୪୮) ମାର୍କସ୍ଙ୍କ "ଫଏରବାଖ୍ଙ୍କ ଉପରେ ସନ୍ଦର୍ଭରାଜି" (୧୮୪୫), "ଦର୍ଶନର ଦାରିଦ୍ୟୁ" (୧୮୪୨), "କ୍ୟାପିଟାଇ" (୧୮୬୨), "ଗୋଥା କର୍ମସୂଚୀର ସମାଲେତନା" (୧୮୨୫), ଏଙ୍କେଲସ୍ଙ୍କ "ଆର୍ଷ-ତ୍ୟୁହରିଂ" (୧୮୭୨-୧୮୭୮), "ତାଇଲେକ୍ଟିକସ୍ ଅଫ୍ ନେତର" (୧୮୦୩-୧୮୮୬), "ଲ୍ୟୁଦ୍ରିଗ୍ ଫଏରବାଖ୍ ଓ ଚିରାୟର ଜର୍ମାନ୍ ଦର୍ଶନର ଅବସାନ" (୧୮୮୮), "ପରିବାର, ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପରି ଏବଂ ରାଷ୍ଟ୍ର" (୧୮୮୪) ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ରଚନା ।

ଦର୍ଶନରେ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ବିପୁବ ବୋଇଲେ କ'ଣ ବୁଝାଏ ? ଏହି ପ୍ରଶ୍ନର ଉଇର ଦେବାକୁ ଯାଇ ଆମେ ପୁଣି ଥରେ ଗୁରୁତ୍ ଆରୋପ କରି କହିବାକୁ ଗହୁଁ ଯେ, ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ଦୃହ୍ମୂଳକ ବୟୁବାଦୀ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ସମୟ ଦର୍ଶନକୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସେଥିରେ ଏବଂ ସାଧାରଣ ଭାବେ ମାନବଢାଡିର ସଂସ୍ତିରେ ଥିବା ସମୟ କିଛି ମୂଲ୍ୟବାନ ଏବଂ ପ୍ରଚିଶୀଢ ଉପାଦାନକୁ ଉପଯୋଗ କରିଥିଲା ।

ଦୃହ୍ମୂଳକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବହୁବାଦର ମୌଳିକ ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଉଛି – ଏହା, ମୁଖ୍ୟତଃ, ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀର ଏକ ଦର୍ଶନ; ଶୋଷଣ ଏବଂ ସାମାଳିକ ତଥା ଳାତୀୟ ନିର୍ଯାଚନ ବିରୃହରେ ବ୍ୟାପକ ଶ୍ରମଳୀବୀ ଜନତା ଦ୍ୱାରା ପରିସ୍କଳିତ ସଂଗ୍ରାମକୁ ନେତୃତ୍ ଦେଉଥିବା ଆଧୁନିକ ସମାଜର ସବୁଠାରୁ ଅଗ୍ରଗାମୀ ଏବଂ ନିରବଛିନ୍ନ ଭାବେ ବିପୁବୀ ଶ୍ରେଶୀର ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ତାର୍ତ୍ୱିକ ଭିରି । ଅତୀତର ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦସମୂହ (କେବଳ କଞ୍ଜନାବିଳାସୀ ସମାଜବାଦୀ ଆଉ ରୁଷୀୟ ବିପୁବୀ ଗଣତତ୍ତବାଦୀଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଉଭୟ ଭାବବାଦୀ ଆଭ ବହୁବାଦୀ) ଥିଲ ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ଶୋଷକ ଶ୍ରେଶୀମାନକର ଦୃଷିକୋଣ । ଦାର୍ଶନିକ ଚିତାରାଜି ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସଂପଦ ହେବା ପରିବର୍ରେ ଶୋଷକ ଶ୍ରେଶୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା "ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ସନ୍ତ୍ରାତମାନଙ୍କର" ଏକ ସଂକୀର୍ଷ ଗୋଷୀର ସଂପରିରେ ପରିଶତ ହୋଇଥିଲା । ସେସବୁ ଚିତାରାଜି ଥିଲ ଅସଷ୍ଟ ଏବଂ କୋଟି କୋଟି ସାଧାରଣ ଜନତାର ସ୍ୱାର୍ଥର ବିରୋଧୀ । ଶୋଷକ ଶ୍ରେଶୀମାନଙ୍କର ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନଙ୍କ ଭଳି ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଦାର୍ଶନିକମାନେ ସାମାଜିକ ଦିଗରୁ ସମ୍ଭ ଶୋଷଣର ଅବସାନ ପାଇଁ ସହାୟକ ହେବା ପରିବର୍ତ୍ତ, ଅର୍ଥନେ ତିକ ଏବଂ ରାଢନେ ତିକ ନିର୍ଯାତନର ନୂଆ ରୂପ ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରିବାରେ ସାହାସ୍ୟ କରିଥିଲେ । ଉଦୀସମାନ ଦୃହ୍ମୁଳକ ବହୁଦାଦ ଦର୍ଶନର ପଥମ ମତାମତଠାରୁ ପରିଷାର ବିଜେଦର ସୁତନା ଦେଇଥିଲା । ପ୍ରଥମ

४୭

ମଚାମତସମୂହ ଦର୍ଶନକୁ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଚିତ୍ତାବିଦ୍ମାନଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟ ବୋଲି ବିୟର କରୁଥିଲି । "ଦର୍ଶନ ଯେପରି ସର୍ବହରା ମଧ୍ୟରେ ତା'ର ବାଞବ ଅଷ ଖୋଜି ପାଇଛି, ସର୍ବହରା ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ ତା'ର ଆତ୍ମିକ ଅଷ ଖୋଜି ପାଇଛି ।"<sup>\*</sup>

ପର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ବସ୍ଥବାଦୀ ତର୍ରରାଚ୍ଚିଠାରୁ ସୃତନ୍ତ ହିସାକରେ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଗୁଣାତ୍ମକ ନିହିଁଷ ବୈଶିଷ୍ୟଟି ହେଉଛି ତା'ର ବୈପୁବିକ ଦୃନ୍ତବାଦ । ମାର୍କସୀୟ ବସ୍ଥବାଦର ପୂର୍ବବର୍ରୀ ବସ୍ଥବାଦ ଥିଲ ମୂଳତଃ ଅଧିଭୌତିକ । ଏହି ଅବସାନରୁ ପକ୍ତି ତଥା ମାନବ ସମାଳ ସ•ପର୍କରେ ଏକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବଧାରଣା ଲଭ କରିବାଟା ଥିଲ ଅସନ୍ତ । ଅଧିରୌତିକ ବ୍ୟବାଦ ସମାନ୍ଦର ସମାନ୍ଦବାଦୀ ରପାତ୍ତରଣ ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମରେ ସର୍ବହରାର ଆତ୍ମିକ ଅଷ ରୂପେ କାର୍ଯ କରି ପାରି ନଥାନ୍ତା । ମାକିସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ଅଧିଭୌଚିକ ବିଶଦ୍ୟିକୋଣର ପତନ ଘଟାଇଥିଲ ଏବ• ତତ୍ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ନୀଚିଗତ ଭାବେ ଦନ୍ଦବାଦ ସଂପର୍କରେ ଭାବବାଦୀ ଅବଧାରଣାର ବିରୋଧ କରିଥିଲା । ଦୃଷାଡ ସର୍ପ , ହେଗେଇ କେବଳ ଚିତନ ଏବଂ ଅବଧାରଣାରାଳି ନେଇ ଚର୍ଚ୍ଚା କରିଥିଲେ । ସେ ବିକାଶକୁ ବସ୍ଥମୟ ଜଗତର ପଦାର୍ଥରାଜିର ପରିବର୍ତ୍ତନର ପକୃତ ପୂକ୍ତିୟା ହିସାବରେ ନଧରି ଧରୁଥିଲେ ଗୋଟିଏ ବୌଦ୍ଧିକ ସାରସର। ଦ୍ୱାରା ଆଉ ଏକ ବୌଦ୍ଧିକ ସାରସରାର ନେତୀକରଣ ବୋଲି । ହେଗେଲୀୟ ଦୃନ୍ଦାଦ , ସତ କହିବାକୁ ଗଲେ , ପ୍କୃତରେ ବିଦ୍ୟମାନ ପଦାର୍ଥରାଜିକୁ ପ୍ମାଣସିଦ୍ଧ ତଥା ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ବୋଲି ଦର୍ଶାଇବାକୁ ଯାଇ ବିକାଶର ଏକ ମାୟା ସ୍ଷି କରିଥିଲ । ମାର୍କସ୍ ଏବ• ଏଙ୍ଗେଲସ୍ଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତି<mark>ଷିତ ମାର୍କ</mark>ସ୍ବାଦୀ ଦୁହୁବାଦ ହିଁ ହେଉଛି ଇଗତ ସଂପର୍କରେ ଏକମାତ୍ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦାର୍ଶନିକ ଦୁଷିକୋଣ ଏବଂ ଜଗତକୁ ଜାଣିବା ତଥା ତାକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାର ଏକ କାର୍ଣ୍ଣକର ପଦ୍ଧତି । ବ୍ୟୁବାଦୀ ଦୃନ୍ଦାଦ ପ୍ରାକ୍ତିକ ତଥା ସାମାଳିକ ପ୍ପଞ୍ଚରାଳିର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ବିରୋଧାତ୍ମଚାକୁ ଏବ• ଉଲ୍ଫନ ତଥା ନେତି ଋପରେ ସେସବର ବିକାଶକୁ ପ୍କାଶ କରିଥାଏ । ତେଣୁ ସାରଗତଃ ଭାବେ ଏହା ହେଉଛି ସମାଲେଚନାତ୍ମକ ଏବଂ ବିପ୍ରବୀ ।

ଦର୍ଶନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମାର୍କସ୍ବାଦ ଯେଉଁ ମୌଳିକ ଅଭ୍ୟୁତ୍ଥାନ ଆଶିଥିଲ , ତାହା କେବଳ ପ୍ରକୃତି ସଂପର୍କରେ ନୁହେଁ ପୂର୍ବବର୍ଭୀ ବୟୁବାଦୀଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଯେଉଁଟା ବୈଶିଷ୍ୟପୂର୍ଷ ଥିଲ୍ଲ) ସମାଜ ସଂପର୍କରେ ପୂର୍ବବର୍ଭୀ ସମଷ ଚିରାବିଦ୍ – ବୟୁବାଦୀ ଏବଂ ଅନ୍ୟମାନେ ଭାବବାଦୀ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ) ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶନର ମୂଳ ପ୍ରଶ୍ଚଟିର ବୟୁବାଦୀ ଭଉର ଦାନ କରିଥିଲା । ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍କେଇସ୍ ବୟୁବାଦକୁ ସଂପସାରିତ

\* କାଲ ମାର୍କସ, "Contribution to the Critique of Hegel's Philosophy of Law. Introduction". କାଇଁ ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ପ୍ରେଡେରିକ୍ ଏଙ୍କେଲସ୍, Collected Works, ୩ଘ ଖଷ୍ଠ, ପ୍ରଗତି ପ୍ରକାଶନ,ମସୋ, ୧୯୭୫, ପ୍: ୧୮୨ ।

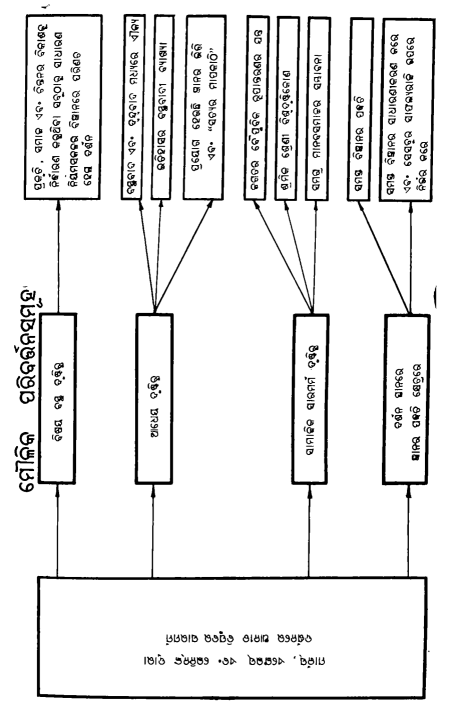
| ମାର୍କସାୟ ଏବଂ ହେତ                                                                                | ହେଗେଲୀୟ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ                                                                               | ମୌଳିକ ପାଥିକ୍ୟସମୂହ                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ପ୍ରଶ୍ୱସମୂହ                                                                                      | ହେଗେଇାୟ ଦଶ୍ନ                                                                                       | ମାକିସାୟ ଦର୍ଶନ                                                                                    |
| ମୁଖ୍ୟ ଦାଇଁନିକ ପ୍ରବଣତା ମଧ୍ୟରୁ କେଇଁଟି ଆଇରି<br>ବିକାଶ ସର କରେ ? ଏଥିରେ କେଇଁ ନୂତନ<br>ଉପାଦାନତି ଅବଇଁ୍ତ ? | ବସ୍ଥୁଘତ ଭାବତାଦ<br>ସୃହ୍ବାଦର ନିଘମ ଏବ• ପ୍ରବର୍ଷକଳ                                                      | ବୟୁବାଦ<br>ଦୃହ୍ମୂଳକ ଏବ• ଏାରିହାସିଳ ବସ୍ଥୁବାଦ                                                        |
| ତିବନର କେଉଁ ପହତିଟିକୁ ଏହା ନିଘୋଗ କରେ<br>ଏବ• ଏହା କିପରି ସ•ଗତିପୂର୍ଣ ?                                 | ଦ୍ୟମୁକକ ପବ୍ବତି , କିନ୍ଦୁ<br>ସଂଗତିହାନ ଭାବେ ପ୍ରଥିତ                                                    | ଝୁହିମୁକୁକ-ବସ୍ଥବାଦୀ ପ <b>ହଚି, ସଂଗତିପୂର୍ଷ</b><br>ଭାବେ ପ୍ରଯୁକ୍ର                                     |
| ସଂପୂର୍ଷ ଏକ ଦାଈଁନିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା କଂଶ ସମ୍ଭଦ ?                                                         | °C4                                                                                                | ଅସୟବ , କାରଣ କଗଚ ବିକାଶ ୟଇ କରୁଛି<br>ସାମାହାନ ଭାବେ ଏବଂ ଉଭୟ ଗ୍ର ଏବଂ<br>ପରିମାଣ ଦିଗଢ଼ୁ ଅଫୁରଡ            |
| ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବିଞ୍କାନ ସହିତ ଏହା କିପରି ସ <mark>-</mark> ପ୍ତର ?                                         | ଏଇକି ସିକାରସମୃହ ତପେଇ ଦିଏ ,<br>ଯିଏକି ତା'ର ବାସବତାର ବିରୋଧୀ                                             | ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବିକ୍ଷାନ ଉପରେ ନିଇଁର କରି ଏହା ନିଜନୁ<br>ବିକର୍ଜିତ କରେ ଏବଂ ସେସବୁକୁ ଆଉରି<br>ଛାଣିବାରେ ସହାଯକ ହୁଏ |
| କେଇଁ ଶ୍ରେଶାର ବିଶ୍ <b>଼କ୍ତି</b> କୋଶକୁ ଏହା ପ୍ରକାକ୍ଷ<br>କରେ ?                                      | କର୍ମାନ୍ ବୁକୁଁଆ                                                                                     | ଶ୍ମିକ ଶ୍ରେଣୀ                                                                                     |
| ଏହାର ସାମାକିକ ଇଷ୍ୟତି କଂଶ ?                                                                       | କରତ ହେଉଛି ଯୁକ୍ତିସକତ – ଏ କଥା<br>ପ୍ରମାଣ କରିବା ପାଇଁ ଏବ• ସେକଟ୍ର<br>ସାମାକିକ ଭାବେ ନିର୍ଦ୍ତିୟ କରିବା ପାଇଁ । | କରଜର ବୈଦୁବିକ ରୂପାବରଣ                                                                             |

କରିଥିଲେ ସାମାଳିକ ଜୀବନର ଅବଗତି କ୍ଷେତ୍ରକୁ, ଅର୍ଥାତ୍ , ସେମାନେ ଏମିଡିହାସିକ ବହୁବାଦ ସୃଷ୍ଟି କରିଥିଲେ । ମାନବ ସମାକର ଇତିହାସ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହା କେବଳ ଦୃଦୃମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ଏକ ପ୍ରୟୋଗ ନଥିଲା । ସମାକର ବିକାଶକୁ ନିୟର୍ବିତ କରୁଥିବା ନିୟମାବଳୀର ବସ୍ଥବାଦୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ ନକରି ଦୃଦ୍ଦମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ସ୍ୟ• ଉପରକୁ ଉଠି ପାରି ନଥାତା । ଏହି ସମଞ ନିୟମକୁ ଦୃଦ୍ଦମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଆରିମୁଖ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ହୁଏ ନାହିଁ । ସେଇଥି ପାଇଁ ଦୃଦ୍ଦମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଆରିମୁଖ୍ୟ ବ୍ୟତୀତ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ହୁଏ ନାହିଁ । ସେଇଥି ପାଇଁ ଦୃଦ୍ଦମୂଳକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଥିଲା, ଏବଂ ଏବେ ଏହା ବିକାଶ ଲଭ କରି ଗ୍ୱଲିଛି ଏକ ଏକକ ଦାର୍ଶନିକ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଶିକ୍ଷା ହିସାବରେ । ବିକାଶମାନ ଉହାଦିକା ଶ୍ରକ୍ତିସମୂହ ଏବଂ ଉହାଦନ ସଂପର୍କରାଜି, ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଶ୍ରମ ତଥା ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ଅବଶେଷରେ ସାମାଜିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହରେ ନିଷରିମୂଳକ ରୂମିକା ପାଜନ କରେ – ଏହି କଥାଟି ଉପରେ ସମାଳ ସଂପର୍କିତ ବସ୍ଥବାଦୀ ମତଟି ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ମାନବଜାତିର ଇତିହାସ ହେଉଛି ନିୟମ ଦ୍ୱାରା ନିୟବ୍ୱିତ ଏକ ବିକାଶ ପ୍ରକ୍ରିୟା – ଏହାକୁ ଅନୁଭବ କରିବା , ପୃଞ୍ଚିବାଦୀ ଉହାଦନ ପବ୍ଦରି ଅଚିରସାୟୀ ଚରିତ୍ରକୁ ଉଦ୍ଘାଟନ କରିବା ଏବଂ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀକୁ ବୁର୍ଜୁଆ ଶ୍ରେଣୀର କବରଖୋଦନକାରୀ ତଥା ନୂତନ , ସମାଜବାଦୀ ସମାଜର ରଚୟିତା ରୂପେ ଦର୍ଶାଇବା ସୟବ ହୋଇଛି ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ଯୋରୁଁ ।

ଶେଷତଃ , ଦର୍ଶନରେ ବିପୁବ ବୋଇଲେ , ବିଶୁଦ୍ଧ ତର୍ ହିସାବରେ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ବାଞବ କାର୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ପାର୍ଥକ୍ୟର ଅବସାନ ଘଟାଇବା ଏବଂ ବାଞବତାକୁ ଅବଗତ ହେବା ଦିଗରେ ପୂର୍ବବର୍ଘୀ ବସ୍ଥବାଦର ଚିତ୍ତନଶୀଳତାରେ ପୂର୍ଷକେଦ ପକାଇବାକୁ ବୁଝାଏ । ଅର୍ଥନୈତିକ ତଥା ରାଜନୈତିକ ଭାବେ ଶାସକ ଶ୍ରେଣୀମାନଙ୍କର ସ୍ୱାର୍ଥକୁ ପ୍ରତିଫଳ୍ଚିତ କରିଥିବା ସମଞ ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦକୁ ମନରେ ରଖି ମାର୍କସ୍ ତାଙ୍କର ବିଖ୍ୟାତ ସନ୍ଦର୍ଭଟି ସୂତ୍ରବହ କରିଥିଲେ : "ଦାର୍ଶନିକମାନେ ଜଗତକୁ କେବଳ ବିଭିନ୍ନ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଛଡି ; କିନ୍ତୁ କଥାଟା ହେଉଛି , ତାକୁ ପରିବର୍ରନ କରିବା ।" କଗତର ଏକ ସଠିକ୍ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରିବା ମଧ୍ୟ ଦୃଦ୍ସମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନ ସହିତ ସଂଗତିଶୀକ । ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ସଂକ୍ଷାଟି ଥିଲ ସଂପୂର୍ଷ ଭିନୁ । ବିଦ୍ୟମାନ ଜଗତର କେବଳ ଏକ ତର୍ଗତ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦେଇ ଆମେ ସନ୍ତୁଷ୍ଠ ହୋଇ ଗଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ , କାରଣ ତାଂର ଅର୍ଥ ହେବ , ନିର୍ସାତିତ ଏବଂ ଶୋଷିତ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ପ୍ରତି ଶତ୍ରଭାବାପନ୍ନ ଏକ ସାମାତିକ ବ୍ୟବହାର ଯୁନ୍ତିସୂନ୍ତତାକୁ ମାନିନେବା । ଶୋଷକ ଶ୍ରେଣୀମାନଙ୍କର ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନେ ଶହ ଶହ ବର୍ଷ ଧରି ସେନାନଙ୍କ ଦାର୍ଶନିକ ମତକୁ ଭାରତ ସମେତ ସବୁଠି ତପେଇ ଦେଇ ଆସିଥିଲେ ସାଧାରଣ ଲେକଙ୍କର ଅତୀବ ଆଣୁ ଗୁରୁତ୍ୱପ୍ର

80

କାଇଁ ମାର୍କସ୍, "ଫଏରବାଖ୍ଙ୍କ ସ•ପର୍କରେ ସହର୍ଭରାଢି" । କାଇଁ ମାର୍କସ୍ ଏବ• ଏଙ୍କେଇସ୍, Collected Works, ୫ମ ଖଷ, ୧୯୭୬, ପୂ:୮ ।



Digitized by srujanika@gmail.com

ସମସ୍ୟାବଳୀ ଠାରୁ ଦୂରବର୍ରୀ ଏବଂ ବିରୋଧୀ ଏକ ଜିନିଷ ହିସାବରେ । ଭାବବାଦୀ ବେଦାନ୍ତ ମତବାଦର ପ୍ରଖ୍ୟାତ ପ୍ରବର୍ଶକ ଶଙ୍କର ଲେଖିଥିଲେ, "ଦାର୍ଷନିକକୂ ଜୀବନର ବାହାରେ ଦଞ୍ଚାୟମାନ ହୋଇ ତାକୂ ଦେଖିବାକୂ ହେବ ।"<sup>\*</sup> ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ମତରେ, ଯେଉଁ ଦର୍ଶନ ଜଗତ ଏବଂ ତା'ର ପରିବର୍ତ୍ତନର ଉପାୟରାଜିକୁ ବିଜ୍ଞାନସନ୍ନତ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରେ, ତାହାକୁ ନିର୍ବିତ ଭାବେ ଏହି ଧରଣର ଚିତ୍ତନମୂଳକ ଦର୍ଶନର ବିରୁହରେ ନିର୍ବିତ ଭାବେ ଉପସାପିତ କରିବାକୂ ହେବ ଏବଂ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ହେଉଛି ପ୍ରକୃତରେ ସେଇ ଦର୍ଶନ । ଜଗତର ପରିବର୍ତ୍ତନ କେବଳ ଲେକଙ୍କର ବାଞ୍ଚବ ବିପୁଦ୍ଧୀ କାର୍ଯ୍କକଳାପ ଦ୍ୱାରା ସଂଘଟିତ ହୋଇ ପାରେ । ତେଣୁ ମାର୍କସ୍ବାଦ ତର୍ଣୁ ଦ୍ୟୁମୁଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଏଗିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ) ଏବଂ ପ୍ରୟୋଗଜୁ ସେର୍ବହରାର ହେଣୀ ସଂଖ୍ରାମ ଏବଂ ସମାଜବାଦୀ ତଥା କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ସମାଜ ନିର୍ମାଣ କରିବା ଦିଗରେ ଶ୍ରିମକୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଉଦ୍ୟମରାଜି) ଏକତ ବାହି ଦେଇଥାଏ ।

ଏହାହିଁ ହେଉଛି, ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଏବଂ ଏୀଚିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦର ଗୁଣାଡ୍ମକ ବୈଶିଷ୍ୟରାଜି, ଯିଏକି ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ, ଦର୍ଶନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ବିପୁବକୁ ବୁଝାଏ ।

#### ୪ – ସର୍ବହରାର୍ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଭାବାଦଶୀ

ଦୃଦ୍ମୂଳକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଦର୍ଶନ ଏକ ବିଜ୍ଞାନରେ ପରିଶତ ହୋଇଥିଇ । ଆମେ ଇକ୍ଷ୍ୟ କରିଛେ, ମାର୍କସ୍କ ପୂର୍ବବର୍ରୀ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟ ବୈଜ୍ଞାନିକ ହ୍ଞାନ ସହିତ ସଂପୃତ ଥିଇ । କିନ୍ତୁ ଅତୀତର ବସ୍ଥବାଦ ଅସଂଗତିପୂର୍ଷ ଏବଂ ଅଧିଭୌତିକତା ଦ୍ୱାରା ସୀମିତ ହୋଇ ଥିଇ ଏବଂ ଭାବବାଦ ମୂଳତଃ ପ୍ରଦାନ କର୍ହଥିଇ ବାଞବତାର ଏକ ବିକୃତ ଛବି, ଯଦିଓ ତା'ର କେତେକ ପ୍ରବର୍ଭକଙ୍କ ମତବାଦରେ କେତେକ ଅଞିବାଚକ ଦିଗ ରହିଥିଇ । ଏହା ଛଡ଼ା, ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବବର୍ଣୀ ଦର୍ଶନ ଅଧିକାଂଶ ସମୟରେ କେତେକ ନିହିଁଷ୍ଟ ବିଜ୍ଞାନ ପ୍ରତି ତା'ର ସଂପର୍କର ଏକଦର୍ଶୀ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ପୋଷଶ କରୁଥିଇ । ଦର୍ଶନ ଏବଂ ନିହିଁଷ୍ଟ ବିଜ୍ଞାନଗୁଡ଼ିକର ବିଷୟବସ୍ଥ ପରିଷାର ଭାବେ ପୃଥକ୍ ରୂପେ ନିର୍ଶୀତ ହୋଇ ନଥିଇ । ହେଗେଇ୍ଙ୍କ ଭଳି ଦାର୍ଶନିକମାନେ ଅନେକ ସମୟରେ ସର୍ବଦ୍ୟାପକ ପହତି ସୃଷ୍ଟି କରିଥିରେ, କିନ୍ତୁ ମାର୍କସ୍ବାଦ ଦର୍ଶନର ବିଷୟବସ୍ଥନୁ

89

<sup>\*</sup> จจัอลา ฉเยเซิซล, "Indian Philosophy", Vol. 1, The Macmillan Company, George Allen and Unwin Ltd., New York and London, 1951, อุ: ชร เ

ନୂଆ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥିଲ । ନିଦିଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ, ଯଥା ପଦାର୍ଥ ବିଦ୍ୟା, ରସାୟନ ବିଦ୍ୟା, ଜୀବବିଜ୍ଞାନ, ଭତିହାସ, ଆଇନ୍, ଗଣିତ, ଆଦି ବାଞବ ଜଗତର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ ଷେତ୍ର ବା ଦିଗର ନିୟମ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚଳୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଥାତ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥୁବାଦ ସହିତ ସେସବରୁ ତଫାତ୍ ହେଉଛି, ଏହା ତେତନା ଆଉ ସରା ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କର ସମସ୍ୟାରାଜିର ବିଜ୍ଞାନସିଦ୍ଧ ସମାଧାନ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ, ବସ୍ଥର ଅତୀବ ସାଧାରଣ ଧର୍ମକୁ ଉଦ୍ଘାଟନ କରିଥାଏ, ତା'ର ବିକାଶ ଏବଂ ରୂପର ମୌକିକ ନିୟମଗୁଡ଼ିକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିଥାଏ ଏବଂ ବାଞବତାକୁ ଜାଣିବା ପାଇଁ ମଣିଷ କିପରି ସେସବୁ ପଦ୍ଧତିକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରେ, ଏବଂ ସାମାଜିକ ବିକାଶର ମୌଜିକ ଗ୍ଳିକା ଶକ୍ତିକୁ ନିର୍ଷୟ କରିଥାଏ । ତୁମ୍କରେ କହିବାକୁ ଗଲେ, ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବୟୁବାଦ ପ୍ରକୃତି, ସମାଜ ତଥା ମାନବିକ ଚିତାର ବିକାଶର ଅତି ସାଧାରଣ ନିୟମଗୁଡ଼ିକ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିଥାଏ । ପ୍ରାକୃତିକ ତଥା ସାମାହିକ ବିଜ୍ଞାନରାଜିର ସର୍ବଶେଷ କୃତିରାଜି ଉପରେ ଭିରି କରି ଏବଂ ମାନବଜାତିର ଅଭ୍ୟାସ ଏବଂ ଏାଚିହାସିକ ଅଭିକ୍ଟତାରାଜିକୁ ସାଧାରଣୀକରଣ କରି ମାର୍କିସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ସେସବୁ ନିୟମକୁ ପରୀକ୍ଷା କରିଥାଏ ।

ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ବସ୍ତ୍ରବାଦର ବିଜ୍ଞାନସିଦ୍ଧ ଚରିତ୍ର ଅବିଚକ ଭାବେ ତା'ର ପକ୍ଷପାଚିତ। ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ଏକ ସଂଗତିଶୀକ ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥୁବାଦୀ ଶିକ୍ଷା । ଏହା ସମଞ୍ଚ ପ୍ରକାରର ଭାବବାଦୀ ଏବଂ ଅଧିଭୌଟିକ ମତବାଦର ବିରୋଧୀ । ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀର ବିଶ୍ବଦୃଷିକୋଣ ତଥା ସାମାଜିକ ସଚେତନତାର ଏକ ପରିପ୍ରକାଶ ହିସାବରେ ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ଏବଂ ଏତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ହେଉଛି କମ୍ୟୁନିଷ ଭାବାଦର୍ଶର ତାର୍ଗ୍ୱିକ ଭିରି । ଶ୍ରେଣୀ ସ୍ୱାର୍ଥ ଦୃଷ୍ଟିତ୍ସ ବାଞ୍ଚବତାର ପ୍ରତିଫଳନ ହେଉଛି ଭାବାଦର୍ଶ । ସର୍ବହରା ରାବାଦର୍ଶର ଅଛି ଏକ ବୈଦ୍ଧାନିକ ଚରିତ୍ର , କାରଣ , ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀର ମୌକିକ ସ୍ୱାର୍ଥ ସାମାଜିକ ଅଧିଗତିର ନିଷରିମୂଳକ ପ୍ରବଣତାଗୁଡ଼ିକ ସହିତ ସଂଗତିଶୀକ । ତେଣ୍ଡୁ , ସେହିସବୁ ପ୍ରବଣତାକୁ ପ୍ରକାଶ କରି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ଜଗତର ବୈପୁବିକ ଭୂପାତରଣ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏକ ଭାବାଦର୍ଶଗତ ଅସ ରୂପେ କାର୍ଣ କରିଥାଏ ।

ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍କେଇସ୍ଙ୍କ ସଂପର୍କରେ ଭେନିନ୍ ଭେଖିଛଡି, "ଶୋଷକ ଶ୍ରେଶୀ ତଥା ରାଷ୍ତ୍ର ଦ୍ୱାରା ପଦଦନ୍ତିତ, ଏକ ବାୟବ, ମାନବିକ ବ୍ୟକ୍ତି – ଶ୍ରମିକ ନାମରେ ସେମାନେ ଅନୁଧ୍ୟାନ ଦାବୀ କରି ନଥିଭେ, ଦାବୀ କରିଥିଭେ ସମାଜର ଉନ୍ନତ ବ୍ୟବସା ପାଇଁ ସଂଗ୍ୱାମ ।"<sup>\*</sup>

ଏଠାରେ ଏ କଥା କହିବା ସଠିକ୍ ହେବ ଯେ , ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ମାନବତାବାଦ ଏବ• ମାନବିକ ସମସ୍ୟାବଳୀକୁ ଅବଞ୍ଚା କରେ ବୋଇି ଯେଉଁ ଅଭିଯୋଗ

<sup>\*</sup>ରି. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "ଫ୍ରେଡେରିକ୍ ଏଙ୍ଗେଇସ୍", Collected Works, ୨ୟ ଖଷ୍ଟ, ମସ୍ଟେ, ୧୯୬୩, ପୁ:୨୩ ।

ଅନେକ ସମୟରେ କରାଯାଏ, ଚାଂର କୌଣସି ରିଭି ନାହିଁ । ଏହି କାରଶର୍କ୍ତ କେତେକ ଲେଖକ ପରାମର୍ଶ ଦିଅତି ଯେ, ଭାରତୀୟ ଦର୍ଶନକୁ ମଶିଷର ଅଞିତ୍ୱ, ଚାଂର ସଭାର ଗୁଡ଼ ମର୍ମ ସଂକ୍ରାତ ସମସ୍ୟାକୁ ନେଇ ଚର୍ଚ୍ଚା କରୁଥିବା ଅଞିତ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନରେ ପରିଶତ କରିବା ଉଚିତ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏକ ଭାବବାଦୀ ତର୍ବ ହିସାବରେ ଅଞିତ୍ବାଦ ଏହିସବୁ ସମସ୍ୟାର କୌଣସି ସଠିକ୍ ସମାଧାନ ପ୍ରଦାନ କରେ ନାହିଁ, ପୁଞ୍ଚିବାଦୀ ସମାଜର ଅବସ୍ଥାରାଳି ମଧ୍ୟରେ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ସଂକଟସମୂହର୍ବ ଭଦ୍ଧାରର ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ପାରେ ନାହିଁ ।

ଦନ୍ଦମଳକ ବ୍ୟୁବାଦୀ ଦର୍ଶନ ହିଁ କେବଳ ମଶିଷର ସମସ୍ୟାକୁ ତା'ର ସମସ୍ତ ଦିଗରୁ ଏକ ପ୍ଳତ ବୈଜ୍ଞାନିକ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦେଇଥାଏ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ମଣିଷକୁ ଅବଞ୍ଚା କରେ ବୋଲି ଭାବିବାଟା ଭୂଲ , ବରଂ , ଓଲଟା ଏହା ମଣିଷକୁ ଉନ୍ତ କରିଥାଏ , ଜଗତକୁ ଜାଣିବା ପାଇଁ ଏବଂ ତାକୁ ବିପ୍ବୀ ପଥରେ ରୂପାତରିତ କରିବା ପାଇଁ ଅସୀମ ସୂଯୋଗକୁ ପ୍ରତିପାଦିତ କରି । ମୁଖ୍ୟ କଥା ହେଉଛି , ଦୃହମୂଳକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ହେଉଛି ପକତ ମାନବତାବାଦର ଦର୍ଶନ । ଏହା ଅଞିତ୍ତବାଦ ରକି ପୃଞ୍ଜିବାଦରେ ମଣିଷର ଦୁଃଖ ଯନ୍ତଣା ଏବ• ତା' ଅଞ୍ଚିତ୍ର ଦ<mark>ୟନୀୟ</mark> ଚରିତ୍ କଥା ଖାଲି ବର୍ଶନା କରେ ନାହିଁ କି ଢନସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମାନବିକ ସ∘ପର୍କରାଢି ପ୍ତିଷା କରିବାକୁ କେବଳ ଆହ୍ରାନ ଦିଏ ନାହିଁ । ମାନବିକ ଆଦର୍ଶରାଳିକୁ ବାଞବରେ କାର୍ୟକର କରିବା ପାଇଁ ଏହା ଉପାୟରାଳି ପ୍ଦର୍ଶନ କରିଥାଏ । ଭାବବାଦୀ ବେିଶେଷ କରି ଆଧୁନିକ ଅଞିତ୍ୱବାଦ) ବା ଅତୀଚର ଚିତ୍ତାସର୍ବସ ବସ୍ଥବାଦୀ ବିଶଦଷ୍ଠିକୋଣ ଭଳି ଦ୍ୟୁମ୍ଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଣ ନୂହେଁ – ଏହା ହେଉଛି ଆଢି ସବ୍ଠାରୁ ଅଗ୍ରୀ ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଣ । ଏହାର ମୂଖ୍ୟ ଚିତାଧାରା ହେଉଛି, ସବ୍ଠାରୁ ମାନବବାଦୀ ସମାଜ – କମ୍ୟନିଷ ସମାଜ ଗଢ଼ିବା ପାଇଁ ମାନବିକ ବ୍ୟକ୍ତିତ୍ର ସର୍ବାତମକ ବିକାଶର ସାର୍ଥରେ ଶୁମିକ ଶ୍ରେଶୀର ନେତ୍ତ୍ରେ ଶ୍ମକୀବୀ ଜନତା ଦ୍ୱାରା ସାମାଜିକ ସଂପର୍କରାଜିର ନିୟମାନଗ ରପାଡରଣ , ଏବଂ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ପ୍ରାକୃତିକ ତଥା ସାମାଚ୍ଚିକ ବାଷବତାର ପରିବର୍ଭନ ସାଧନ ।

### ୫ – ମାର୍କସ୍ ଏବ**∘** ଲେନିନ୍

ଦୃହ୍ମୂଳକ ବୟୁବାଦ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ସମଞ ଦାର୍ଶନିକ ବ୍ୟବସା ଏବଂ ଆଧୂନିକ ବୁର୍କୁଆ ତଥା ସଂଶୋଧନବାଦୀ ମତବାଦଠାରୁ ପୃଥକ୍ ଏବଂ ଏହି ପୃଥକ୍ତା ମଧ୍ୟରେ ଏହା ପ୍ରକାଶ୍ୟ ଭାବେ ତା'ର ପକ୍ଷପାତିତ୍ୱକୁ ସ୍ୱୀକାର କରେ ଏବଂ ନୀଚିଗତ ଭାବେ ଏହା ନିକ ସଂପର୍କରେ ମଧ୍ୟ ସମାଇେଚନାମୂଳକ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ଏକ ବିଚକ୍ଷଣ, ସୁହନଶୀଳ ଶିକ୍ଷା । ସାମାଜିକ ପ୍ରୟୋଗ ଏବଂ ନବନବ ବୈଜ୍ଞାନିକ ସାଫଲ୍ୟରାଜିର ଭିରିରେ ଏହା ଚିରଚର ସମୃଦ୍ଧ ଏବଂ ବିକଶିତ ହୋଇ ଗ୍ଲିଛି । ମାର୍ଜସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍ଗେଲସ୍ କୋର ଦେଇ କହିଥିଲେ, ସେମାନଙ୍କ ଶିକ୍ଷାତୂ ବେଦବାକ୍ୟ ବୋଲି ବିଗ୍ୱର ନକରି ସାମାଜିକ କର୍ମର ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ ବୋଇି ବିଗ୍ୱର କରିବାକୁ ହେବ । ସେମାନଙ୍କ ସମଗ୍ର ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ସେମାନେ ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବନ୍ଷ୍ତବାଦକୁ ନେଇ ଚଢାଁ କରିଥିଲେ ।

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ବିକାଶ କ୍ଷେତ୍ରେ ନ୍ତନ ଏକ ପର୍ଣାୟ ଚିହିତ ହୋଇଛି ଇନିନ୍ଙ୍କ ନାମ ସହିତ , ଯିଏକି ଏହାକୁ ସବିଧାବାଦୀମାନଙ୍କ ବିକତୀକରଣ ଏବ<u>ି</u> ପ୍ରିକିୟାଶୀଳ ବୁର୍କୁଆ ଭାବବାଦୀମାନଙ୍କ ଆଚ୍ଚମଣ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଚୋଳି ଧରିଥିଲେ । ତତ ସହିତ ଲେନିନ୍ ସାମ୍।କ୍ୟବାଦୀ ଘୁଗର ନ୍ତନ ଐତିହାସିକ ଅବઘାର ବିଶ୍ୱେଷଣ କରି, ସର୍ବହରା ବିପୁବ ତଥା ସମାଜକାଦ ନିର୍ମାଣର ଅଭିଞ୍ଚତା ଏବଂ ଆଧନିକ ପାକ୍ତିକ ବିଦ୍ଧାନର ସାଫଲ୍ୟରାଚିକୁ ସାଧାରଣୀକରଣ କରି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନକୁ ସ୍ତ୍ରନାତ୍ମକ ଭାବେ ସମ୍ବ କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ଲେନିନ୍ଙ୍କର ବିଖ୍ୟାତ ଦାର୍ଶନିକ ରଚନାବଳୀ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ , " 'ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ବନ୍ଧୁମାନେ' କିଏ ଏବଂ ସେମାନେ କେମିତି ସୋସାଇ-ତେମୋକ୍ରାଟ୍ମାନଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଲଡ଼ିଡି ?" (୧୮୯୪), "କଂଶ କରିବାକୁ ହେବ ?" (୧୯୦୨), "ମାଟେରିଆଲିକମ୍ ଏବଂ ଇମ୍ପରିଓ-କ୍ରିଟିସିକମ୍" (୧୯୦୮), "ଫିଇସଫିକାଇ ନୋଟ୍ବକସ" (୧୯୧୪-୧୯୧୫), "ସାମ୍ରାକ୍ୟବାଦ – ପଞ୍ଜିବାଦର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ଞର" (୧୯୧୬), "ଜାତିମାନଙ୍କର ଆତ୍ମନିୟନ୍ତଣ ଅଧିକାର" (୧୯୧୪), "ରାଷ୍ଣ ଓ ବିପୁବ" (୧୯୧୭) ଏବ• "ଅନ୍ ଦି ସିର୍ନିଫିକାନସ୍ ଅଫ୍ ମିଇିଟାୟ ମାଟେରିଆଇିକମ୍" (୧୯୨୨), ଆଦି । ଲେନିନ୍ ଦାର୍ଶନିକ ସମସ୍ୟାବଳୀର ବ୍ୟାଖ୍ୟାକୁ ବିପୁବୀ ଶମିକ ଶେଶୀ ଆହୋଳନର ଅଧୀନ କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ଦୃହମୂଳକ ବୟୁବାଦ ଆଭ ଏାଚିହାସିକ ବ୍ୟୁବାଦର ବିକାଶ ତ ଥିଲ ତାଙ୍କ ରାଜନେତିକ ହିୟାକଢାପ, ସୋଭିଏତ୍ କମ୍ୟୁନିଷ ପାର୍ଟିର ଇତିହାସ ଏବ• ଆନ୍ତର୍ଜ୍ଚାତିକ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ତଥା କମ୍ୟୁନିଷ ଆହୋଳନଠାର୍ଡ୍ତ ଅବିଜିନ ।

ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ବିପରୀତରେ ଇେନିନ୍ଙ୍କୁ ସାପନ କଲେ ଅତୀବ ଭୂଲ ହେବ – ଏହି କଥାଟି ଉପରେ ଜୋର ଦେବାଜୁ ପଡ଼ିବ । କେତେକ କହତ୍ତି, ମାର୍କସ୍ ଥିଲେ ଦାର୍ଶନିକ, ତର୍କାର ଏବଂ ଲେନିନ୍ ଥିଲେ ବାଞବଧର୍ମୀ କର୍ମୀ । ସେ କଟିଳ ଦାର୍ଶନିକ ସମସ୍ୟାବଳୀ ପ୍ରତି ଉଦାସୀନ ଥିଲେ । ଏ କଥା ଆଉରି ଅଭିଯୋଗ କରାଯାଏ ଯେ, ମାର୍କସ୍ ତାଙ୍କ ବୟୁନିଷ ଅର୍ଥନୈତିକ ଅପରିହାର୍ଯତା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରୁଥିଲେ ଏବଂ ଜଣେ ମାନବଚାବାଦୀ ଥିଲେ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ଲେନିନ୍ ଇତିହାସର ନିୟମାନୁଗତାଢୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରି ସଂପୂର୍ଣ ରୂପେ ଶକ୍ତି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରୁଥିଲେ । ଏହା ଛଡ଼ା ଆଇରି ପରାମର୍ଶ ଦିଆଯାଏ ଯେ, ଲେନିନ୍ବାଦ ପୂରା "ରୁଷୀୟ ମାର୍କସ୍ବାଦ" ବ୍ୟତୀତ ଆଇ କିଛି ନୂହେଁ । ତେଣୁ ଅନ୍ୟସବୁ ଦେଶ ପଷରେ, ବିଷେଷତଃ, ଭାରତବର୍ଷ ପୟରେ ଏହା ପ୍ରଯୋଜ୍ୟ ନୂହିଁ । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ "ଚୀନ୍", "ୟୁଗୋସୁାରିଆ" ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ମାର୍କା "ଢାତୀୟ ମାର୍କସ୍ବାଦ" କଥା ମଧ୍ୟ କୁହା ଯାଇଥାଏ ।

ଏହିସବୁ କଥା ଅତୀବ ଭ୍ରାତ୍ତ ବା ଇଜ୍ଲାକୃତ ଭାବେ ଅସଲ କଥାଚିର ବିକୃତୀକରଶ । ଲେନିନ୍ କେବେହେଲେ ଖାଲି ଅବସା ଦେଖି ବ୍ୟବସା କଲ ଇଳି ଲେକ ନଥିଲେ କି ଦାର୍ଶନିକ ସମସ୍ୟାବଳୀ ପ୍ରତି ଉଦାସୀନ ନଥିଲେ । ନିର୍ଭୁଲ ତର୍ ବିନା ବେ ପୁବିକ କର୍ମରେ କେବେହେଲେ ସାଫଲ୍ୟ ମିଜି ପାରେ ନାହିଁ । ଲେନିନ୍ ସ୍ଢଳନାତ୍ମକ ଭାବେ ମାର୍କସୀୟ ମତବାଦର ସମନ୍ତ ଉପାଦାନରୁ ବିକର୍ଷତ କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ସମୟର ଦର୍ଶନ ସଂକ୍ରାତ୍ତ ସମସ୍ୟାବଳୀର ସେ ଗଭୀର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦେଇଥିଲେ , ଦୃଦ୍ସମୂଳକ ବୟୁବାଦର ସମସ୍ୟାବଳୀର୍ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ବିକର୍ଷତ କରିଥିଲେ । ବସ୍ଥର ଏକ ବିଜ୍ଞାନସିଦ୍ଧ ସଂକ୍ରାହୁ ସେ ସୂତ୍ରବନ୍ଧ କରିଥିଲେ , ଗତି ଏବଂ ବସ୍ଥ ଅବିଛିନ୍ନତାର ଥିସିସ୍ ଉପରେ ବିଶ୍ୱେଷଣ କରିଥିଲେ ଏବଂ ସତ୍ୟର ଅବଗତିକ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରୁଥିବା ନିୟମରାଜିକୁ ଉଦ୍ଘାଟନ କରିଥିଲେ ।

ପ୍ରାକୃତିକ ବିଞ୍ଚାନ ଏବଂ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ ଅତୃଟ ବହନର ଅବଧାରଣାକୁ ସେ ଯେଉଁ ପ୍ରମାଣସିହ କରିଥିଲେ, ତାହା ଅତୀବ ଗୁରୁତୃପୂର୍ଶ । ଚଳିତ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଲେନିନ୍ ହେଉଛଡି ପ୍ରଥମ ଚିଚ୍ଚାବିଦ୍, ଯିଏକି ଆଧୁନିକ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଞ୍ଚାନ ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରବଳ ଏକ ବୈଞ୍ଚାନିକ ବିପୁବର ପ୍ରାରୟକୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରି ପାରିଥିଲେ । ମହାନ୍ ପ୍ରକୃତିବିଞ୍ଚାନୀମାନଙ୍କର ମୌଳିକ ଆବିଷାତଗୁଡ଼ିକର ବୈପୁବିକ ଅର୍ଥକୁ ସେ ଉଦ୍ଘାଟନ ଏବଂ ଦାର୍ଶନିକ ସାଧାରଣୀକରଣ କରିଥିଲେ । ବସ୍ଥର ଅଫୁରଚତା ସଂପର୍କରେ ତାଙ୍କର ଧାରଣା ଆଧୁନିକ ବିଷ୍ଟାନର ସାଧାରଣ ନାତିରେ ପରିଶତ ହୋଇଛି ।

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦ୍ୟୁବାଦ ଏବଂ ଏୗଚିହାସିକ ବସ୍ଥୁବାଦର ଉରରୋରର ବିକାଶ ଦିଗରେ ଲେନିନ୍ ବିଶେଷ ଧ୍ୟାନ ଦେଇଥିଲେ । ସେ ବ୍ୟାପକ ଭାବେ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିଥିଲେ ସାମାଚ୍ଚିକ ବିକାଶର ଦ୍ୱୁବ୍ବାଦକୁ, ଅର୍ଥନୀତି ଏବଂ ରାଚ୍ଚନୀତି ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ସ୍ସରିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ତଥା ସାମାଚ୍ଚିକ ସରା ଏବଂ ସାମାଚ୍ଚିକ ଚେତନା ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ରୁକୁ । ନୂତନ ଏୗଚିହାସିକ ଯୁଗରେ ପୂଞ୍ଚିବାଦ ବିକାଶରେ ନୂତନ ପ୍ରପଞ୍ଚର ସେ ଏକ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦେଇଥିଲେ ଏବଂ ସାମ୍ରାଚ୍ୟବାଦ ସଂକ୍ରାତ ତର୍ବଟିନୁ ରଚନା କରିଥିଲେ । ଏହି ତର୍ଟି କମ୍ୟନିଷ୍ଠ ତଥା ଶ୍ରମିକ ପାର୍ଟିମାନଙ୍କର ରଣକୌଶତ୍ର ଏବଂ ରଣନୀତିର ବୈଦ୍ଧାନିକ ଭିରି ରୂପେ କାର୍ଣ୍ଣ ଦେଉଛି । ସେ ଦର୍ଶାଇଥିଲେ, ସାମ୍ରାଚ୍ୟବାଦ ହେଇଛି ଏକ ପରାଙ୍କପୃଷ୍ଣ, ମରଣମୁଖୀ ପୁଞ୍ଜିବାଦ, ତା'ର ଶେଷ ପର୍ଣ୍ଣାୟ ଏବଂ ସମାଚ୍ଚବାଦୀ ବିପୁବର ପ୍ରାହାତ ।

ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ଭଳି ଲେନିନ୍ ଶିକ୍ଷା ଦେଇଥିଲେ , ସାମାଳିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହେଉଛି ଏକ ନିୟମାନୁଗ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏବଂ ପୂର୍ଞିବାଦୀ ସମାଜର ବୈପୁବିକ ରୁପାତରଣ ହେଉଛି ସାମାଳିକ ଭାବେ ଅପରିହାର୍ଣ୍ଣ । ଏୀତିହାସିକ କାର୍ଣ୍ଣକର୍ମରେ ସାଧାରଣ ଜନତାର ନିଷରିମୂଳକ ଭୂମିକା ଉପରେ ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ସହରଁଟିକୂ ସେ ଆଉରି ବିକଶିତ କରିଥିଲେ । ଚେଣୁ

89

ସାମାଳିକ ବିକାଷର ନିୟମ ଏବଂ ମାନବତାବାଦ ଉପରେ ଲେନିନ୍ ଏବଂ ମାର୍ଜସ୍କ ମତ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଥିଲ୍ଲ ବୋଲି ଯୁକ୍ତି ବାଡ଼ିବାଟା ସଂପୂର୍ଷ ରିରିହାନ । ସେମାନେ ଏ ବିଷୟରେ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବିଷୟରେ ଏକମତ ଥିଲେ : ପ୍ରକୃତ ମାନବତାବାଦକୁ ଯିବାର ପଥ ହେଉଛି ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର, ଏବଂ ସେ ପଥଟି ହେଉଛି, ଐତିହାସିକ ଭାବେ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ସମାକବାଦୀ ବିପୁବର ପଥ । କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ସମାଜ ଗଠନ ଏବଂ ତା'ର ଅକୃତ୍ରିମ ମାନବିକ ଲକ୍ଷ୍ୟ – ସାମ୍ୟ, ସ୍ୱାଧୀନତା, ଭ୍ରାତୃତ୍ୱ, ଏବଂ ସମଷଙ୍କ ପାଇଁ ଶ୍ରମ, ଶାଷି ଏବଂ ସୁଖର ଚିତାରାଜିକୁ ବାଷବରେ ପରିଶତ କରିବା ପାଇଁ ଏହା ହେଉଛି ଏକ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ସର୍ଭ ।

ବୈପୁବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ତ୍ରାନ୍ୱିତ କରିବା ନିମିର ଲେନିନ୍ ନୂଚନ ସୁଯୋଗରାଳି ଆବିଷାର କରିଥିଲେ, ଯାହାକି ଏକ ମନୋଗତ କାରଣ ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ – ଯେତେବେଳେ ପୁଞିବାଦକୁ ସମାଳବାଦ ଦ୍ୱାରା ସାନାତରିତ କରିବା ପାଇଁ ସାଧାରଣ ପୂର୍ବସର୍ଗରାଜି ପୋଖତ ହୋଇ ସାରିଥାଏ । ଲେନିନ୍ଙ୍କ ନେଡୃତ୍ରେ ବଲ୍ଷେରିକ୍ ପାର୍ଟି ରୁଷ୍ର ଜନସାଧାରଣଙ୍କୁ ୧୯୧୭ ମହାନ୍ ଅବ୍ଦୋବର ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବରେ ବିଜୟମଞିତ କରାଇଥିଲା । ଏହା ଥିଲ ବସ୍ଥଗତ ସତ୍ୟ ଏବଂ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ବୈଜୟମଞିତ ତତ୍ତ୍ୱର ବୈପୁବିକ ରୂପାତରଣତ ଭୂମିକା ଏବଂ ବୈପୁବିକ କାର୍ଣ୍ଣକଳାପ ସହିତ ତାହା କେତେ ଯୁକ୍ତ, ତା'ର ଅପୂର୍ବ ସ୍ୱୀକୃତି । ଇତିହାସର ଅଭିଜ୍ଞତା ତଥା ବର୍ରମାନର ସାମାଳିକ ବିକାଷ, ଏ କଥା ଦର୍ଶାଇ ଦିଏ ଯେ, ଲେନିନ୍ବାଦକୁ ସଂପୂର୍ଷ ଏକ "ରୁଷୀୟ" ପ୍ରପଞ୍ଚ ବୋଲି ଉପସାପିତ କରିବାଟା ଏକେବାରେ ଭୂଲ ।

ଲେନିନ୍ ବିଶ୍ୱ ବୈପୁବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଚର୍ ରଚନା କରିଥିଲେ ଏବଂ ସମହ ଦେଶରେ ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବ ତଥା ସମାଜବାଦ ନିର୍ମାଶର ସାଧାରଣ ନିୟମବହତାକୂ ପ୍ରମାଣସିହ କରିଥିଲେ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସେ ଦର୍ଶାଇଥିଲେ ଯେ , ସମାଜବାଦୀ ସମାଜ ଗଠନ ପାଇଁ ବିଶେଷ ରୂପସମୂହ ଭଚ୍ଚି ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବର ବହୁବିଧ ରୂପ ଏବଂ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ବିପୁବୀ କାର୍ୟକଳାପ ନିର୍ମିଭ ବହୁବିହ ପହତି ଗ୍ରହଣ ସୟବ ଏବଂ ଅନିବାର୍ଣ୍ଣ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦକୁ ଭିରି କରି ଲେନିନ୍ ଶିଖାଇଥିଲେ , "ବିଭିନ୍ନ ଦେଶର ବିଶେଷ ଅବସାରାଜି ସହିତ ମୌଳିକ ବିପୁବୀ ନୀତିରାଜିକୁ ଖାପଖିଆଇବାକୁ ହେବ ।"

ବିକାଷଷୀଳ ଦେଷମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଅତୀବ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଏ ହେଉଛି ଲେନିନ୍ଙ ବାଣୀରୁଡ଼ିକ – ସାଫଲ୍ୟମଞିତ ଜାତୀୟ ମୁହି ବିପୁବ ନିର୍ଭର କରେ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସହିୟ ଅଂଶଗ୍ରହଣ ଏବଂ ସର୍ବୋପରି ସାମାଜିକ ପରିଷ୍ଟଳନାରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଜମବର୍ଷମାନ

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>ଭି. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "କମ୍ୟୁନିଷ ଆଡର୍ଜାଚିକର ଚୃତୀୟ କଂଗ୍ରେସ, ଯୁନ୍ ୨୨-କୁଲଇ ୧୨, ୧୯୨୧ । ଇଟାଲୀୟ ପ୍ରଶ୍न ଉପରେ ଭାଷଣ", *Collected Works*, ୩୨ଶ ଖଣ, ମସୋ, ୧୯୬୫, ପୁ:୪୬୫ ।

ଅଂଶଗ୍ରହଣ ଉପରେ ; କୃଷକ ସଂପ୍ରଦାୟ ସହିତ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ମେଦ୍ଧ ତଥା ବ୍ୟାପକ ଗଣତବର ବିକାଶ ଉପରେ ଏବଂ ବିଶ୍ୱ ସମାକବାଦ ତଥା ଆଡର୍ଢାତିକ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ଆଦୋଳନ ପ୍ରତି ଆସା ଉପରେ ।

ଏହି ଭାବେ, ଲେନିନ୍ବାଦ ମାର୍କସ୍ବାଦର ବହୁବିଧ "ବ୍ୟାଖ୍ୟା" ମଧ୍ୟରୁ ଅନ୍ୟତମ ନୁହେଁ, ଏହା ହେଉଛି ମାର୍କସ୍ବାଦର ଏକମାତ୍ର ଏବଂ ସୂସଂଗତ ସ୍ଟଳନଶୀଳ ବିକାଶ । ଜବାହାରଲଲ ନେହେରୁ ସଠିକ୍ ଭାବେ କହିଥିଲେ : "ମାର୍କସ୍ବାଦର ସର୍ବବୃହତ୍ ଆଧୁନିକ ପ୍ରବକ୍ତା ହେଉଛଡି ଲେନିନ୍ । ସେ କେବଳ ଏହାକୁ ଚୋଳି ଧରି ନଥିଲେ କି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ନଥିଲେ, ସେ ଚଦନୁଯାୟୀ ଜୀବନଯାପନ କରିଥିଲେ । ଏବଂ ତା ସଭ୍ୱେ ସେ ଆମକୁ ସତର୍କ କରି ଦେଇଥିଲେ, ମାର୍କସ୍ବାଦକୁ ଏକ ବେଦବାକ୍ୟ ବୋଲି ଗ୍ରହଣ ନ କରିବାଢ, ଯିଏକି ବଦଳେ ନାହିଁ...

"ସେସବୁ ତର୍କୁ କାଣିବା ଦରକାର , କାରଣ ଆଜିକାଲି ସେସବୁ ଦ୍ୱାରା ବିପୁଳ ସଂଖ୍ୟକ ନରନାରୀ ପରିଗ୍ଳିତ ହେଉଛଡି ଏବଂ ଆମ ନିଜ ଦେଶ ପକ୍ଷରେ ସେସବୁ ବି ସହାୟକ ହୋଇ ପାରେ ।"<sup>\*</sup>

ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍କେଇସ୍ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଏବଂ ଏୀତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନ ପ୍ରତିଷା କରିଥିଲେ, ଲେନିନ୍ ତାକୁ ଉନ୍ନୀତ କରିଥିଲେ ନୂଆ ଏକ ପର୍ୟାୟକୁ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ, ଏହି ଜୀବତ, ସୃଢନାତ୍ମକ ଶିକ୍ଷା ତିରତର ନୂତନ ସିଦ୍ଧାତ ତଥା ତାର୍ଗ୍ୱିକ ସାମାନ୍ୟକରଣ ଦ୍ୱାରା ସମୂଦ୍ଧ ହେବାରେ ଲଗିଛି ।

କମ୍ୟୁନିକମ୍ ତଥା ସମାଜବାଦ ନିର୍ମାଣ, ବିଶ୍ୱ ବୈପୁବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ବିକାଶ, ଜାତୀୟ ମୂକ୍ତି ଆହୋଜନର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଏବଂ ଭାବାଦର୍ଶଗତ ସଂଗ୍ରାମର ଚୀବ୍ରତା ଅବଶ୍ୟକ କରେ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଉତ୍ତରୋଭର ବିକାଶ । ଭ୍ରାତୃପ୍ରଚୀମ କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ତଥା ଶ୍ରମିକ ପାର୍ଟିମାନଙ୍କର ମିଳିତ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପ, ବିଭିନ୍ନ ଦେଶର ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କର ଭଦ୍ୟମ ଫଳରେ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଶିକ୍ଷାକୁ ଗଭୀରତର କରିଥିବା ମୌଳିକ ଥିସିସ୍ସବ, ସୃଷ୍ଠି ହୋଇଛି । ସେସବ, ବିଷେଷ କରି ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବ ତଥା ସମାଜବାଦ ନିର୍ମାଣର ସାଧାରଣ ନିୟମାନୁଗତା, ଆଧୁନିକ ଯୁଗର ମୁଖ୍ୟ ବିରୋଧ, ପୋଖତ ସମାଜବାଦର ସାଉମର୍ମ, କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ସମାଜ ନିର୍ମାଣର ପହତିରାଜି, ଗଣତସ ତଥା ସମାଜବାଦ ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମର ଦ୍ୟୁବାଦ ଆଦି ସଂପର୍କିତ ସିହାଡସମୂହ ସହିତ ସଂପୂତ ।

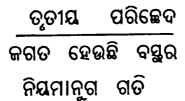
\* କବାହାରଇଲ ନେହେରୁ, "Glimpses of World History". Being Further Letters to His Daughter, ବଦୀଶାଳାରେ ଲିଝିତ ଏବଂ ତର୍ଶଗତରଶୀଙ୍କ ପାଇଁ ଇତିହାସ ସଂପର୍କରେ ଇତଞ୍ଚତଃ ବିବରଣ, Lindsay Drummond Limited, London, 1949, p. 548. ସାଂପ୍ରତିକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଏବଂ କାରିଗରୀ ବିପୁବରେ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନଗୁଡ଼ିକର ତୀବ୍ର ବିକାଶ ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ ବହୁ ଗୁର୍ବତୁର୍ଷ ଦାର୍ଶନିକ ସିହାତ୍ତ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଇେନିନ୍ବାଦୀ ତର୍ବରେ ସୂତ୍ରବହ ହୋଇ ପାରିଛି । ପାରମାଣବିକ ପଦାର୍ଅବିଦ୍ୟା , ସାଇବରନେଟିକସ୍ , ଜୀବବିଜ୍ଞାନ ଆଦିରେ ଆବିଷାରଗୁଡ଼ିକୁ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃଷିକୋଣରୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଇଛି ।

ସୋଇିଏତ୍ କମ୍ୟୁନିଷ ପାର୍ଟିର ୨୬ତମ କଂଗ୍ରେସକୁ ପ୍ରଦର ରିପୋର୍ଟରେ (୧୯୮୧, ଫେବୃଆରୀ ୨୩) ଲିଓନିଦ୍ ବ୍ରେକ୍ନେର୍ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ତର୍ବର ସ୍କଳନାତ୍ମକ ବିକାଶ, କୀବନରେ ନୃତନ ବିକାଶର ସାଧାରଣୀକରଣ, ବିଶ୍ୱରେ ଘଟୁଥିବା ସବୁକିଛିକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତାର ଗୁନ୍ଥବ୍ ଉପରେ କୋର ଦେଇ କହିଥିଲେ, ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ପାର୍ଟିକୁ ତା'ର ଐତିହାସିକ ଭୂମିକା ପାଜନ କରିବାକୁ ହେଲେ ଏସବୁ କରିବାକୁ ହେବ ।

"ମୁଖ୍ୟ କଥାଟି ହେଇଛି", ସେ କହିଥିଲେ, "କମ୍ୟୁନିଷମାନେ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଶିକ୍ଷା ଦ୍ୱାରା ସୁସକ୍ଳିତ ହୋଇ ବିଶ୍ୱରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ସାରମର୍ମ ଏବ• ସମ୍ଭାବନାରାଜିକୁ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଅଧିକ ଗଭୀର ଏବ• ସଠିକ୍ ଭାବେ ଦେଖି ପାରତି ଏବ• ସେମାନଙ୍କ ଦେଶର ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ, ଶ୍ରମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କୁ ତଥା ଗଣତତ୍ୱ, ଶାତି, ସମାଜବାଦର ସ୍ୱାର୍ଥ ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମ ନିମିର ସେସବୁଥିର୍ର ସଠିକ୍ ସିହାତମାନ ଟାଣିଥାଡି ।"

ସୋଭିଏତ୍ କମ୍ୟୁନିଷ୍ଠ ପାତିର ୨୬ତମ କଂଗ୍ରେସ ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଲେନିନ୍ବାଦର ସ୍ୱକନାତ୍ମକ ବିକାଶ ଦିଗରେ ଉଛେଖନୀୟ ଅବଦାନ ରଖିଛି । ଏହି କଂଗ୍ରେସର ଦଲିଲଗୁଡ଼ିକ ସାମାଜିକ ଅଟ୍ରଗଚିର ଆଧୁନିକ ପ୍ରବଣତାରାଜିର ଏକ ମୌଜିକ ବୈଦ୍ଞାନିକ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରିଛି, ସୋଭିଏତ୍ ଶାତ୍ତି କର୍ମସୂତୀର ବିକାଶ ସାଧନ କରିଛି ଆଜିକାଲିକାର ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ବଡ଼ ପ୍ରଶ୍ମଗୁଡ଼ିକୁ ଦୃଷିରେ ରଖି, ଏବଂ ଭନ୍ତ ସମାଜବାଦୀ ସମାଜର ଅର୍ଥନୈତିକ, ସାମାଜିକ ରାଜନୈତିକ ଓ ସାଂସୃତିକ ବିକାଶ ନିମିର ନିର୍ଦ୍ଦେଶନାଗତିକ ସତବହ କରାଯାଇଛି ।

ସାମାଜିକ ଏବଂ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅଗ୍ରଗତି କ୍ଷେତ୍ରର ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ନୂତନ ପର୍ୟାୟ ମାନବଢାତି ଆଗରେ ନୂତନ ସମସ୍ୟା ଉପସାପିତ କର୍ବଛି, ଏବଂ ସେସବୁକୁ ସଠିକ୍ ଭାବେ ସମାହିତ କରି ହେବ ଆଧୁନିକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦର୍ଶନର ଦୃଷିକୋଣର୍ବ୍ତ । ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଲେନିନ୍ବାଦ ହେଉଛି ଠିକ୍ ସେଇ ଭଳି ଏକ ଦର୍ଶନ ।



ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଯାତ୍ରାବିହୁ ହେଉଛି ବସ୍ଥ ସଂପର୍କରେ ଅବଧାରଣା । ଲେନିନ୍ ଲେଖିଛନ୍ତି, "ବସ୍ଥ ହେଉଛି ପ୍ରାଥମିକ । ଅନୁଭବ, ଚିତା, ଚେତନା ହେଉଛି ନିର୍କିଷ ଏକ ପଦ୍ଧତିରେ ସଂଗଠିତ ବସ୍ଥର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଫଳ । ଏହା ହିଁ ହେଉଛି ସାଧାରଣ ଭାବେ ବୟୁବାଦର, ଏବଂ ମାର୍କସ୍ ଓ ଏଙ୍କେଇସ୍କର ବସ୍ଥବାଦ ସଂପର୍କରେ ଅଭିମତ ।"<sup>\*</sup> ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଶିକ୍ଷାର ମୂଳ ଭହ ସଂପର୍କରେ ଅଧ୍ୟଘନ କରିବାକୁ ହେଲେ ନିର୍କିତ ରୂପେ ଆରୟ କରିବାକୁ ହେବ ବସ୍ଥର ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟକୁ ଏକ ଅନ୍ସହିହା ଦ୍ୱାରା ।

ସର୍ବୋପରି ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନର ସାରମର୍ମକୂ ସଠିକ୍ ଭାବେ କାଣିବା ନିମିଭ ଏହା ଆବଶ୍ୟକ । ଅସଲ କଥାଟି ହେଉଛି, "ବସ୍ଥବାଦ" ଆଉ "ଭାବବାଦର" ଅବଧାରଣାବୁଡ଼ିକ ସବୁବେଳେ ସଠିକ୍ ଭାବେ ବ୍ୟବହୃତ ହୁଏ ନାହିଁ । ସାଧାରଣ ଚେତନା ଅନୁଯାୟୀ ଭାବବାଦକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଏ ଏକ ଉଦାସୀନ ଆରିମୁଖ୍ୟ ହିସାବରେ – ସଦ୍ଗୁଣରାଶି ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ , ମଶିଷ ପ୍ରତି ସ୍ନେହ ଶ୍ରହା , ଆଦର୍ଶରାକି ପ୍ରତି ଅନୁରକ୍ତି ହିସାବରେ । ଏବଂ ବସ୍ଥବାଦରେ ବିଶ୍ୱାସୀମାନଙ୍କ ଉପରେ ବିପରୀଚାତ୍ମକ ଗୁଣଗୁଡ଼ିକୁ ଆରୋପ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ଭାବେ , ବହୁ ଶତାବୀ ଧରି ଭାରତବର୍ଷରେ ସର୍ବଚୋଭାବେ ପ୍ରକୃତ୍ କରିଥିବା ରକ୍ଷଶଶୀଳ ଧର୍ମର ପ୍ରବହାମାନେ ଭୟଙ୍କର ଭାବେ ବସ୍ଥବାଦୀ ମତାଦର୍ଶକୁ ବିକୃତ କରିଥିଲେ ଏବଂ ଅଶୁୀକ ଭାବେ ଏହାକୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିଥିଲେ । ବସ୍ଥବାଦୀ ଅଭିମତନୁ ଉପହାପିତ କରାଯାଇଥିଲ ଅତୀବ ନୀତ ଧରଣର ପାପରାଶି, ଯଥା ଶ୍ରମକାତରତା , ପ୍ରଲେରନ , ମଦ୍ୟାଶକ୍ତି , ସ୍ଟେର୍ଘ ବୃର୍ଣ୍ଣାମୀମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ଅଭିମତକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରିବା , ଏପରିକି ବସ୍ଥବାଦର ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କ ସହିତ କୌଣସି ପ୍ରକାରେ ମିକାମିଶା କରିବା ମଧ୍ୟ ମନା ଥିଲ । ବସ୍ଥବାଦର ଏତାଦର ବିଳ୍ତ ବ୍ୟାଖ୍ୟାଟି

୬०

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> ଭି. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "Materialism and Empirio-Criticism", Collected Works, Vol. 14, Moscow, 1962, p. 55.

କାର୍ଣା ଦେଇଥିଲ – ଭାରତୀୟ ଅବସାରେ ସାଧାରଣ ଭାବେ ବସ୍ତ୍ରବାଦ ହେଇଛି "ଅଜୀକ" ଏବ• ଅପ୍ରଯୋଜ୍ୟ – ଏହି ଧାରଣାଟିକୁ ଲେକଙ୍କ ମନରେ ଦୃଢ଼ କରାଇବାର ଭିରି ରୂପେ ।

କିନ୍ତୁ ଏତାଦୃଶ ବିକୃତୀକରଣ ସହିତ ବସ୍ଥବାଦର କୌଣସି ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ନାହିଁ । ତା ଛଡ଼ା, ବସ୍ଥବାଦ ହିଁ କେବଳ ସୌଦର୍ଯ୍ୟ ଆଉ ମାନବତାବାଦର ନିୟମାନୁଯାୟୀ ମାନବିକ ସଂପର୍କକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିବାର ଭିଭି ରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରି ପାରେ । "ବସ୍ଥବାଦ", ଏହି ଶନ୍ଦଟି ଆସିଛି 'ବସ୍ଥୁ'ର ଅବଧାରଣାର୍ତ୍ସ । ତଦନୁଯାୟୀ ଆମେ ଏହାର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଆଧୟୟକୁ ବର୍ଷନା କରିବାକୁ ତେଷ୍ଟା କରିବା ।

#### ୧ – ବସ୍ଥୁର ଅବଧାରଣାରେ ବିବର୍ତ୍ତନ

ବୟୁର ଅବଧାରଣା ବୟୁଗତ ବାଞବତାକୁ ସୂଚିତ କରିଥାଏ । ଆମ ଚତୃର୍ପାର୍ଦ୍ୱ ସ ଜଗତ ହେଉଛି ଅତିମାତ୍ରାରେ ବହୁବିଧ ଏବଂ ବହୁରୁପୀ । ପ୍ରାଣୀଜଗତ ହଜାର ହଜାର ଉଦ୍ଭିଦ, କୀଟ ପତଙ୍ଗ, ମହ୍ୟ, ପକ୍ଷୀ ଏବଂ ପଶ୍ଚଳର ଜାତିକୁ ନେଇ ଗଠିତ । ଜଡ଼ ଉପାଦାନରାଜିର ବହୁବିଧ ଧର୍ମ ରହିଛି । ଆଧୂନିକ ବିଜ୍ଞାନ ମହାକାଶର ପ୍ରପଞ୍ଚରାଜିକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରୁଛି ଏବଂ ସେସବୁ ସେମାନଙ୍କ ଧର୍ମରେ ଅତୀବ ଚମଚ୍କାର । ଦୃଷାତ ପ୍ରୁର୍ପ, ମହାକାଶର କେତେକ ଷେତ୍ରରେ, ଗ୍ୱମଗ୍ୟ ଉପାଦାନର ଓଜନ ହେଉହି ୨୦ କୋଟି ହାତୀଙ୍କର ଓଜନର ସହିତ ସମାନ । ସମାଜରେ ମଧ୍ୟ ଇତିହାସର ବିଭିନ୍ ପର୍ୟାୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଲେକଙ୍କର ରହି ଆସିଛି ବିଭିନ୍ନ ଭହାଦନ ହତିଆର, ଅର୍ଥନେ ତିକ ଏବଂ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କ, ନାନା ରକମର ରାଷ୍ଟ୍ର, ଭାବାଦର୍ଶ, ଧର୍ମ, ପର୍ମରା ଆଗ୍ର ବ୍ୟବହାର, ଆଦି । ଏହିସବୁ ବିଭିନ୍ନ ଏବଂ ବହୁବିଧ ପ୍ରପଞ୍ଚ ତଥା ପଦାର୍ଥରାଜି ମଧ୍ୟରେ କଂଶ କିଛି ଅଭିନ୍ନତା ରହିଛି ? ସରାର ବହୁବିଧ ରୂପଙ୍କତା ମଧ୍ୟରେ କଂଶ କୌଣସି ସୀକ୍ୟ ଆଇ ନିୟମାନୁଗତା ରହିଛି ? ଦାର୍ଶନିକମାନେ ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି ଭଠି ଆସିଥିବା ଏହିସବୁ ପ୍ରଶ୍ୱର ଭରର ବିଭିନ୍ ଭାବେ ଦେଇ ଆସିଛଡି ।

ଭାବବାଦୀମାନେ ଜଗତର ଏୗକ୍ୟକୁ ହୁଏତ ଏକେବାରେ ଅସ୍ୱାକାର କରିଛନ୍ତି (ଭାବଗତ ଭାବବାଦ, ଦ୍ୱୈତବାଦ), ଅଥବା ଏହାକୁ ପରମାତ୍ମୀ, ଅଖକ୍ତ ଆଇଡିଆ, ବ୍ରହ୍ମ, ବିଶ୍ୱ ଇଛା ବା ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ବେୟୁଗତ ଭାବବାଦ) ପ୍ରତିମୂର୍ଘି ରୂପେ ଦେଖିଛନ୍ତି । ବ୍ୟୁବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଜଗତର ଏୗକ୍ୟ ନିହିତ ଅଛି ତା'ର ବ୍ୟୁମୟତା ମଧ୍ୟରେ । ବ୍ୟୁର ଅବଧାରଣା ସ୍ୱୟଂ – ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ବ୍ୟୁବାଦୀ ଭାବାଦର୍ଶ ପରି – ଭଭେଖନୀୟ ଭାବେ ପରିବର୍ତିତ ହୋଇଛି ।

ପ୍ରାଚୀନ ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ ବିଦ୍ୟମାନ ସବୁକିଛିର ଭିଭିକୁ ଦେଖିବାକୁ ଷ୍**ହିଁଥିଲେ ସେଇ** ଜିନିଷଟି ମଧ୍ୟରେ, ଯେଉଁଥିରୁ ସବୁକିଛି ଆରୟ ହେଉଛି ଏବଂ ଯେଉଁଥିକୁ ସବୁକିଛି ପରିବରିତ ହେଉଛି । ସେମାନେ ଉଦ୍ୟମ କରିଥିଲେ ଏଭକି ଏକ ମୌଳିକ ଉପାଦାନ ବା ବସ୍ଥନୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବାକୁ, ଯେଉଁଥିରେ ଏ କଗତ ଗଢ଼ା ଯାଇଛି । ସେମାନେ ସାଧାରଣତଃ ସେହି ଆଦିମ ବସ୍ଥକୁ ଚିହିୃତ କରିଥିଲେ ଅତି ବ୍ୟାପକ ଧରଣର ବସ୍ଥରାକି – କଳ, କ୍ଷିତି, ବାୟୁ ଏବଂ ଅଗ୍ନି ମଧ୍ୟରେ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ସାଂଖ୍ୟ ଗୋଷୀର ପ୍ରଥମ ପ୍ରବଭାଗଣ (ଖ୍ରୀ : ପୂ : ୭ମ – ୬ଷ ଶତାବ୍ଦୀ) ପ୍ରସର କରିଥିଲେ , ପ୍ରକୃତିର ଅବହିତି ହେଉଛି ପ୍ରାଥମିକ ତଥା କଗତର ଆଦ୍ୟ କାରଣ । ପ୍ରକୃତି ହେଉଛି ଆଦ୍ୟ ବସ୍ଥ, ତନ୍ ମଧ୍ୟରେ ପରିବର୍ରନରାକି ଫଳରେ ଏ ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଷ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି । ଏହା ହେଉଛି ସର୍ବଦର୍ଶୀ, ଶାଶ୍ଚତ ଏବଂ ଅଖନ୍ତ । ଏହା ହି ହେଉଛି କଗତର କାରଣ ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ପାଞ୍ଚତି ମୌଳିକ ଉପାଦାନ ବା ମହାଭୂତ ସୃଷ୍ଟି କରିଥିଲ – କ୍ଷିତି, ଅପ୍, ତେକ, ମର୍ଚ୍ଚ ସବଦ ବ୍ୟାମ । ଏହି ପଞ୍ଚ ମହାଭୂତର ସମ୍ଭଶିଣରେ ସୃଷ୍ଟି ହେଇେ ଦେବତା ଏବଂ ମଶିଷ ସମେତ , ସମଗ୍ର କଗତ । ଆଦ୍ୟ ବସ୍ଥ ସଂପର୍କିତ ଏହି ମତାଦର୍ଶରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥିଲ ପ୍ରାଚୀନ ଚିତାବିଦ୍ଙ୍କର ସ୍ତଃକ୍ଷୁର୍ଣି ଏବଂ ସରଳ ବସ୍ଥବାଦ ।

୧୭ଶ ଏବଂ ୧୮ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଅଧିଭୌତିକ ବସ୍ତ୍ରବାଦୀମାନେ ବସ୍ତ୍ରକୁ ପାକ୍ତିକ ଉପାଦାନ, ସର୍ବଶେଷ ନିର୍ଯାସ ତଥା ସମସ୍ତ ପଦାର୍ଥର ସାର୍ବିକ ଭିଭି ବୋଲି ବିଗ୍ଠର କରୁଥିଲେ । ଉପାଦାନ ହେଉଛି causa sui (ତା'ର ନିଳସ୍କାରଣ), ଅଖ୍ଞ, ହିର , ଅସୃଷ୍ଣ ଏବଂ ଅବିନାଶୀ , ଏହା ଅପରିବର୍ରନୀୟ ଏବଂ ସମଗ୍ଣସଂପନୁ । ଏହା ତେଣ୍ ଏକକ ପଦାର୍ଥ ତଥା ଦବ୍ୟରାଚ୍ଚିଠାରୁ ଭିନ୍ – ସେସବ ହେଉଛି ପରିବର୍ଭନଶୀଳ, ସେସବୁ ଦେଖା ଦିଅତି ଏବଂ ଅଦ୍ଶ୍ୟ ହୋଇ ଯାଆତି । ପୂକ୍ତିର ବସ୍ଥମୟ ପଦାର୍ଥରାକିର ସାବିକତା ହିସାବରେ ବସ୍ଥୁ ପ୍ତି ଆରିମୁଖ୍ୟ ସେତେବେଳକୁ ସ୍ଷି ହୋଇ ଯାଇଥିଲ ଏବଂ ୧୯ଶ ଶତାବ୍ଦୀ ପର୍ଯ୍ୟତ ତାହା ବଳବରର ରହିଥିଲା । ଏହା ବସ୍ଥକୁ ଯାତ୍ତିକ ଘନତା, ସଂପସାରଣ , ନିଷିୟତା , ଅଭେଦ୍ୟତା , ପାରମାଣବିକ-ଆଣବିକ ଗଢଣ ଏବଂ ଯାଞିକ ଗତି ରଳି ବିଶେଷ ଦୈହିକ ଗ୍ଣରେ ଭୃଷିତ ବି କରିଥିଲ । କିଛି କାଳ ପର୍ଯାଡ ସେସବୁ ଅଭିମତ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟରାଜିକୁ ଖ୍ଞନ କରୁ ନଥିଲୁ କିନ୍ତୁ ୧୯ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଶେଷରେ ୨୦ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଆରୟରେ ପଦାର୍ଥବିଦ୍ୟା କ୍ଷେତ୍ରେ ଦେଖା ଦେଲ ଏକ ବିପୁବ , ଯିଏକି ବସ୍ଥ୍ର , ତା'ର ଗଢ଼ଣ ଏବଂ ଧର୍ମ ସଂକ୍ରାଚରେ ପରମ୍ପରାଗତ ମତାମତକୁ ମୌଳିକ ଭାବେ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରି ଦେଇଥିଲି । ଯାନ୍ତିକ ଏବଂ ଅଦ୍ୟୁମ୍ଳକ ବସ୍ଥବାଦ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ପାରିଲ ନାହିଁ କିପରି ଦୈହିକ ପଦାର୍ଥର ଗତିବେଗ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ଘନତାରେ ପରିବର୍ଭନ ଘଟେ , ରେଡିଓଆକ୍ଟିଭିଟି , ପରମାଣରୁ ରୂପାଚରଣ ଏବଂ ଇଇେକଟ୍ରନ୍ର ଆବିଷାର ଆଦି ସଂକ୍ରାତରେ ପ୍ରତିଷିତ ନୂତନ ତଥ୍ୟରାଜିକୁ । ବସ୍ଥର "ବିଶ୍ଳେପ ଘଟିଲ" ବୋଲି ଏକ ମତ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟାପକ ଭାବେ ପ୍ରସ୍କରିତ ହୋଇଥିଇ , ଏବଂ ବିଭିନ୍ ଗୋଷୀର ଭାବବାଦୀମାନେ ଦାବୀ କରିଥିଲେ ଯେ , ନୂଆ ପଦାର୍ଥବିଦ୍ୟା ବସ୍ଥୁବାଦକୁ "ଅପ୍ମାଣିତ" କରି ଦେଇଛି । ବସ୍ଥର ପ୍ରବର୍ଗଟି ନିଷିତ ଭାବେ ସେତେବେଜେ ଆବଶ୍ୟକ କରି ଥିଲ୍ଲ ଅତୀତର ସେ ବ୍ୟାଖ୍ୟାଠାରୁ ଏକ ଭିନ୍ନ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ।

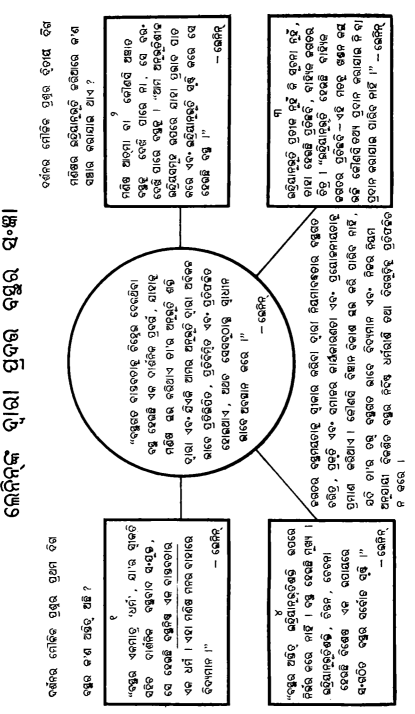
ଲେନିନ୍ ତାଙ୍କ ବିଖ୍ୟାତ ପୃଷକ, "Materialism and Empirio-Criticism"ରେ ଭାବବାଦ ସହିତ ତର୍କ ଯୁହ୍ଧ କରି ଦର୍ଶାଇଥିଲେ, ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନରେ ବିପୁବ କହିଲେ ବୟୁର "ବିଲେପ" କଥା ନବୁଝାଇ ବସ୍ଥ ସଂପର୍କରେ ପୂର୍ବବର୍ଗୀ ଅଧିଭୌତିକ ଧାରଶାର ପତନକୁ ବୁଝାଏ । ଆଧୁନିକ ବୈଦ୍ଞାନିକ ସାଫଇ୍ୟରାଜି ସମେତ ପଦାର୍ଅବିଦ୍ୟାରେ ଏହି ସମସ୍ତ ଆବିଷାରକୁ କେବଳ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥୁବାଦର ଅବସ୍ଥାନରୁ ହିଁ ସଠିକ୍ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ହୁଏ । ବିଂଶ ଶତାବ୍ଦାର ପ୍ରାରମ୍ବରେ ପଦାର୍ଥବିଦ୍ୟାରେ ସଂକଟକୁ ବହୁ ପ୍ରକୃତିବିଜ୍ଞାନୀ ଦ୍ୟୁବାଦ ସଂପର୍କରେ ଅଜ୍ଞତା ନେଇ ବିସ୍ପର କରିଥିଲେ । ସେମାନେ ବସ୍ଥର ଅବଧାରଣା ପ୍ରତି ଅତୀବ ସଂକୀର୍ଷ ଏବଂ ଶେଷରେ ଭୁଇ ଆଧେୟ ଆରୋପ କରିଥିଲେ ।

ତା' ହେଲେ, ବୟୁର କେଉଁ ସଂଜ୍ଞାଟା heuristic ତାସ୍ପୀ ସହିତ ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଣର ସାବିକତାକୁ ସମିଶ୍ୱିତ କରିବ ? ସେହି ସଂଜ୍ଞାଟିକୁ ସୂତ୍ରବଦ୍ଧ କରିଥିଲେ ଲେନିନ୍ । ସେ କହିଥିଲେ, "ବସ୍ଥ ହେଉଛି ଏକ ଦାର୍ଶନିକ ପ୍ରବର୍ଗ, ଏହା ବସ୍ଥୁଗତ ବାଷବତାକୁ ଚିହ୍ନିତ କରେ, ଯାହାକୁ ମଶିଷ ତା'ର ଲହ୍ରିଯାନୁଭୂତି ଦ୍ୱାରା ଲଭ କରିଥାଏ, ଏବଂ ଆମର ଇହ୍ରିଯାନୁଭୂତି ତାକୁ କପି କରେ, ତା'ର ଫଟୋ ନିଏ ଏବଂ ପ୍ରତିଫଳନ କରେ, କିନ୍ତୁ ବସ୍ଥ ତିଷି ରହେ ସେସବୁଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ ।"<sup>\*</sup> ବସ୍ଥ ସଂପକିତ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଅବଧାରଣାରେ ଦୂଇଟି ବୈଶିଷ୍ୟ କଥା ଆମେ ଏଠାରେ ଆଲେତନା କରିବା ।

ସେକୌଣସି ଲେକ ଦେଖି ପାରିବ ସେ, ବସ୍ଥର ସଂହା ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନର ଆଧାର ମଧ୍ୟରେ , ଚେତନା ସହିତ ତା'ର ସଂପର୍କର ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଦିଆ ଯାଇଥାଏ । ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବ ବସ୍ଥବାଦର ପରମ୍ପରା , ପରିବର୍ରନଶୀକ ମୌଳିକ ଉପାଦାନ ହିସାବରେ ବସ୍ଥକୁ ପରିବର୍ତନମୁଖୀ ପଦାର୍ଥରାଜିର ବିରୋଧ କରୁଥିଲ । ବସ୍ଥର ବୈହାନିକ ସଂହା ଚେତନାଠାରୁ ତା'ର ମୌଳିକ ପାର୍ଥକ୍ୟରାଜି ଉପରେ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ ଆରୋପ କରିଥାଏ , ସେହେତୁ ଏହା ଦର୍ଶନ ପାଇଁ ବିରାଟ ରୁବ୍ତତ୍ପର୍ଷ ।

ଏହି ସଂଞ୍ଚା, ସର୍ବୋପରି ଚତୁର୍ଯାର୍ଶ୍ୱସ କରତର ସମୟ ପଦାର୍ଥ ତଥା ପ୍ରପଞ୍ଚର ଧର୍ମ ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ ଥାରୋପ କରେ ମଶିଷ ତଥା ମଶିଷର ଚେତନାର ବାହାରେ, ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ ବସ୍ଥଗତ ଭାବେ ତାହା ତିଷି ରହିବା ପାଇଁ । ବସ୍ଥୁ ମଧ୍ୟ ହେଉଛି ଏକ ବସ୍ଥୁଗତ ବାୟବତା, ଯାହାକୁ କେହି ବା କୌଣସି କିନିଷ ସୃଷି କରି ନି; ଏହାର ଅସ୍ତିତ୍ ପାଇଁ

\* ଭି. ଆଇ. ଇନିନ୍, "Materialism and Empirio-Criticism", Collected Works, ୧୪ଶ ଖଣ୍ଡ, ପୁ: ୧୩୦ ।



Digitized by srujanika@gmail.com

କୌଣସି କାରଣ କିମ୍ବା ସର୍ଭରାଜି ନୁହେଁ । ଅନ୍ୟ କେତେକ ସଂପୃର୍ଷ ଅପରିବର୍ଭନୀୟ ଆଦ୍ୟ ସାରସରା ଅର୍ଥରେ ନକହି, ଏହି ଅର୍ଥରେ ଆମେ ବସ୍ଥନ୍ଥ ତା'ର ପ୍ରାଥମିକତାର ପରିପ୍ରକାଶ ହିସାବରେ ତା'ର ପ୍ରମାଣସିଦ୍ଧତା କଥା କହି ପାରେ । ବସ୍ଥ ମଧ୍ୟ ନିଜେ ହେଇଛି ବସ୍ଥୁଗତ ଜଗତର ପଦାର୍ଥ ତଥା ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଜିର ସୀମାହୀନ ବହୁବିଧ ରୂପର ଭହ । ଏହା ମଧ୍ୟ ତେତନାକୁ ଜନ୍ତ ଦେଇଥାଏ ଏବଂ ତାହା ହେଉଛି ତା'ର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ସ୍ତ୍ତି ।

ଶେଷତଃ, ବସ୍ତ୍ର ପ୍ରତି ଦୃଦ୍ମନୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଆଇିମୁଖ୍ୟ ବହିର୍କଗତର ପଦାର୍ଥ ତଥା ପ୍ରକୃତି ଉପରେ ଗୁରୃତ୍ ଆରୋପ ଇନ୍ଧିୟାନୂଭବତାତୀତ ଏବଂ ଅଭୌକିକ ଚରିତ୍ର ଦୃତ୍ତିର୍ର ନକରି କର୍ଣିଥାଏ ଇନ୍ଧ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଏବଂ ପ୍ରାକୃତିକ ଚରିତ୍ର ଦୃତ୍ତିର୍ତ୍ତ । ଚତିୃଃପାର୍ଶ୍ୱର ବସ୍ଥଗତ ପଦାର୍ଥ ବା ପ୍ରପଞ୍ଚ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ବା ପରୋକ୍ଷ ଭାବେ ବୈଦ୍ଧାନିକ ପରୀକ୍ଷା ତା ପର୍ଯବେକ୍ଷଣରେ ବ୍ୟବହୃତ ଯବାଦି କରିଆରେ) ଆମର ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟସମୂହ ଉପରେ ପ୍ରଭାବ ପକାଏ ଏବଂ ସେସବୁ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଭୂତ ହୁଏ । ଜଗତର ବସ୍ଥମୟତା ତାଂର ପରିପ୍ରକାଶର ଇନ୍ଧ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଚରିତ୍ରଠାରୁ ଅବିଳିନ୍ । ଏହା ବସ୍ଥଗତ ବାଞବତା ହିସାବରେ ବସ୍ଥନୁ ବିଶ୍ୱ କାରଣର "ବସ୍ଥଗତ ବାଞବତା ", ବ୍ରହ୍ମ, ଅଖନ୍ଧ ବ୍ରହ୍ମ ଅନ୍ୟ ଯେକୌଣସି ଧର୍ମୀୟ, ଭାବବାଦୀ ଅବଧାରଣାଠାରୁ ପୃଥକ୍ କରି ଦେଇଥାଏ, ଯାହାକୁ କେବଳ କରନା କରି ହୁଏ, ମଣିଷର ଇନ୍ଧ୍ରିୟାନୁଭୂତି ଦ୍ୱାରା ଜାଣି ହୁଏ ନାହଁ ।

ଉପରୋକ୍ତ କଥାଟି ଏହି ସିଦ୍ଧାଚରେ ପହଞିବାକୁ ପ୍ରୋହାହିତ କରିଥାଏ ଯେ, ବସ୍ଥୁର ଦାର୍ଶନିକ ଅବଧାରଣାରେ କୌଣସି ବିଶେଷ ବୈଶିଷ୍ୟରାକିକୁ (ଦୈହିକ, ରାସାୟନିକ, ଆଦି) କରିବାଟା ଭୁଇ ହେବ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ବସ୍ଥୁର ଅବଧାରଣାକୁ ସଦି ମୌଳିକ ଉପାଦାନର ଅବଧାରଣାକୁ ସାମିତ କରି ଅଶାଯାଏ (ଗ୍ୟାସ୍, ତରକ ପଦାର୍ଥ, ଡଟିକ ଆଦି) ଅଥବା ତା'ର ଗଠନରେ ଲଗ୍ଲୁଥିବା ଅଣୁରାଶିକୁ (ପରମାଣୁ, ଅଣୁରାଶି, ଆଦି) ତେବେ ତାହା ଭୁଇ ହେବ । ଠିକ୍ ଉପାଦାନ ଭଳି ବୈଦ୍ୟୁତିକ ତୁମୁକ କ୍ଷେତ୍ର ହେଉଛି ବସ୍ଥୁଗତ, ସଂବେଦକ ଭାବେ ଏହା ବାଞ୍ଚବତାକୁ ଅନୁଭବ କରିଥାଏ । ସେମାନଙ୍କ ଧର୍ମରାଶିରେ ସମଷ୍ତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ସର୍ବ୍ୱେ ମୂଳ ଉପାଦାନ ଏବଂ କ୍ଷେତ୍ର ହେଉଛି, ତେଣୁ, ବସ୍ଥର କେବଳ ବିଶେଷ ବିଶେଷ ରୂପ । ଏହା ଛଡ଼ା ବସ୍ଥର ମଧ୍ୟ ଆଉରି ଅନେକ ରୂପ ଏ କଗତରେ ରହିଛି, ଯେଉଁଗୁଡ଼ିକ ସେମାନଙ୍କ ଗୁଣ ଦିଗର୍ଭ ଭିନୁ ଭିନୁ, କିରୁ ବିଞ୍ଜାନ ପକ୍ଷରେ ଅଜ୍ଞାତ । ବସ୍ଥର ବହୁବିଧତା ସଂଖ୍ୟାହୀନ ଏବଂ ତା'ର ପରିପ୍ରକାଶର ବିଶେଷ ରୂପଗୁଡ଼ିକର ଶେଷ ନାହିଁ ।

#### ୨ – ପ୍ରକୃତିର ଅସୀମତା

ବସ୍ଥ ସଂପର୍କରେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଜ୍ଞାନ ଅବିରାମ ବିକାଶ ଲଭ କରିବା ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ ଗଭୀର ହେବାରେ ଲଗିଛି । ଚତ୍ରଃପାର୍ଣ୍ଣ କଗତର ପ୍ରପଞ୍ଚ ତଥା ବସ୍ଥଗତ ବାୟବଚାର ଗଢ଼ଶର ଧର୍ମ ସଂପର୍କରେ ଆମର ଚିତାଧାରା ଆଉରି ବହୁବିଧ ହୋଇ ଗ୍ଲିଛି । ବସ୍ଥର ଦାର୍ଶନିକ ଅବଧାରଣାରେ ମିରି ଯାଇଛି ବସ୍ଥଗତ କଗତର ଅସୀମତା ତଥା ଅନିଃଷେଷତା । "ପଦାର୍ଥରାକିର 'ସାରସରା' ବା 'ମୂଳ ଉପାଦାନ'", ଲେନିନ୍ ଲେଖିଛତି, "ମଧ୍ୟ ହେଉଛି ସାପେକ୍ଧିକ ; ଏହା କେବଳ ପଦାର୍ଥରାକି ସଂପର୍କରେ ମଣିଷ ଜ୍ଞାନର ଆପେକ୍ଧିକ ଗଭୀରତାକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଆଗେ ଏହି ଜ୍ଞାନର ଗଭୀରତା ପରମାଣୁର ସୀମାକୁ ଅତିକ୍ରମ କରି ପାରି ନଥିଲ , ଆକି ଏହା ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ ଏବଂ ଇଥରର ସୀମାକୁ ଅତିକ୍ରମ କରି ଗଲଣି । ଦୃହ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ପ୍ରକୃତି ସଂପର୍କରେ ମଣିଷର ପ୍ରଗତିମାନ ବିଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଆହୃତ ଜ୍ଞାନ ପଥରେ ସେହିସବୁ ମାଇଲଖୁଭିଗୁଡ଼ିକର ଅସାୟୀ, ସାପେକ୍ଷିକ, ଆନୁମାନିକ ଚରିତ୍ର ଉପରେ ଜୋର ଦେଇଥାଏ । ପରମାଣୁ ପରି ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ୍ ହେଇଛି ଅସରତି ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ହେଉଛି ସୀମାହୀନ… ।"<sup>\*</sup> ଗତ କେତେ ଦଣକରେ ବିଜ୍ଞାନର ବିକାଶ ଏହି ଚିହାଧାରାକୁ ସଠିକ୍ ବୋଲି ପ୍ମାଣ କରିଛି ।

ପରମାଣୁର ହୃଦୟ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ଦ୍ୱାରା ଉଦାହରଣ ସ୍ରୂପ , ୩୦୦ ପ୍ରକାରର ମୌଜିକ ଅଣୁ ଆବିଷ୍ଟ ହୋଇଛି । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ଛିର ଏବ• ଅଧିକା•ଶ ହେଉଛଚି ତଥାକଥିତ ପ୍ରତିଧିନିତ ଅଣୁ । ସେସବୁ ଅତ୍ୟତ ଅଛିର । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବର୍ଷ ନୂଆ ନୂଆ ଅଣୁବୀକ୍ଷଣକ ଅଣୁରାଶି ଆବିଷାର ହୋଇ ଗ୍ରିଛି ।

ଅଣୁବୀକ୍ଷଣକ ଅଣୁରାଶିର ଧର୍ମରାଜିର ପ୍ରକୃତିରେ ଶେଷ ନାହିଁ । ସେସବୁ ରହିଛି ଘନତା, ଶକ୍ତିର ଭରଣୀ, ସେଁମ୍ବଳିକ ଗତିବେଗ, ଗଢ଼ଶ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଅଣୁବୀକ୍ଷଣକ ଅଣୁରାଶିକୁ ରୂପାଚରିତ ହେବାର କ୍ଷମତା । ଏହି ଅଣୁବୀକ୍ଷଣକ ଅଣୁ ନିଜେ ବସ୍ଥର ଆଉରି ଅବିରାଜ୍ୟ "ମୌଳିକ" ଅଣୁ ହେଇ ଭକି ପ୍ରତୀତ ହୁଏ ନାହିଁ । ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନ ଏହାକୁ ମନେ କରେ ଏକ ପ୍ରକାରର ସଂପ୍ରସାରିତ ଘନିଭୂତ ବସ୍ଥ ବୋଇି, ଯିଏକି ହେଉଛି ପାରମାଣବିକ କେହ୍ରାଂଶର ଦୁଇ ତିନି ଗୁଣ । ପ୍ରୋଟନ ଏବଂ ନିଭଟ୍ରନର ମଧ୍ୟ ଜଟିକ ଗଢ଼ଣ ଅଛି ବୋଇି ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇଛି ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଅଣୁର ଗଢ଼ଣକୁ କେବଳ ଅନୁମାନ କରି ହୁଏ ଆମର ସାଂପ୍ରତିକ ବିଖନ୍ତିତ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ।

ଅହିତ୍ର ନୂତନ ରୂପରାଶି ଏବଂ ବହୁର ରୂପରାଶି ଉଦ୍ଘାଟନ କରିବା କ୍ଷେତ୍ରର ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ପଦସେପ ହେଉଛି ଅଣୁରାଶି ଚଥା ବିରୋଧୀ ଅଣୁରାଶି ମଧ୍ୟରେ ଏିକ୍ୟ ପ୍ରତିଷା । ଅନୁସନ୍ଧାନର୍ କଣାଯାଇଛି, ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ମୌକିକ ଅଣୁର ଅଛି ତତ୍ ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ ଏକ ବିରୋଧୀ ଅଣୁ, ଯିଏକି ହେଉଛି କେତେକ ଧର୍ମ ଦିଗରୁ (ଯଥା, ଶକ୍ତି ପ୍ରୟୋଗ) ତା'ର ବିପରୀତ । ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ, ଏକ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ୍ର ପାଖେ ପାଖେ ଏକ ପକିଟ୍ରନ୍ ରହିଥାଏ (ଅର୍ଥାତ୍, ଅହିବାତକ ଶକ୍ତି ପ୍ରୟୋଗ ଯୁକ୍ତ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ୍), ଏକ ପ୍ରୋଟନ୍ ଏବଂ ଏକ ନିଉତ୍ରନ୍ ପୋରମାଣିକ ସ୍ଥୁଣ୍ଣରାଶି) ସହିତ ଏକ ବିରୋଧୀ

\* ดิ. ଆଇ. ଭେନିନ୍, "Materialism and Empirio-Criticism", Collected Works, Vol. 14, p. 262. ପ୍ରୋଟନ୍ ଏବ• ବିରୋଧୀ ନିଭଟ୍ରନ୍, ଆଦି । ବସ୍ଥର ଏକ ବିଶେଷ ରୂପ, "ବିରୋଧୀ ଉପାଦାନର" ସମତ୍ତ ପରମାଣୁ ବି ରହି ପାରିଥାଏ । ଏହା ସାଧାରଣ ବସ୍ଥଠାରୁ ଭିନ୍ନ, ତା'ର ଗଢ଼ଣର ମୌକିକ ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକ ବିରୋଧୀ ସୃଷ୍ଣାଣୁସବୁ ।

ରୌତିକ ଷେତ୍ର ସଂପର୍କରେ ଆମର ଅବଧାରଣାରେ ମଧ୍ୟ ଅନେକ ପରିବର୍ରନ ଘତିଛି । ବୈଦ୍ୟୁତିକ ତୁମ୍ବ ଷେତ୍ର ସହିତ , ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ ଷେତ୍ର , ପାରମାଣବିକ , ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ୍-ପଳିଟ୍ରନ୍ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଷେତ୍ରରାଜି ଭୌତିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଆବଶ୍ୟକ ବୋଲି କଣାଯାଇଛି । ଆଗେ ଭୌତିକ ଷେତ୍ର ଏବଂ ମୌଳିକ ଉପାଦାନ ମଧ୍ୟରେ ସାମାନା ଖୁବ୍ ସଷ୍ଠ ବୋଲି ଯାହା ମନେ ହେଉଥିଲ ତାହା ନୁହେଁ ବୋଲି ମଧ୍ୟ କଣାଗଲଣି । ମାଇକ୍ରୋଞରରେ ଷେତ୍ର ଏବଂ ମୌଳିକ ଉପାଦାନ ପରସରକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରତି ଏବଂ ପରସର ମଧ୍ୟକୁ ରୂପାତରିତ ହୁଅତି । ମୌକିକ ଉପାଦାନ ଏବଂ ଷେତ୍ର ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ପରମାଣୁ ମଧ୍ୟରେ ଗ୍ଲିଥିବା ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଜି ଭିତରେ ଅର୍ଥହୀନ ହୋଇ ପତ୍ରୁଛି ।

ତେଣ, ବସ୍ଥର ଅବଧାରଣାକୁ ତା'ର ମୌକିକ ଉପାଦାନ ଉପାଦାନଗତ ଧର୍ମରାଶି ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ବୋଲି ଭାତ ଧାରଣାକୁ ଆଧିନିକ ବିଜ୍ଞାନ ପମାଣ କରି ପାରିଛି । ଏଥିରେ ବିଶେଷ ଗରୁଚ ଆରୋପ କରିବା ଦରକାର । କାରଣ ନିହିଁଷ ରୌଚିକ ପ୍ପଅଗ୍ରଡ଼ିକର ଆବିଷାରଗୁଡ଼ିକୁ ବାରମ୍ବାର ଭାବବାଦୀ ଜଳରେ ପରିବେଷଣ କରିବାକୁ ଭଦ୍ୟମ ହୋଇଥାଏ । ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ, ଏହା ମଧ୍ୟ "ବୟୁର" ତଥାକଥିତ "ଧି•ସସାଧନ" ସମସ୍ୟା ସହିତ ସ•ଗତିଶୀଳ । ବିଜ୍ଞାନ ସାହିତ୍ୟରେ ଏହି ଶବ୍ଦଟିର ଅର୍ଥ ହେଉଛି କେତେକ ନିହିଁଷ ଅବହାରାଢିରେ ପରିଦ୍ଷମାନ ଦୈହିକ ପ୍ରସଞ୍ଚ ବୁଝାଏ, ଯେତେବେଳେ ଏକ ଇଲେକ୍ଟ୍ନ୍ ଏବଂ ପଢିଟ୍ନ୍ର ବସ୍ଥୁଢାତ ଅଣ୍ରାଶି ପାରସରିକ କ୍<mark>ରିୟା ଫଳରେ ଅନ୍ୟ ଅଣ୍</mark>ରାଶିରେ, ବୈଦ୍ୟୁତିକ ଚୁମୁକୀୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଫୋଟୋନ୍ ବା କ୍ଲାଷମକୁ ପରିବର୍ଭିତ ହୁଅନ୍ତି । ଆଧୁନିକ ଭାବବାଦୀମାନେ ମନେ କରରି ବସ୍ଥକାତ ଆଲେକକୁ ପରିବର୍ଣିତ କରିବାଟ। କାଳେ ହେଉଛି ବସ୍ଥୁର ଅଶରାଶିତ୍କ "ଧ୍•ସସାଧନ" ଏବ• ଅଶବସ୍ଥମୟ ଶକ୍ତିକୁ ରୂପାତରଣର ପ୍ମାଣ ସ୍ରୁପ । ଏହା କ'ଣ ପକ୍ତରେ ସତ?

ନା, ଏଇକି ଚିତ୍ତାଧାର। ସହିତ କେହି ଏକମତ ହେବେ ନାହିଁ । ଆଲେକ ହେଇଛି ସଂପୂର୍ଶ ରୂପେ ଏକ ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ, ଚେତନାର ବ୍ୟାପାର ନୂହେଁଁ । ତେଣୁ କରି ଅଣୁରାଶି ବା ଅଣ-ଅଣୁରାଶିର ଲେଲେକ୍ଟ୍ରନ୍ ଏବଂ ପକିଟ୍ରନ୍) ଧ୍ୟୁସସାଧନକୁ ବିଶ୍ୱର କରିବାକୁ ହେବ ଏକ ଧରଣର ବସ୍ଥରୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ଧରଣର ବସ୍ଥକୁ ଷେତ୍ରକୁ) ରୂପାଡରଣ । ଏହା କୌଣସି ମତେ ବସ୍ଥର "ଧ୍ୟସସାଧନ" ନୁହଁଁ । ବସ୍ଥକୁ ସୃଷ୍ଠି କରି ହୁଏ ନାହିଁ କି ଧ୍ୟସ କରି ୍ହୁଏ ନାହିଁ । ଏହା ଛଡ଼ା, ପୂର୍ବୋକ୍ତ ମତେ, ବସ୍ଥକୁ କେବକ ଇପାଦାନକୁ ପରିବରିତ କରିବା ଏବଂ ମାସ୍ ବା ପିଷ ଏବଂ ଶକ୍ତି ଭଳି ବସ୍ଥର ଧର୍ମରାଶିକୁ ଚୀତ୍ର ଭାବେ

ÐØ

5\*

ବିପରୀତ ବୋଲି ଦର୍ଶାଇବାଟା ରୁଲ ହେବ , କାରଣ ମାସ୍ ଏବଂ ଷତ୍ତି ପରସର ସହିତ ସଂଯୁତ୍ତ । ଆଲେକ କେବଳ ଶତ୍ତିର ଏକ ସ୍ରୋତ ନୂହେଁଁ । ଆଲେକର ଅଣୁରାଶିର ଥାଏ ଏକ ବିଶେଷ ଧରଣର ମାସ୍ – ଗତିର ମାସ୍ । ତେଣୁ କରି ଆଲେକକୁ (ଫୋଟୋନ୍କୁ) ବସ୍ଥମୟ ଅଣୁରାଶିର ରୂପାତରଣ ବେଳେ ମାସ୍ ଶତ୍ତିକୁ ରୂପାତରିତ ହୁଏ ନାହିଁ , ଏକ ଧରଣର ମାସ୍ରୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ଧରଣର ମାସ୍କୁ ରୂପାତରଣ ଘଟେ ।

ସୋଡ଼ିଏ ଇଇେକ୍ଟ୍ରନ୍-ପକିଟ୍ରନ୍ର ଫୋଟୋନ୍କୁ ରୂପାଡରଶଟା ହେଉଛି ବସ୍ଥର ଗୋଟିଏ ରୂପରୁ ଆଉ ଏକ ରୂପକୁ ଉଉରଶ । ଏଠାରେ ଏ କଥା କହିବାଟା ସଙ୍ଗତ ହେବ ସେ, ଏକ ବିପରୀତ ପ୍ରପଞ୍ଚ ମଧ୍ୟ ପରିଇଞ୍ଚିତ ହୋଇଥାଏ : ବୈଦ୍ୟୁତିକ – ଚୌମ୍କ କ୍ଷେତ୍ର ଦ୍ୱାରା ବସ୍ଥମୟ ଅଣୁରାଶିର ସୃଷ୍ଟି । ଫଳତଃ, ଏହାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି, ବହୁବିଧ ବସ୍ଥର ସୀମାରେଖାଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛି ସାପେର୍ଛ୍ସିକ ଏବଂ ତା'ର କେତେକ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ରୂପର ନିର୍ଦ୍ଧି ଦୈହିକ ବୈଶିଷ୍ୟକୁ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ବସ୍ଥଗତ ବାଷବତା ପ୍ରତି ଆରୋପ କରାଯାଇ ନପାରେ ।

ରରୟ ପୂକ୍ଷ୍ଣାଣ୍ଟଳଗତ ତଥା ବୃହତଳଗତ, ମହାକାଶର ଅବଗତି ମଧ୍ୟରେ ବସ୍ଥୁଗତ ବାଞବତାର ଅନିଃଶେଷତାକୁ ଉଦ୍ଘାଟିତ ହୋଇଥାଏ । ଆମର ଏ ପୃଥିବୀ ହେଉଛି ସୌରକଗତ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଗ୍ରହ ଏବଂ ସୂର୍ଯ୍ନ ହେଉଛି ଆମ ଛାୟାପଥ ରଚନା କରିଥିବା କୋଟି କୋଟି ତାରକାରାଶି ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ଏବଂ ଛାୟାପଥ ମଧ୍ୟ ମହାଛାୟା ପଥର ଏକ କ୍ଷୁଦ୍ରତମ ଅଂଶ । ମହାଛାୟାପଥ ହେଉଛି ବିଶ୍ୱବ୍ରହ୍ମାଶର ଦୃଶ୍ୟମାନ ବିଶାଳ ବିଞୃତି ମଧ୍ୟରେ ତଳମାନ ନାକ୍ଷତ୍ରିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ଯୋଗଫଳ । ମହାକାଶର ବ୍ୟାପକତା ଯେତେ ବିରାଟ, ତାହା କଞ୍ଜନା କରିବା କଞ୍ଚକର । ଆଲୋକ ବର୍ଷ ଦ୍ୱାରା ସେସବୁକୁ ହିସାବ କରାଯାଏ ।

"ଆଲୋକ ବର୍ଷ" ଅଥଁ ହେଉଛି ସେକଷରେ ୩ ଇଷ କିଲେମିଟର ଗତିରେ ଯାଉଥିବା ଆଲେକର ଗୋଟିଏ ବର୍ଷର ଗତି । ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ , ଆହ୍ରୋମେଦା ଅତ୍ରର୍ଗତ ତୁକନାମୂଳକ ଭାବେ ଆମର "ନିକଟବର୍ଭୀ" ଏକ ନେବୁଲ ସହିତ ଆମର ଦୂରତ୍ୱ ହେଉଛି ପ୍ରାୟ ୧୮୦୦ ହଜାର ଆଲେକ ବର୍ଷର ଦୂରତ୍ୱ । ମଶିଷ ଦୃଷ୍ଠିରେ ଏହି ନେବୁଲଟି ଏକ କ୍ଷୁଦ୍ରାଚି କ୍ଷୁଦ୍ର ଆଲେକ ବିଦୁ ଭଳି ଦିଶିଲେ ବି ଏହା ହେଉଛି ଏକ ସୀମାହୀନ ନକ୍ଷତ୍ର ମଷ୍ତକ । ଏହି ନେବୁଲରେ ଥିବା ଚାରକାବଳୀର ସଂଖ୍ୟା ଏବଂ ସେମାନକର ସମଷ ମାସ୍ ଆମ ଛାୟାପଥରେ ଥିବା ନକ୍ଷତ୍ରରାଶିର ତିନି ଗୁଣ ।

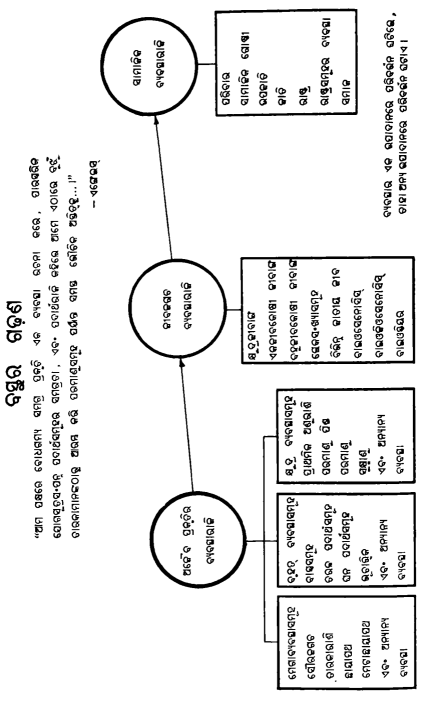
ମହାକାଷର ଆକାର ସେ କେବଳ ଅକଳନୀୟ ତା ନୁହେଁଁ, ବ୍ରହ୍ମା୫ର ବିଶାଳ ବିଷ୍ତୃତି ମଧ୍ୟରେ ଘଟୁଥିବା ବହୁବିଧ ଘଟଶାରାଜିକୁ ମଧ୍ୟ କଳନା କରିବା ଅସୟବ । ବିଶ୍ ବ୍ରହ୍ମା୫ ସଂପର୍କରେ ଆମର ଜ୍ଞାନ ସୁନିହିଁଷ ହୋଇଛି ଏଥି ମଧ୍ୟରେ ଘଟୁଥିବା ଗତିଶୀଳ ଏବଂ ବିଷ୍ଟୋରିତ ଚରିତ୍ରର ଅବଧାରଣାରାଳି ଦ୍ୱାରା । ଗୁଣଗତ ଭାବେ ନୂଆ ଧରଣର ମହାଳାଗତିକ ବସ୍ଥରାଜିର ଆବିଷାର ହୋଇଛି : "କୃଷ ଗର୍ରରାଶି", କ୍ୱାସାରସ୍,

ЭГ

ପଇସାର , ଆଦି । "କ୍ଷ ଗର୍ଭରାଶି" ହେଉଛି ବିଶେଷ ଧରଶର ମହାହାଗଡିକ ପିଷ୍ଟ ଏହାର ଗ୍ରରିଚିକ ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଉଛି ବସ୍ଥର ବିପୂଳ ଘନତା । ଏହି ଧରଣର ଏକ ମହାକାଗଚିକ ପଦାର୍ଥର ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ କ୍ଷେତ ଏତେ ପବଳ ସେ ଏହା ନିଜ ମଧ୍ୟର କୌଣସି ଅଣ୍ଟରାଶି ନିର୍ବମ ହେବାକୁ ଦିଏ ନାହିଁ । କ୍ୱାସାରସ୍ଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛଡି ଚେଳସ୍ଥିୟତା ବିଳରଣର ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଉସ । ଏ ପର୍ଯତ ୩୦୦ କୃାସାରସ୍କୁ ବିଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଜାଣି ହୋଇଛି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ କୃାସାରସ୍ ବହୁ କୋଟି ତାରକା ସତ ହଳାର ହଳାର ଛାୟାପଥ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଗତ ଶତ୍ତିଠାରୁ ଅଧିକ ଶତି ବିଜୁରଣ କରଚି । ପଲସାର ସହ ହେଉଛଡି ଏକ ଧରଣର ତାରକା, ଯେଉଁମାନକର ତୀବ ତେଳସ୍ୱିୟତା ବିକିରଣ ଗ୍ୱରି ସେକଷରେ ଥରେ ଲେଖାଏଁ, ପୂଚି ସେକଷରେ ୩୦ ଥର ପର୍ଯତ "ମିଷ୍ତି ମିଞି" ଘଟିଥାଏ । ଏ ପର୍ଣତ ଶହକରୁ ଅଧିକ ଏ ଧରଣର ତାରକାଙ୍କୁ ଆବିଷାର କରାଗଇଣି । ଏହିସବୁ ଆବିଷାର ସମେତ ଆଉ କେତେକ ଆବିଷାର ସନ୍ୟବ ହୋଇଛି ଅତିରିକ୍ତ ଆବହମଷକୀୟ ଜ୍ୟୋତିବିଁକ୍ଷାନର ବିକାଶ ଫଳରେ । ସୋଭିଏତ କତିମ ଭ୍ଉପଗ୍ୱହ ପ୍ରେଣ ଏବଂ ମହାକାଶଗ୍ୱରୀମାନଙ୍କର ଉଡ଼ୟନ ବିଶ୍ୱ ବ୍ୟୁାଷର ଧର୍ମରାଶି ତଥା ପ୍ରକ୍ରିୟାସମ୍ହର ଗବେଷଣା ଷେତ୍ରେ ବିରାଟ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଛି । ଭାରତୀୟ ବୈ<mark>ଞ୍ଚାନିକମାନେ ମଧ୍ୟ ମହାକାଶ ଗ</mark>ବେଷଣା କ୍ଷେତ୍ରରେ ସ<del>ହ</del>ିୟ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରୁଛନ୍ତି । ସୋଇିଏଚ୍ ରକେଟ ସାହାଯ୍ୟରେ ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପେରିତ କ୍ରିମ ଭୂଉପଗୃହସମୂହ ରାରତର ପାକ୍ତିକ ସଂପଦର ଗବେଷଣା, କ୍ଷି, ବନବିଦ୍ୟା, ଭ୍ବିଦ୍ୟା, ଜଳସେଚନ ଏବଂ ଆବହ ବିଞ୍ଚାନର ବିକାଶରେ ସହାୟକ ହେଉଛି । ସୋଭିଏତ୍ ଏବଂ ଭାରତୀୟ ମହାକାଶଗ୍ୱରୀମାନଙ୍କର ଏକ ମିଳିତ ରଞ୍ୟନ ପାଇଁ ଏବେ ପ୍ରସ୍ଥୁତି ଗ୍ଲିଛି ।

ଆମେ ଏଥର ଉପରୋକ ଉଦାହରଶଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ନିକନ୍ ସାମିତ ରଖିବା । ସେଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରକୃତିର ସୀମାହୀନ ବୈତିତ୍ୟୁକୂ ଉଇ ଭାବେ ଚିତ୍ରଣ କର୍ଚ୍ଚଛି । ସେସବୁରୁ ବସ୍ଥ ସଂପର୍ବରେ ପ୍ରାକୃତିକ-ବୈଞ୍ଚାନିକ ଅବଧାରଶାର ଐତିହାସିକ ଚରିତ୍ର ସଂପର୍କରେ ଏକ ଉପସଂହାର ବି ଟଶାଯାଇ ପାରେ । ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ନିୟମାବବ୍ଦତା ଷେତ୍ରରେ ଅଗ୍ରଗତି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସେହିସବୁ ଅବଧାରଶାଗୁଡ଼ିକର ପରିବର୍ରନ ଘଟିଥାଏ । କିନ୍ଭ ଏହା ଦ୍ୱାରା ବୟୁର ବୈଞ୍ଚାନିକ ଅବଧାରଣା ପରିବର୍ତିତ ହୁଏ ନାହିଁ, ବରଂ, ତା'ର ପ୍ରକୃତ ଚରିତ୍ର ଏବଂ ବିଞ୍ଚାନ ପାଇଁ ତା'ର ମୂଇ୍ୟ ଆଉରି ପ୍ରମାଶିତ ହୁଏ । ଭବିଷ୍ୟତରେ ବିଞ୍ଚାନ ଯେକୌଣସି ଅଦ୍ଭୂତ ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକିର ସନ୍ଦୁଖୀନ ହେଉନା କାହିଁକି, ସେସବୁର ଅଥଁ ସର୍ବଦା ଗୋଟିଏ ହେବ : ବସ୍ଥର ନୂଆ ଦିଗଗୁଡ଼ିକର ଆବିଷ୍କାର ସୀମାହୀନ ଭାବେ ବହୁବିଧ ଏବଂ ତା'ର ଧର୍ମ ଏବଂ ରୂପ ଦୃଷିରୁ ଅନିଃଶେଷ ।

Digitized by srujanika@gmail.com



Digitized by srujanika@gmail.com

### ୩ – ଗତି ଏବଂ ସ୍ଥିରତା

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ନିବିଡ଼ ଭାବେ ବସ୍ଥର ଅବଧାରଣାକୁ ବସ୍ଥର ଚଳନ କ୍ଷମତା ସହିତ ଯୁକ୍ତ କରିଥାଏ । ତା'ର ବହୁବିଧ ପରିପ୍ରକାଶ ସମେତ ଏକ ବସ୍ଥଗତ ବାଞବତା ହେବାକୁ ହେଲେ ତାକୁ ଗତି ମଧ୍ୟରେ ତିଷିବାକୁ ହେବ । ଗତି ହେଉଛି ବସ୍ଥର ଏକ ଅଲଙ୍ଘନୀୟ ଧର୍ମ, ତା'ର ଛିତିର ପହତି ଏବଂ ତା'ର ସହକାତ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପର ଏକ ପରିପ୍ରକାଶ ।

ଏ କଥା ଇକ୍ଷ୍ୟ କରିବା କଞ୍ଚ ନୁହେଁ ସେ, ପଦାର୍ଥରାଜିର ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଉଛି ଗତି । ଜୀବଳରୁ, ମଶିଷ ମହାକାଶରେ ବିଚରଣ କରନ୍ତି, ପୋଖତ ଫଳସବୁ ମାଟିରେ ପଡ଼ନ୍ତି, ଆଦି । ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ବହୁ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକ ଯାବିକ ସାନ ପରିବର୍ରନର ଏଉଜି ଘଟଣାର ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ଚରିତ୍ରକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିଥିଲେ, କିନ୍ତୁ ଗତି ସହିତ ଉପାଦାନକୁ ସଂଯୁକ୍ତ କରିବାକୁ ଅଷମ ହୋଇଥିଲେ । ତା'ର କାରଣ ହେଉଛି, ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ସେମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଣିକୋଣ ଥିଲ ସଂକୀର୍ଷ, ଅଧିଭୌତିକ । ଦୃସ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ବିଶ୍ୱର ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ ମୂଳ ଉପାଦାନ ସଂପର୍କିତ ମତବାଦକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ । ବସ୍ଥ ଗଡି ବିନା ତିଷି ପାରେ ନାହିଁ ।

ଗତି ବୋଇଲେ କଂଶ ? ଏଙ୍କେଇସ୍ ଲେଖିଥିଲେ , "ବସ୍ତ୍ର ସଂପର୍କରେ ଯେଉଁ ଗତି କଥା କୁହାଯାଏ , ତାହାକୁ ସାଧାରଣ ଭାବେ ପରିବର୍ଭନ ବୋଲି ମନେ କରାଯାଇ-ଥାଏ ।" ଶତି , ଏହି ଶବ୍ଦଚିକୁ ବ୍ୟାପକ ଅର୍ଥରେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଯେକୌଣସି ପାରସରିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିସାବରେ , ମହାକାଶ ତଥା ସମୟରେ ପ୍ରକଟିତ ଯେକୌଣସି ପରିବର୍ଭନ ହିସାବରେ । ବସ୍ତ୍ରଗତ ପଦାର୍ଥରାଜି ମଧ୍ୟରେ ପରିବର୍ଭନ ବାହ୍ୟିକ ଓ ଆର୍ୟନ୍ତରୀଣ ହୋଇ ପାରେ , ସଂଖ୍ୟାତ୍ମକ ଏବଂ ଗୁଣାତ୍ମକ ହୋଇ ପାରେ , ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ଆକସ୍ୱିକ ହୋଇ ପାରେ , ଆଦି । କଗତରେ ସବୁକିଛିର ପରିବର୍ଭନ ଘଟୁଛି ଏବଂ ଗତିଶୀଳ : ସୃଷ୍ଟାତିସୃଷ୍ଟ ଅଣୁଗୁଡ଼ିକର ପାରସରିକ ରୂପାଚରଣ ଏବଂ ବହୁବିଧ ପାରସରିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା , ମହାକାଶ ମଧ୍ୟରେ ମହାକାଗତିକ ପଦାର୍ଥସବୁ ବିପ୍ରକ ଗତିବେଗରେ ସଂଚଳିତ , ପରିବେଶ ସହିତ କୀବତ ପ୍ରାଣୀମାନେ ନିରବଛିନ୍ ବିପାକରେ ଲିଷ , ସମାଜରେ ତା'ର ସଦସ୍ୟମାନଙ୍କର ଶେଷହୀନ କାର୍ଯ୍କଜଳାପ ଏବଂ ମଣିଷର ଚିତନ କାର୍ଯ୍କକଳାପ ବସ୍ଥଗତ ବାଷ୍ତବତାକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ ।

ଗତିର ଅଖ୍ୟ ପ୍ରକୃତିକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବା , ଅର୍ଥାତ୍ , ଗତିର ବାହାରେ ବସ୍ଥ କୌଣସି

\* ଫ୍ରେଡେରିକ୍ ଏଙ୍ଗେଇସ୍, "Dialectics of Nature", ପ୍ରରତି ପ୍ରକାଶନ, ମସୋ, ୧୯୭୪, ପୂ: ୨୪୭ । ଆକାରରେ ତିଷି ପାରେ ନାହିଁ ବୋଇଲେ ଏ କଥା ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରାଯାଏ ନା ଯେ, ବ୍ୟୁଗତ ଜଗତରେ ସିର ମହର୍ରରାଜି ଏବଂ ଭାରସାମ୍ୟତା ଅଛି । ଗତି ହେଉଛି ଦୁଇଟି ବିପରୀତର – ପରିବର୍ତ୍ତନାୟତା ଏବଂ ଘିରତାର ସନ୍ନିଶ୍ୱଣ । ଘିରତା ହେଉଛି ଗତିର ଇଗାଚର ଅବସା, ଯିଏକି ପଦାର୍ଥରାଚ୍ଚିର ସାପେକ୍ଷିକ ଗୁଣାତ୍ମକ ନିର୍ଦିଷ୍ଟତା ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ । ଶିଶ୍ଚିଏ ଯବକ ହୁଏ , ତା'ପରେ ପରିଶତ ହୁଏ ବୟସରେ , ତା'ର ଦୈହିକ ଏବଂ ମାନସିକ ପରିବର୍ଭନମାନ ଘଟେ, କିନ୍ତୁ ସେସବ୍ ସରେ ସେ ରହେ ଏକ ବ୍ୟକ୍ତି ହିସାବରେ । ଆଉ କେତେକ ଦ୍ୟାତ ମଧ୍ୟ ଧରାଯାଇ ପାରେ , ଏକ ବୁକୁଆ ରାଷ୍ଟ୍ ଉପରେ ଏକାଦିକ୍ରମେ ପଞ୍ଜିବାଦୀ ଶେଣୀର ଗୋଷୀସବ୍ ରାଜତୃ କରି ପାରଡି, ଏକର୍ତିଆମାନଙ୍କର ଏକାଧିପତ୍ୟ ବିଭିନ୍ ରୂପରେ ଗ୍ରିଥାଏ : ସାମରିକ ଏକଛତ୍ବାଦ ଠାରୁ ଆରସ କରି "ନୈତିକ" ଗଣତର ଆଦି ପର୍ଯତ । ତା ସରେ ଏହିସବୁ ରାକନୈତିକ ପରିବର୍ଭନର ସାରମର୍ମ ହେଉଛି ସମାନ : ଏକଗୁଟିଆ ପଞ୍ଚିର ଶ୍ରେଣୀ ରାଜତୁ । ଗତି ଯଦି ସିରତାର ମହର୍ରରାଳି ଏବଂ ଅସ୍ଥାୟୀ ଭାରସାମ୍ୟ ବଳିତ ହୁଏ, ବସ୍ଥୁଗତ ଜଗତ ଆକୃତିହୀନ, ପାର୍ଥକ୍ୟହୀନ ଅବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ପରିଶତ ହେବ । ତଥାକଥିତ ସାପେକ୍ଷ୍ୟବାଦର ଅନ୍ଗାମୀମାନେ ଗତିରେ ସିରତା ବା ସିତାବସାକୁ ଅସ୍ତାକାର କରଡି । ସେମାନେ ସବକିନ୍ନିକୁ ସାପେକ୍ଷ ଏବଂ ଅନ୍ନିର ବୋଲି ବିସ୍ତର କରନ୍ତି ଏବଂ ଗତିର ପକ୍ରିୟାରେ ଯେକୌଣସି ଘଣଗତ ନିହିଁଷତାକୁ ଅସ୍ୱାକାର କରତି । ସେମାନେ , ନିଷୟ ଭୁଲ କରତି ଯେ, ଗଙ୍ଗା ନଦୀର କଳ ହଳାର ହଳାର ବର୍ଷ ଧରି ବହି ଗୁଲିଛି । ଦନ୍ଦବାଦର ଏହା ଏକ କଳତ ଦ୍ଷାତ ଯେ, ଆପଣ କୌଣସି ଏକ ନଦୀରେ ଦୂଇ ଥର ପ୍ରବେଶ କରି ପାରିବେ ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ, ସାପେକ୍ଷ୍ୟବାଦୀମାନେ କହନ୍ତି ଯେ, ଆପଣ ଥରେ ହେଲେ ବି ସେଥିରେ ପ୍ବେଶ କରି ପାରିବେ ନାହିଁ, କାରଣ ସେଥିରେ ସବ୍ବବେଳେ ନିଆ ଜଳ ପ୍ରବାହିତ ହେଉଛି । ଜଣେ ଗ୍ରୀକ୍ ଦାର୍ଶନିକ ପଦାର୍ଥରାଜିର ନାମ ମଧ୍ୟ ଧର୍ଚ୍ଚ ନଥିଲେ , କେବଳ ଆଙ୍କୁଲିରେ ସେସବୁକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ କରି ଦେଉଥିଲେ ଏହି ବିଶ୍ୱାସରେ ଯେ, ସେସବ୍କୁ କୌଣସି ନାମ ଦେଉଁ ଦେଉଁ ସେମାନେ ଆଭ କିଛିରେ ପରିଶତ ହୋଇ ଯାଆନ୍ତି । ଏତାଦ୍ଶ ମତାମତର ଉଦ୍ଭଟତାର ସାକ୍ଷୀ ସେଇଥିରୁ ମିଳିଥାଏ । ଏକ ନଦୀ ନଦୀ ହୋଇ କି ରହିବ ନାହିଁ, କାରଣ ସେ ବହି ଘୁଲିଛି । ଏବଂ ଧର୍ମ ବିଶ୍ୱାସୀମାନେ ଗଙ୍ଗାର ପବିତ୍ ଢଳ ମଧ୍ୟକୁ (ସେମାନଙ୍କ ମତରେ) ଝାମ ଦେଇ ବେଳେ, ନିର୍ଦିଷ ଭାବେ ଗଙ୍ଗା ମଧ୍ୟକୁ ତେଇଁ ଥାଚି ।

ତେଣୁ ଗତି ବୋଇଲେ ଏହାର ବିପରୀଚ, ସିତିଶୀଳତା, ସିରଚା ବା ଭାରସାମ୍ୟତାକୁ ବୁଝାଏ, ଏସବୁଠାରୁ ପୃଥକ୍ ବୋଲି ବୁଝାଏ ନାହିଁ । ସମଞ ସିରତା, ଅବଶ୍ୟ, ହେଉଛି ସାପେକ୍ଷିକ, ଏବଂ ଗତି ଆଉ ପରିବର୍ରନରାଜି ହେଉଛି ଅଖଞ । ସିରତା ବିନା ଗତି ସୟବ, ଏହି ଅର୍ଥରେ ନବୁଝି, ବରଂ, ଏହାକୁ ବସ୍ଥର ସ୍-କାର୍ଣ୍ଣକଳାପର ସୂଚନା ବୋଲି ବୁଝିବାକୁ ହେବ । ଗତି ହିଁ କେବଳ ନିହିଁଷ ଭାବେ

ଜଗତରେ ନୂଆ ଗୁଣାତ୍ମକ ଅବସାରାକି ସୃଷ୍ଠି କରିଥାଏ ଏବଂ ସିରଚାର କାର୍ଯ ହେଉଛି ସେସବୁକୁ ସଂରକ୍ଷଣ କରି ରଖିବା । ସିରଚା ହେଉଛି ସର୍ବଦା ସାପେଛିକ । ଟେବୁଲ ପାଖରେ ବସିଥିଲ ବେଳେ ଆମେ ଗତିହୀନ, ବସିଥିବା ଘର ସହିତ ସାପେଛିକ, ଏବଂ ଘରଟି ହେଉଛି ପୃଥିବୀ ସହିତ ସାପେଛିକ । ଏଥି ସାଥେ ସାଥେ ଆମେ ଅନବରତ ଘୁରୁଛେ, କାରଣ ପୃଥିବୀ ତା'ର ଚତୃଃପାର୍ଶ୍ୱ ସ ବାୟୁ ମଞ୍ଚଳ ସମେତ ତା'ର ମେରୁଦଞ ଏବଂ ସୂର୍ଣ ଗ୍ୱରି ପାଖରେ ଘୁରୁଛି ଏବଂ ସୂର୍ଣ ଛାୟା ପଥ ସମେଚ ଗତିମାନ, ଆଦି । ବସ୍ଥ୍ରଗତ ପଦାର୍ଥରାକିର ସିଚିଶୀକତାକୁ ସଂରକ୍ଷିତ କରିବା ପହତି ମଧ୍ୟ ଦେଇ ସିରଚା ମଧ୍ୟ ସାପେଛିକ । ସେକୌଣସି ଅବସା ହେଉଛି ଅସାରୀ ଏବଂ ପରିବର୍ଭନଶୀକ ଏବଂ ସେକୌଣସି କିମିଷ ବା ପ୍ରପଞ୍ଚର ଅହିତ୍ୱରେ ଥାଏ ଏକ ଆରମ୍ଭ ଏବଂ ରେଷ । ବସ୍ଥୁର ଗତି ହେଉଛି ଅସୃଷ୍ଟିଶୀକ, ଅଛୟ । ଏହା କେବଳ ତା'ର ରୂପ ପରିବର୍ଭନ କରିଥାଏ । ସେକୌଣସି, ଗୋଟିଏ ହେଲେ, ପ୍ରପଞ୍ଚ ବା ପଦାର୍ଥ ନିକକୁ ପରିବର୍ଭନ କରିବାର କ୍ଷମତା ବା ସେକୌଣସି ଅବସାରେ ଗତି ରହିତ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ପଦାର୍ଥସମୂହର ଚାପ ଶୂନ୍ୟ ଡିଗ୍ରୀରେ ନିକଟବର୍ରୀ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେସବୁରେ ପରିବର୍ଭନ ଘଟୁଥାଏ ; କେତେକ ଧାତୁ, ଉଦାହରଣ ସ୍ରୂପ, ଅତି ପରିବାହିତାର ଧର୍ମ ପ୍ରବର୍ଣନ କରିଥାରି, ସାସା ଅହଁ ପରିବାହୀରେ, ହେଲିୟମ ଅତି ତରଳ ପଦାର୍ଥରେ ପରିଶତ ହୋଇଥାଏ , ଆଦି ।

ବସ୍ଥର ନିହିଁଷ ରୂପ ତଥା ଅଞିତ୍ର ଆକାରର ଚିରତନ ପରିବର୍ରନଶୀଳତା ପାଇଁ ଆଭ୍ୟତରୀଶ କାର୍ଯ୍କକାପର ଉହ ତା'ର ଅତନିହିତ ଶକ୍ତି ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ଥାଏ । ଗତି ହେଉଛି ଅନାପେଷିକ, କାରଣ ଏହା ବାହାରର କୌଣସି କିଛି ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ ନୁହେଁଁ, ଯିଏକି ତାକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିବ । ଏ ଜଗତରେ ଚିରତନ ଗତିଶୀଜ ବସ୍ଥୁ, ତା'ର ରୂପରାଶି, ଧର୍ମ ଏବଂ ପରିପ୍ରକାଶ ବିନା ଆଉ କିଛି ନାହିଁ ।

ସିରତାକୁ ଅନପେଷ ରୂପେ ଚିଦ୍ଧଣ କରିବାର ଯେକୌଣସି ଉପାଯ ହେଉଛି ସାପେଷିକ, ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଭଳି ତା'ର ଅବଧାରଣା ଷେତ୍ରରେ ଅସହ୍ୟ । ବହୁ ଦାର୍ଶନିକ, ଅବଶ୍ୟ, ସେଇଳି ନିର୍ଦିଷ ମତାମତର ଅନୁଗାମୀ ଥିଲେ, କାରଣ ସେମାନେ ମୂଳ ଉପାଦାନକୁ ନିଷ୍ଣିୟ ଏବଂ ଅପରିବର୍ଭନଶୀଳ ଭଳି ବିଗ୍ୱର କରୁଥିଲେ ଏବଂ ପ୍ରାକୃତିକ ପଦାର୍ଥସମୂହର ଗତିକୁ ବହିଃଶକ୍ତିର କାର୍ଣ୍ଣ ବୋଲି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରୁଥିଲେ । ଏଥିରୁ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ରାବେ ନିମ୍ନୋକ୍ତ ପ୍ରଶ୍ଚଟି ଉଠିଥାଏ : ସଦି କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥ ଆଭ ଏକ ପଦାର୍ଥକୁ ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟଟି ସଦି ତୃତୀୟକୁ ଗତିଶୀଳ କରେ, ଆଦି, ଚେବେ ସେସବୁ ଗତିଶୀଳ ହେବାକୁ ଆରମ୍ଭ କଲେ କେମିତି ? ପ୍ରକୃତିର ଯାନ୍ତ୍ରିକତାର ଘଡ଼ିଟିରେ ତେବେ ପ୍ରଥମେ କିଏ ଦମ୍ ଦେଇଥିଲ ? ଯେଉଁମାନେ ଉପରୋକ୍ତ ମତେ ବିଗ୍ର କରନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କୁ କୌଣସି ଏକ କିନିଷର ଅଞ୍ଚିତ୍କୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବାକୁ ହେବ, ଯିଏକି ସର୍ବପ୍ରଥମ ପ୍ରେଣାଟି ଯୋଗାଇ ଥିଲା । ଏହି ପ୍ରତୀୟମାନ ଗତିହୀନ ପ୍ରକୃତିର ସାପେଷିକତା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସେଉଳି ଏକ ଅଞ୍ଚିତ୍ କେବଳ ଇଣ୍ପର ହିଁ ହୋଇ ପାରତି । ଆଳିକାଲି ବି କେତେକ ଲେକ ସିରତା ଏବଂ ସିତାବସାକୁ ଅନପେଷ ବୋଲି ପ୍ରସ୍ପ କରିଥାନ୍ତି, ତଥାକଥିତ ଭାରସାମ୍ୟ ତର୍ ଅକାରରେ । ଏହି ଧାରଣାର ଅନୁଗାମୀମାନେ ଆମକୁ ବିଶ୍ୱାସ କରିବାକୁ କହନ୍ତି ସେ, ଗତି ହେଇଛି ସବୃବେଳେ ସାପେକ୍ଷିକ ଏବଂ ଅହାଯୀ, କାରଣ ଏହା କାଳେ ନିବିଁଷ ଏକ ପ୍ରପଞ୍ଚ ପାଇଁ "ସ୍ୱାଭାବିକ" ଭାରସାମ୍ୟ ଅବସା ବ୍ୟତୀତ ଆଭ କିଛି ନୁହେଁ । ଏହି ଭାରସାମ୍ୟ ତର୍ବ୍ତି ମଧ୍ୟ ଅନେକ ସମୟରେ ଦର୍ଶନରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥାଏ ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ଦୂନିଆରେ ହାତୀୟ ତଥା ସାମାଜିକ ମୁକ୍ତି ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମର "ଅସୁକ୍ରିଯୁକ୍ତା" ତଥା "ଅବୈଧତାକୁ" ଏବଂ ଶ୍ରେଣୀଗତ ଆପୋଷ ଏବଂ "ସାମାଜିକ ଅଂଶୀଦାରିତା" ଆଦିର ଆବଶ୍ୟକତାର ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତତାକୁ ପ୍ରମାଣସିହ କରିବା, ଆଦି ପାଇଁ । ଏ ଧରଣର ଅବଧାରଣାର ରାହନୈତିକ ପକ୍ଷପାତିତ୍ ପରିଷାର ଧରା ପଡ଼େ । ସାମାଜିକ ସଂପର୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମୌକିକ ପରିବର୍ଣନ ପାଇଁ ଶ୍ରମିକମାନଙ୍କର ଆକାଂକ୍ଷାକୁ ବ୍ୟର୍ଥ କରି ଦେବା ଦିଗରେ ଏହା ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥାଏ । ଦାର୍ଶନିକ ଦୃଷ୍ଠିରୁ, ଭାରସାମ୍ୟ ତର୍ବି ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ କ୍ଷଣହାଯ୍ୟ । ଆମେ ଯେଭକି ଦର୍ଶାଇଭେ, ଗତି ଅବ୍ୟବସା ବା ଆକସ୍ତିକତା ନୁହଁ, ଏହା ହେଉଛି ବସ୍ଥର ଅନ୍ତିତ୍ର ଏକ ଅନାପେକ୍ଷିକ ପହତି ।

### ୪ – ସାନ ଏବଂ ସମୟର ବସ୍ଥୁଗତ ବାୟବତା

ଦୃଦ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଶର ଆଉରି ଅଧିକ ବିଶ୍ୱେଷଣ କରିବାକୁ ହେଲେ ବସ୍ଥର ମୌକିକ ଧର୍ମରାଳି ହିସାବରେ ହାନ ଓ କାକ ସହିତ ଗତି ବିଷୟରେ ବିର୍ କରିବାକୁ ହେବ । ଲେନିନ୍ କହିଥିଲେ, "ଜଗତରେ ଗତିସଂପନ୍ନ ବସ୍ଥ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନାହିଁ, ଏବଂ ଗତିସଂପନ୍ନ ବସ୍ଥ ହାନ ଓ କାଜ ବିନା ଅନ୍ୟ ଭାବେ ସଂଚଳିତ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ ।"

ପ୍ରଥମ ଦୃଷିରେ ହାନ ଏବଂ କାଳ ସଂହାର ପ୍ରଶ୍ନଟି କଠିନ ମନେ ହୁଏ ନାହିଁ: ଆମ ଚଚୃର୍ପାର୍ଶ୍ୱ କଗତରେ ବହୁବିଧ ପଦାର୍ଥ ରହିଛି । ସେସବୁ ପର୍ସରଠାରୁ ଆନୁପାଚିକ ଭାବେ ରହିଛଚି, ଯଥା, ଦୂରତର, ଉଚ୍ଚତର, ନିମ୍ନତର, ବାମକୁ, ଦକ୍ଷିଣକୁ; ସେସବୁ ଆକାର ପ୍ରକାର ଆଦିରେ ମଧ୍ୟ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ । ଆମ ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱରେ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏବଂ ଘଟଣାରାକି ମଧ୍ୟ ଏକକାକୀନ ବା ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଣ ସମୟାନୁପାତରେ ଘଟିଥାଏ, କେତେକ ସହକରେ ତ ଆଭ କେତେକ ବିକମ୍ଭର । ଅନେକ ଦିନ ଆଗରୁ ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ଇଥ୍ୟ

<sup>\*</sup> ดิ. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "Materialism and Empirio-Criticism", Collected Works, Vol. 14, p. 175.

କରାଯାଇଛି ଯେ, ବସ୍ଥରାକିର ବିଭିନ୍ ସାମଗ୍ରିକତା ଏକ ସାନରେ ଅଥଚ ବିଭିନ୍ ସମୟରେ ହୋଇଥାଏ, ଦର୍ଶକଠାରୁ ଦୂରତ୍ ଅନୁଯାୟୀ ପଦାର୍ଥରାଚିକୁ ବିଭିନ୍ ଭାବେ ଦେଖି ହୁଏ, ସମୟକୁ ମଧ୍ୟ ବିଭିନ୍ ଭାବେ ଦେଖି ହୁଏ – ସେତେବେକେ ଏହା ବିଚକ୍ଷଣ ଘଟଣାବଳୀ ଏବଂ ଭୟଙ୍କର ଅପେକ୍ଷା ଦ୍ୱାରା ପୂର୍ଷ ଥାଏ । ଏହି ଭଳି ପର୍ଦ୍ଧବେକ୍ଷଣର ତାର୍ବିକ ଉପଇଛି ମଧ୍ୟ କେତେକ ପ୍ରଶ୍ନ ଉପସାପିତ କରିଛି । ସେସବୂ ପ୍ରଶ୍ନ ମଧ୍ୟରେ ଅଛି, ବସ୍ଥରତ ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ଘଟନାବଳୀ ବାହାରେ ସାନ ଏବଂ କାଳ ଅବସ୍ଥିତ କି ନୁହଁଁ । ସେସବୁ ବୟ୍ଥଗତ ବାଞ୍ଚତାର ଅଂଶବିଶେଷ କି ନୁହଁଁ ବା ମଣିଷର ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିର ସେସବୁ କଂଶ ଏକ ବିଶେଷ ରୂପ । ଦାର୍ଶନିକମାନେ ଏହିସବୁ ପ୍ରଶ୍ନର ଭରର ବିଭିନ୍ ଭାବେ ଦେଇଛଡି ।

ସାନ ଏବଂ କାଳର ଏକ ବିଶେଷ ଅବଧାରଣା ନିର୍ଭର କରେ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନର ସମାଧାନ ଉପରେ । ଏହା ମଧ୍ୟ ବସ୍ଥରତ ଜଗତର ବୈହାନିକ ଅନୁଧ୍ୟାନ ଷେତ୍ରରେ ସାଫଲ୍ୟରାକି ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ । ଭାବବାଦୀ, ଧର୍ମବାଦୀ ମତାଦର୍ଶଗୁଡ଼ିକ ସାଧାରଣତଃ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରଡି ଏଭକି ଭାବେ ସେ, ବସ୍ଥଟିର ଅପାଥିବ ଏବଂ ପାଥିବ ଧର୍ମରାକି ଯେପରି ଅଛି ବୋଇି କଣାଯାଏ । ଏହା ସୂଚନା ଦିଏ ଯେ, ଏହା ସତ୍ୟ ନୂହେଁ, ଏହା ହେଉଛି ଗୌଣ, ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଏବଂ ସୃଷ୍ଣିଯୋଗ୍ୟ । ବସ୍ଥଗତ ଭାବବାଦ ଅନୁଯାୟୀ, ବସ୍ଥଗତ ଜଗତ ସହିତ ସାନ ଆଭ କାଳ ମଧ୍ୟ ପରମାତ୍ମା ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥିଛ । ପରମାତ୍ମା, କିନ୍ତୁ (ଅଖଣ୍ଡ ଆଇଡିଆ, ଈଶ୍ୱର, ଆଦି) ସାନ ଅଭ କାଳର ବାହାରେ । ଭାବବାଦୀମାନେ କହନ୍ତି, ସୃଷ୍ଣିଶୀକ ପଦାର୍ଥରାକି ଭଳି, ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ଯେଉଁମାନେ ଅଞ୍ଚିତ୍ ଧାରଣ କରନ୍ତି, ପରମାତ୍ମା (ଈଶ୍ୱର) ପ୍ରତି ସମୟର ପ୍ରବର୍ଘ ପ୍ରଯାଳ୍ୟ ନୃହେଁ, କାରଣ ଈଶ୍ୱର ହେଉଛଡି ସମୟର ବାହାରେ ଏବଂ ସେ ହେଉଛଡି ଚିରତନ ।

ମନୋଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରଚ୍ଚି ଯେ , ସମୟ ଏବଂ କାକ ନିର୍ଭର କରେ ମଶିଷ ଉପରେ ଏବଂ ତାହା ବିରାଜ କରି ପାରେ କେବକ ତା'ର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷସ୍ଥାନ ଏବଂ ମନ ମଧ୍ୟରେ । ଇଂରେଜ ଦାର୍ଶନିକ ତ୍ୟାଇିତ୍ ହ୍ୟୁମ୍ଙ୍କ (୧୭୧୧-୧୭୭୬) ମଚାନୁଯାଯୀ କଗତ ହେଉଛି କର୍ଗାର ଉପଇହିର ସାମଗ୍ରିକତା । ଭୋକଙ୍କ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂଚି ପଜ୍ଞରେ କ'ଶ ଅଛି ଏବଂ ଏପରିକି ସେସବୁର ବାହାରେ କ'ଶ ଅଛି , ସେମାନେ ଜାଶି ନଥିଲେ କି ଜାଶି ପାରିବେ ନାହିଁ । ଗୋଟିଏ ଉପଇହିଁ ଅନ୍ୟ ଉପଇହିଁ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ବା ଗୋଟିକ ପରେ ଅନ୍ୟଟି ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ପ୍ରଥମ ଷେତ୍ରରେ , ହ୍ୟୁମ୍ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ . ମନ ପଦାର୍ଥରାଜିର ମହାକାଗଚିକ ନୈକଟ୍ୟର ଏକ ସମ୍ପିକନ ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟ ଷେତ୍ରରେ ଏକ ପାର୍ଥିବ ନୈକଟ୍ୟ ସୃଷ୍ଟି କରେ । ସାନ ଏବଂ କାଳ ପ୍ରତି ସମାନ ଭାବବାଦୀ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ଦେଖିବାଜୁ ମିଜେ ଆଧୁନିକ ବୁର୍ଜୁଆ ଦାର୍ଶନିକଙ୍କ ଷେତ୍ରରେ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟର୍କ୍ତ କେତେକ ତେଥାକଥିତ ନବପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷଦାଦୀ ହାନ , ଦେଁସ୍ୟ ଆଭ ଘନତାକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରନ୍ତି ପଦାର୍ଥବିଦ୍ୟାର ସାଧାରଣ ସଂକେତ ହିସାବରେ । ସେମାନେ ଏସବୁଜୁ ପ୍ରକୃଚିର ବୟ୍ଥନିଷ ଧର୍ମସମୂହକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରୁଥିବା ଅବଧାରଣ। ରୂପେ ବିଗ୍ୱର କରନ୍ତି ନାହିଁ ।

ରାବବାଦୀମାନଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଯାହା ଘଟିଥିଲ, ସେଭଳି ନକରି ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବବର୍ରୀ ବସ୍ଥବାଦର ପୂଖ୍ୟାତ ପ୍ରତିନିଧିମାନେ ଯୁକ୍ତି ଦେଖାଇ ଥିଲେ ଯେ, ସାନ ଏବଂ କାଳର ବସ୍ଥଗତତା ହେଉଛି ପ୍ରକୃତିର ଅଞିତ୍ ପାଇଁ ଏକ ସର୍ଭ ଏବଂ ମୌଳିକ ରୂପସମୂହ । ଦୁହ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ପ୍ରଥମ ପ୍ରଗତିଶୀଳ ଚିତ୍ତାବିଦ୍ମାନଙ୍କର ଧାରଣା ସାନରେ କଗତର ଅସୀମତା ଏବଂ ସମୟରେ ଏହାର ଚିରତନତାକୁ ସଂପୂର୍ଶ ରୂପେ ସଂରକ୍ଷଣ କରିଛି । ଜଗତକୁ ନିସମାନୁଗ, ପ୍ରାକୃତିକ ଗତିସଂପନ୍ ବସ୍ଥ ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରି ନେଲେ ତା'ର ଅଞିତ୍ର ଏହିସବୁ ମୌଳିକ ଆଧାରଗୁଡ଼ିକର ବସ୍ଥଗତ ବାହବତା, ଅନାପେକ୍ଷିକ ଚରିତ୍ର ହୁଏ ସ୍ୱାଭାବିକ ସିହାତ ।

ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ନିହିଁଷ ଭାବେ କହିବା ଦରକାର ଯେ, ହାନ ଏବଂ କାଳର ବସ୍ଥୁଗଚ ବାଞବଚା ଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥର ବାହାରେ କୌଣସି ବିଶେଷ ସାରସରାସମୂହନୁ ସ୍ୱୀକାର କରି ନେବାକୁ ବୁଝାଏ ନାହିଁ । ବସ୍ଥର ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ଛାନ ଏବଂ କାଳ ନିହିଚ ରହିଛି ତା'ର ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ଗୁଣ ହିସାବରେ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ, ବସ୍ଥୁଗତ ବାଞବଚା ହେଲେ ମଧ୍ୟ, ସେସବୁ ବସ୍ଥୁ ନୁହତି, ସେସବୁ ହେଉଛନ୍ତି ତା'ର ଧର୍ମ ଏବଂ ଏହି କାରଣରୁ ସେସବୁର ବସ୍ଥମୟତା ରହିଛି । କିନ୍ତୁ, ବସ୍ଥ ଏବଂ ବସ୍ଥୁମୟତା ଏକା ଜିନିଷ ନୁହେଁଁ । ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ତା'ର ଧର୍ମ, ବସ୍ଥଗତ ଜଗତର ପ୍ରାକୃତିକ ନିୟମ, ଛାନ ଏବଂ କାଳ, ଗତି ହେଉଛନ୍ତି ଚରିତ୍ର ଦୃଷ୍ଣିରୁ ବସ୍ଥନିଷ, କିନ୍ତୁ ବସ୍ଥ ଏ ସମଞ୍ଚ ଧର୍ମ ଆଜ ଗୁଣର ବାହକ, ପ୍ରପଞ୍ଚରାହି ମଧ୍ୟରେ ବସ୍ଥଗତ ସଂପର୍କରାଶିର ଭିରି, ଏବଂ ଚିରତର ପରିବର୍ରନ ମଧ୍ୟରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟାନୁଭୂତି ଦ୍ୱାରା ଅନୁଭୂତ ମୂଳ ଭିରି ।

ସାନ ଏବଂ କାଳ ବୋଇଲେ କଂଶ ? ସେଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛନ୍ତି ଗତି ମଧ୍ୟରେ ବସ୍ଥର ଅବସ୍ଥିତି ପାଇଁ ଅପରିହାର୍ଣ୍ଣ ମୌକିକ ସର୍ଗ, ବସ୍ଥଠାରୁ ଅବିଜିନ୍ନ, ବସ୍ଥଗତ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକିରେ ନିୟମଶୀଳତା ଏବଂ ପାରମ୍ପରିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ସର୍ବାପେକ୍ଷା ସାଧାରଣ ଆଧାରସମୂହ । ବିଶେଷ ଭାବେ, ସାନର ଅବଧାରଣା ପାରସ୍ପରିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାଭୁକ୍ତ ବସ୍ଥଗତ ପଦାର୍ଥରାଜିର ସହାବସାନର ସାବିକ ପଦ୍ଧତି, ସେସବୁର ପ୍ରସାରଣ, ନୈକଟ୍ୟ ଏବଂ ଗଠନତାନ୍ହ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ସମୟର ଅବଧାରଣାଟି ବସ୍ଥନିଷ ବାଞ୍ଚବତାର ପରିବର୍ଗନତାର ସାବିକ ପଦ୍ଧତିକୁ ଦର୍ଶାଇ ଥାଏ, ଯିଏକି ବସ୍ଥଗତ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ସ୍ଥିତି କାଳ ଏବଂ ଜଗତରେ ଏକାଦିହମେ ଘଟୁଥିବା ଘଟଣାରାଜିକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ।

ଏକଦା ଏଉକି ଏକ ବ୍ୟାପକ ଅଭିମତ ପ୍ରଚଳିତ ଥିଲ ଯେ , ଛାନ ଏବଂ କାଳ ହେଉଛି ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ଘଟଣାବଳୀର ଶୂନ୍ୟ ଆଧାର । ଏହି ଭଳି ଏକ ଅବଛାନ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ ବିଖ୍ୟାତ ଇଂରେଜ ପଦାର୍ଥବିଜ୍ଞାନୀ ଆଇଜାକ୍ ନିଉଟନ୍ (୧୬୪୨-୧୭୨୭) ।

ତାଙ୍କ ମତବାଦଟି ୧୯ଶ ଶତାବ୍ଦୀ ଦର୍ଶନରେ ସାନ ଆଉ କାଳ ସଂକ୍ରାତ୍ତ ଅବଧାରଣା ଉପରେ କମ୍ ପ୍ରଭାବ ପାତ କରି ନଥିଲା । ନିଉଟନ୍ଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସାନ ଥିଲା ଏକ ଅଚକମାନ, ଧାରାବାହିକ, ସମଧର୍ମୀ, ସମସ୍ତ ସଂପ୍ରସାରିତ ପଦାର୍ଥ, ଅଣ୍ଡକୋଷ ଏବଂ ସେସବୁର ଗତି ପାଇଁ ସୀମାହୀନ ଆଧାର ଏବଂ ସମୟ ହେଉଛି ବିଶୁଦ୍ଧ, ସମଧର୍ମୀ ନିୟମାନୃବର୍ରୀ ଏବଂ ଧାରାବାହିକ ସାୟିତ୍, ଅନତ୍ତ ଏବଂ ଅପରିବର୍ତ୍ତନାୟ । ସେ ସାନ ଏବଂ କାଳକୁ ବସ୍ଥୁଗତ ବାସ୍ତବତା ରୂପେ ଦେଖିଥିଲେ, ଯିଏକି ସବୁକିଛିକୁ ନେଇ ଗଠିତ ଏବଂ କାହାରି ଉପରେ ଅନିର୍ଭରଶୀଳ । ସେ ବସ୍ଥର ଗତି ଏବଂ ସାନ, କାଳର ଧର୍ମରାଶି ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ଯୋଗସୂତ୍ର, ଏବଂ ସାନ ଆଉ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କକୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିଥିଲେ । ଆକି ଆମେ ଦେଖୁଛେ, ସେସବୁ ମତାମତ ହେଉଛି ସୀମିତ, କାରଣ ବସ୍ଥ ଏବଂ ତା'ର ଭୁଣରାଶି ମଧ୍ୟରେ ଏହା ତୀବୁ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦର୍ଶାଇଥାଏ ।

## ୫ – ବସ୍ଥର ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ଗୁଣରାଶି ମଧ୍ୟରେ ଆଚ୍ଚଃସ•ପର୍କ

ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥୁବାଦ ମନେ କରେ, ବସ୍ଥର ଅଞିତ୍ର ଆକାର ହିସାବରେ ହାନ ଏବ॰ କାଳ ଏହାର ବାହାରେ ତିଷି ପାରେ ନାହିଁ, ବସ୍ଥର ବାହାରେ ସେସବୁ ହେଇଛି ଶୂନ୍ୟ ଅବଧାରଣା ଏବ॰ ବିମୂର୍ଭତା । ସେସବୁ କେବଳ ଆମର ମନରେ ତିଷି ପାରେ ।

ଗତି ଉପରେ ଶୂନ୍ୟ ଏବଂ ପାର୍ଥିବ ସଂପର୍କର ନିର୍ଭରଶୀଳତ। ଏବଂ ବସ୍ଥୁଗତ ପଦାର୍ଥରାକିର ପାରଷରିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ହୃଦ୍ବୋଧ ସ୍ୱୀକୃତି ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ ଆଧୁନିକ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନ । ଆଇନ୍ଞାଇନ୍ଙ୍କ ଆପେଷିକ ତର୍ବ୍ୱ ପ୍ରମାଣ କରିଛି ସେ , ପଦାର୍ଥରାକିର ଶୂନ୍ୟ ଏବଂ ପାର୍ଥିବ ଧର୍ମ ପରିବରିତ ହୁଏ ସେମାନଙ୍କ ଗତିବେଗ ଅନୁଯାୟୀ । କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥର ଗତିବେଗରେ ଅରିବୃଦ୍ଧି ଘଟିଲେ , ତା'ର ଦୈର୍ଘ୍ୟତାରେ ଆପେଷିକ ଷୁଦ୍ରତା ଘଟେ , ଯେଉଁ ଦିଗରେ ତାହା ଗତି କରୁଥାଏ ସେଇ ଅନୁଯାୟୀ , ତା'ର ଘନତା ବଡ଼ୁଥାଏ ଏବଂ ତନ୍ ମଧ୍ୟରେ ଘଟୁଥିବା ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହର ଛଦ କମି ଆସେ । ବିଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ଏ କଥା ପ୍ରମାଣ କରିଛି ଯେ , ଛାନର ଜ୍ୟାମିତିକ ଧର୍ମରାଶି ଏବଂ ପାର୍ଥିବ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାକିରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟେ ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ ଶକ୍ତିସମୂହର ପ୍ରଭାବ ଫଳରେ । ଏହି ପ୍ରଭାବ ପାତ ପଛରେ ତଥ୍ୟରାଜି ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ଦୃଷ୍ଣାତ ସ୍ରରୁପ , ମହାକାଶ ରଶ୍ମି ମଧ୍ୟରେ ସୃକ୍ଷ୍ମାତିସୃକ୍ଷ୍ମ ଅଣୁମାନଙ୍କର ଜୀବନ କାଳ ଅଧିକ ହୋଇଥାଏ , ସେମାନେ କମ୍ ଗତିବେଗ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଅବଛାଠାରୁ । ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇଛି ଯେ , ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ କ୍ଷେତ୍ରଗୁଡ଼ିକର ପ୍ରଭାବାଧୀନରେ ଆଲେକ ରଖ୍ଯିସବୁ ବଳ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ବିଷ୍ଣୁ ବ୍ରହ୍ମଣ କ୍ଷେତ୍ରଗୁଡ଼ିକର ପ୍ରଭାବାଧୀନରେ ଆଲେକ ରଖ୍ଯିସବୁ ବଳ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ପ୍ରମାଶିତ କରେ । ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ମିକିଛି ସେ , ଶକ୍ତିଶାଳୀ ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ କ୍ଷେତ୍ରଗୁଡ଼ିକ ସହିତ ମହାକାଗତିକ ପଦାର୍ଥରାଜିରେ ଭୌତିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ ଶିଥିଳ ହୋଇ ଆସେ ।

ବସ୍ଥମୟ ପଦାର୍ଥରାଜିର ଶୂନ୍ୟ ଏବଂ ସମୟ ପାରାମିଟର ହେଉଛି ଦେିର୍ଘ୍ୟ, ଅଞିତ୍ର ସମୟ କାଳ) ଏହି ଭାବେ, ଆପେକ୍ଷିକ । ସେସବୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ ବସ୍ଥଗତ ବ୍ୟବସାର ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ ଶକ୍ତି ଏବଂ ଗତିବେଗ ଅନୁଯାୟୀ । ନିଉଟନ୍ଙ୍କ ଧାରଣାର ବିପରୀତରେ, ସାନକୁ ତେଶୁ ନିର୍ବିତ ଭାବେ ବ୍ରହ୍ମାଞ୍ଚର ବିଭିନ୍ ବିନ୍ଦୁ ତଥା ଅବସାରେ ସମଧର୍ମୀ ଏବଂ ସମୟର ପ୍ରବାହକୁ ଅନିୟମିତ ବୋଲି ବିଷ୍କର କରିବାକୁ ହେବ । ଆଧୁନିକ ପଦାର୍ଥବିଜ୍ଞାନ ଗତିବେଗର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ପଦାର୍ଥରାକି ତଥା ଶୂନ୍ୟଗତ ବିରତିର ସଂପ୍ରସାରଣକୁ ପ୍ରମାଣିତ କରିଛି । ତେଣୁ, ବସ୍ଥର ଅଞିତ୍ର ବସ୍ଥଗତ ରୂପରାଶି ହିସାବରେ ସାନ ଏବଂ କାଳର ଅତ୍ତର୍ନିହତ ଐକ୍ୟକୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରେ ।

ଏ କଥା କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ଯେ, ଶୂନ୍ୟ ପାର୍ଥିବ ଧର୍ମରାଶିର ଆନୁପାତିକତାକୁ ଘାନ ଏବଂ କାଳ ବାହାରେ ବାଞବ ଅଞିତ୍କୁ (ସୃକ୍ଧାତିସୂକ୍ଷ୍ଣ ଅଣୁରାଶି) ସମର୍ଥନ କରିବା ହିସାବରେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁଁ । ଶୂନ୍ୟ-ପାର୍ଥିବ ସଂପର୍କରାଜି ହେଉଛି ସାବିଁକ ଏବଂ ଯେକୌଣସି ବହ୍ଯଗତ ପ୍ରକ୍ରିୟା ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ (ପାରମାଣବିକ ଜଗତ ସମେତ), ଏବଂ ଏହି ଅର୍ଥରେ ସେସବୁ ତଳମାନ ବସ୍ଥ ଭଳି ଅନପେକ୍ଷ ।

ଚଳମାନ ବସ୍ଥୁର ସ୍ଥିତି ପାଇଁ ମୌଳିକ ସର୍ର ହିସାବରେ ଶ୍ନ୍ୟ-ପାର୍ଥିବ ସଂପର୍କରାଳି ମଧ୍ୟ କେତେକ ଧର୍ମର ଅଧିକାରୀ । ଦ୍ୟାତ ସ୍ରୂପ , ସାନର ଅଛି ତିଆୟତନିକତା , ଯିଏକି ନିବିଡ଼ ଭାବେ ଗତିର ସାଧାରଣ ନିୟମାନ୍ଗତତା ସହିତ ସଂଯକ୍ତ । ଯେକୌଣସି ପଦାର୍ଥର ଅବଛାନ ଏବଂ ବିଞ୍ତି ତଥା ଛାନ ମଧ୍ୟରେ ପଦାର୍ଥସମ୍ହର ବିଶେଷ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଜି ଏବଂ ପାର୍ଷରିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ସଂଘଟନକୁ ତି ସମନ୍ୟ ଦୈର୍ଘ୍ୟ , ପସ୍ଥ ଏବଂ ଉଚ୍ଚତା) ସାହାଯ୍ୟରେ ବିଶଦ ଭାବେ ବର୍ଷନା କରି ହେବ । ପଦାର୍ଥବିଦ୍ୟା ଚତ୍ରଃଆୟତନିକ ଣାନ – କାଳ ଅବଧାରଣାକୁ, ଯିଏକି ହେଉଛି ତ୍ରି ଶ୍ନ୍ୟ ସମନ୍**ୟ**ରାକି ସହିତ ଏକ ପାହିଁବର ସନ୍ନିଶ୍ଣର ଫଳ ସ୍ରୂପ, ବ୍ୟବହାର କରିଥାଏ ପଦାର୍ଥରାଜିର ଅବସ୍ଥାନ ତଥା ଗତିକୁ ବର୍ଷନା କରିବା ପାଇଁ । ଗଣିତ ବିଦ୍ୟା କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ ବହୁଆୟତନିକ ସ୍ଥାନର ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ । କିନ୍ତୁ ଏହିସବୁ ସାନ ହେଉଛି ଯୁକ୍ତିସନ୍ତ ବିନ୍ୟାସ ଏବ• ଏସବ୍ କ୍ୟବହତ ହୋଇଥାଏ ବିଭିନ୍ ଧର୍ମ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କକୁ ଚିହିୃତ କରିବା ସେମତଳ, ବିହୁ, ଆକାର, ରଙ୍ଗ, ତାପ, ଗତିବେଗ, ଗ୍ୱପ, ଆଦି) ସମେତ ପ୍ରକୃତ ଗଠନ ଏବ• ବିଞ୍ଚିର ଶୃନ୍ୟଗତ ବେଁଶିଷ୍ୟରାଜିକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବାରେ । ଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥର ପ୍ରକୃତ ସାନ ହେଉଛି ତିଆୟତନିକ । ଆଧୁନିକ ବିଛାନ ଏହିଥିରୁ ଯାତୁ। କରିଥାଏ ସ୍ୟୁାଣ୍କଗତ , ବହତ୍ କଗତ ବା ମହାକାଶରେ ପୂକ୍ତିର ଯେକୌଣସି ପୂକ୍ତିୟାକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କଲ୍ଲବେଳେ । ମୃତ ପ୍ରାଣୀର ଆତ୍ମାସକୁ ଚତୁଃଆଘତନିକ ବା n - ଆଘତନିଜ ଘାନରେ ବାସ କରଡି

эг

ବୋଇି ଆଜିକାଲି ସିରିଟିପହ୍ଲୀମାନେ ଯେଉଁ କଥା କହନ୍ତି, ତାହା ରହସ୍ୟବାଦ, ବୈଜ୍ଞାନିକ ଞ୍ଜାନ ସହିତ ଅସ•ଗତି ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୂହେଁଁ ।

ସାନଠାରୁ ପୃଥକ୍ , ଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥର ସିତିର ରୂପ ହିସାବରେ ସମୟ ହେଉଛି ଏକଆରଚନିକ , ଏକଦିଗାଭାମୁଖୀ ଏବଂ ଅପଷାଦ୍ମୁଖୀ । ଭୌତିକ କର୍ମ ସର୍ବଦା କାରଣରୁ ଚା'ର ଫଳ ଆଡ଼କୁ ବସ୍ଥରତ ବାଞବଚା ମଧ୍ୟରେ ଗ୍ୱଛିଥାଏ । ବସ୍ଥର ପ୍ୱବିକାଶ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହେଇଛି ଅପଷାଦ୍ମୁଖୀ , ଏହା ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ କେବକ ଅତୀଚରୁ ଭବିଷ୍ୟତନ୍ତୁ ପରିବର୍ଭିତ ହେବାକୁ ସକ୍ଷମ ସମୟରେ , ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଦିଗକୁ ନୁହେଁ । ସମୟ କେବକ ଗୋଟିଏ 'ଦିଗରେ ବହିଥାଏ ଏବଂ ଏହା ଅପରିବର୍ଭନୀୟ । ବର୍ଭମାନ ଏବଂ ଭବିଷ୍ୟତ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳି ସଂକ୍ରାତରେ କାର୍ଯ୍ୟାନୁଷାନ କେବକ ସନ୍ତବ , ଅତୀତ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ପାଇଁ ସନ୍ତବ ନୁହଁଁ । ସମୟର ତଥାକଥିତ ଓଇଟପାଇଟ ବା ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନର ଭାବବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକ ସହର୍ଭ, ଯିଏକି କାକେ ବର୍ତ୍ତମାନରୁ ଅତୀତ ଆଡ଼କୁ ବହେ , ବିଦ୍ଧାନର ତଥ୍ୟର ବିପରୀଚରେ ଯାଇଥାଏ । ଆଧୁନିକ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଦ୍ଧାନ ସମୟର ଅପଷାଦ୍ମୁଖୀନତାକୁ ଯୋଗ କରିଥାଏ ମୌକିକ ଏକ୍ତେପିକ୍ , ଏଭେକ୍ରୋଡାଇନାମିକ ଏବଂ କସ୍ମୋଇଜିକାଇ ପ୍ରହିୟାରାଳିର ଅପରିବର୍ତ୍ତମୟତା ସହିତ ।

ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ଭାବେ ଚକମାନ ବସ୍ଥ ହିସାବରେ ଜଗତର ଅବଧାରଣ। ଏହି ସିହାବକୁ ନେଇଯାଏ ଯେ, ସାନ ଏବଂ କାଳ ହେଉଛି ସୀମାହୀନ । ବସ୍ଥ ହେଉଛି ସୀମାହୀନ, କାରଣ, ପ୍ରଥମତଃ, ଏହା ହେଉଛି ଅନପେକ୍ଷ ବସ୍ଥଗତ ବାଞବତା, ଯା'ର ବାହାରେ କୌଣସି ଅକ୍ତିତ୍ୱ (କୌଣସି ସିରିଟ୍, ଈଶ୍ୱର ଆଦିର) ସମ୍ଭବ ନୂହେଁ । ଦି୍ତୀଘତଃ, ବସ୍ଥ ହେଉଛି ତା'ର ଗଢ଼ଶରେ ଏବଂ ତା'ର ଅଞିତ୍ର ପେଦାର୍ଥ, ପ୍ରପନ୍ଥ, ପ୍ରକ୍ରିଯା, ଘଟଣା, ଧର୍ମ ଏବଂ ସଂପର୍କର) ବିଷେଷ ରୁପରାଶିର ଗୁଣାତ୍ମକ ବହୁବିଧତାରେ ସୀମାହୀନ । ତୃତୀୟତଃ ଏହାର ଅତନିହିତ ସ୍କାର୍ଯକଳାପ, ସ୍ପରତି ଏବଂ ସ୍ବିକାଶ, ଯିଏକି ଭୌତିକ ସଭାର ସର୍ବଦା ନୂଆ ନୂଆ ରୁପକୁ ଜନ୍ମ ଦେଉଛି, ହେଉଛି ସୀମାହୀନ । ଚଳମାନ ବସ୍ଥର ସୀମାହୀନତା କହିରେ ଏହାର ଅଞିତ୍ର, ଅର୍ଥାତ୍ ମୌଳିକ ରୁପରାଶିର ସାନ ଏବଂ କାଳର ସୀମାହୀନତାକୁ ବୁଝାଏ ।

ଅଧିରୌତିକବାଦୀମାନେ ସବୁ ଯୁଗରେ ଭୌତିକ ଜଗତର ସୀମାହୀନତାକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରି ଆସିଛଚ୍ଚି । ଦୃଷ୍ୱାତ ସ୍ରୂପ, ଜମାନ୍ ଦାର୍ଶନିକ ଇଭକେନି ଡିଭରିଂ (୧୮୩୩-୧୯୨୧), ଯାହାଙ୍କୁ ଏଙ୍ଗେଇସ୍ ତୀବ୍ର ଭାବେ ସମାଲେଚନା କରିଥିଲେ, ବିଶ୍ୱାସ କହୁଥିଲେ ସମୟର ଏକ ଆରୟ ଥିଲ । ଏହାର ଏକମାତ୍ର ସିହାତ ହେଇଛି, ଜଗତର ସଞ୍ଚଳନ ଆରୟ ହୋଇଥିଲ କୌଣସି ପ୍ରେରଣା ଦ୍ୱାରା, ଯାହାର ଏକମାତ୍ର ଯଥାଯଥ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ହେଉଛି ଏକ ଐଶ୍ୱରିକ କାର୍ଣ୍ଣ । ନିଉଥମିକମ୍, ଆଧୁନିକ କାଥୋଲିକ୍ ଦର୍ଶନ କେବଳ ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ଉପରେ ଏହି ଅସୀମତାର ଗୁଣଟିକୁ ଆରୋପ କରିଥାଏ ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ତଥା ହାନ ଏବଂ କାଳକୁ ଦେଷେ ସୃଷ୍ଣ କିନିଷ ହିସାବରେ । ୧୬ଶ ବିଶ୍ୱ ଦର୍ଶନ କଂଗ୍ରେସରେ ବିଭିନ୍ନ ବୁର୍କୁଆ ପଞିତମାନେ ପମାଶ କରିବାନୁ ଚେଷା କରିଥିଲେ ସେ, ଆଧୁନିକ ମହାକାଗଚିକ ତଥ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମାକ୍ତର "ସୃଷ୍ଟିଗତ କାର୍ଯ" ସଂକ୍ରାତ ଅବବିଶ୍ୱାସକୁ ସ୍ୱୀକାର କରୁଛି । ଏହି କଥାର ସପକ୍ଷରେ ସେମାନେ ଆଇନ୍ଷାଇନ୍ଙ୍କ ଆପେକ୍ଷି କତା ତର୍ୱ ଅନୁଯାୟୀ ବ୍ରହ୍ମାକ୍ତର "ବକ୍ରତା" ଏବଂ ଆମ ବ୍ରହ୍ମାକ୍ତରେ ପରିଦୃଶ୍ୟମାନ "ଛାୟାପଥସମୂହର ବିଞାର" ଦୃଷାତ ଦେଇଥାତି, ଆଦି । ଆବିଷାରଗୁଡ଼ିକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଇଥାଏ ସାନ ତେଥାକଥିତ "ବହ ବ୍ରହ୍ମାକ୍ତ", "'ବ୍ରହ୍ମାକ୍ତର' ସର୍ବଶେଷ ବ୍ୟାସାର୍ବର" ଧାରଣା) ଏବଂ କାଳରେ ସେର୍ବଶ୍ରେଷ ପରମାଣରୁ ବ୍ରହ୍ମାକ୍ତର ସୃଷ୍ଠି କଗତର ସାମିତତାର ପ୍ରମାଣ ହିସାବରେ ।

ତା' ସର୍ଭ୍ୱେ, ଆଧୁନିକ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନର ସାଫଲ୍ୟରାକି କଗତର ଦୃହୃମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଅବଧାରଣାକୁ ଖଞ୍ଚନ ନକରି ବର॰, ଆଉରି ଦୃଢ଼ ଭାବେ ପ୍ମାଣ କରିଥାଏ । ତେଣ୍ "ବଦ୍ଧ ବ୍ୟୁାଞ"ର ଅବଧାରଣା ଏବଂ ସମାନ ଭାବେ ସଂପ୍ସାରିତ , ସହିତ ବ୍ୟୁାଷର ବର୍ରମାନର "ସ୍ତିକୃତି", ଏପରିକି ସେସବୁକୁ ତର୍ଗତ ଭାବେ ବିଶେଷଣ କଲେ ମଧ୍ୟ, କେବଳ ନିହିଁଷ ଅଂଶ ବ୍ୟଗତ ବାୟବତାର ଏକ "ଅଂଶବିଶେଷ" ପତି ପଯୋଳ୍ୟ, ଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥୁର ସମଗ୍ର କଗତ ପ୍ରତି ପ୍ଯୋଜ୍ୟ ନୁହେଁ । ବସ୍ଥୁର ଏହି "ଅଂଶବିଶେଷର" ("ଆମ ବ୍ୟୁାଷ୍ଟର") "ବଦ୍ଧଗ୍ଣ" ଏବଂ "ସୀମିଚତା" ଅନ୍ୟ, ଅଗଣିତ, ବହୁବିଧ କରତର , ଯିଏକି ଆମ କଗତ ଇଳି ଦେଖା ନଯାଇ ପାରେ , ଅଞିତ୍କୁ ବାଦ୍ ଦିଏ ନାହିଁ, ବରଂ ପୂର୍ବିଛିତ ବୋଇି ଧରି ନିଏ । ଯେକୌଣସି ଭୌତିକ ରୂପର ସେ ପରମାଣୁ, ସ୍ୟା, ଛାୟାପଥ, ମେଟାଛାୟାପଥ ଅଥବା ଆମର ସମଗ୍ ବହୁାଷ ହେଉ, ଯାହା ସାଧାରଣ ଭାବେ ଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥୁ ସହିତ ସମାନ ନୂହେଁଁଁ) ସୀମିତତା ସାନରେ ଏବଂ ଆରମ୍ଭ ଓ ଶେଷ ସମୟରେ ହୁଏ । ବସ୍ଥ ଏବଂ ତା'ର ଗତି ହେଉଛି ସୀମାହୀନ । ଏହି ଭୌତିକ ଜଗତ – "ଆମ" ଜଗତ ହେଉଛି କେବଳ ସ୍ଥାନ ଏବଂ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ଗତିମାନ ବୟୁଗତ ବାଞବତାର ଅନ୍ୟତମ ବିଦ୍ୟମାନ ପରିପକାଶ – ଅନିଶେଷମାନ । ଏହି ଧାରଣାଟିକୁ ମାର୍କସ୍ଙ ପୂର୍ବବର୍ରୀ କେତେକ ବୟୁବାଦୀ (ବୁନୋ ପ୍ରଭୃତି) ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ ଏବଂ ଏଙ୍ଗେଇସ୍ ଏହା ଉପରେ ଢୋର ଦେଇ କହିଛଡି ଯେ, "ଅବଶିଷଙ୍କ ପାଇଁ ଅନତ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ଜଗତସମୂହର ଚିରତନ ଭାବେ ଗୋଟିକ ପରେ ଗୋଟିଏଟ କ୍ରମାନୁବର୍ତ୍ତନ ହେଉଛି ସୀମାହୀନ ସାନ ମଧ୍ୟରେ ଅଗଣିତ କଗତର ଅବସାନ ସହିତ ବ୍ୟବସା ସବୁ ତିଷି ପାରଚି ନାହିଁ, ଯେଉଁମାନେ କି ସାନରେ ସଂପ୍ରୀର୍ଷ ରୂପେ ବଦ୍ଧ ଏବଂ "ବଦ୍ଧ" ଜଗତର ପ୍ରତିମୂର୍ଭିକୁ ମଧ୍ୟ ଏହି ଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ପ୍ରଶ୍ନାଧୀନ କରାଯାଁ ପାରେ ।

\* ଫ୍ରେଡେରିକ୍ ଏଟ୍ଟେଲସ୍, "Dialectics of Nature", p. 39.

ସ୍ଥାନ ଏବଂ କାଳର ଅସୀମତା ଉଦ୍ଘାଟିତ ହୋଇ ନାହିଁ ଏକେଇ ରୂପ ଆଇ ଅବସ୍ଥାରେ ବସ୍ଥର ଏକ ଅତହୀନ ଏକାରକମର ଅଞିତ୍ୱ ମଧ୍ୟରେ । ବସ୍ଥରତ ବାଞବତା ହେଉଛି ଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥର ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ନୂତନ ପରିପ୍ରକାଶର ଅତହୀନ ଉନ୍ନେଷ ।

### ୬ – ବସ୍ଥର ସ୍ବବିକାଶ

ଦୃହ୍ମୂଳକ ବୟ୍ଥବାଦ ବୟ୍ଥର ଗତିକୁ ତା'ର ସ୍ବବିକାଶ ବୋଲି ବିଘ୍ର କରେ । ଏହି କଥାଟି ଉପରେ କୋର ଦେବା ଦରକାର । ସାନ ଏବଂ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ଦେଖା ଦେଉଥିବା ପରିବର୍ତ୍ତନସମୂହର ସମଷ୍ଟି କେବଳ କେତେକ ପ୍ରପଞ୍ଚର ଅନ୍ୟ କେତେକ ବିଦ୍ୟମାନ ପ୍ରପଞ୍ଚଳୁ ରୂପାତରଣକୁ ଯେ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରେ, ତା ନୂହେଁ, ବସ୍ଥର ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି କିପରି ତା'ର ଅବସ୍ଥିତିର ନୂତନ ରୂପକୁ ଜନୁ ଦେଉଛି, ତାହା ଦର୍ଶାଇଥାଏ । ବସ୍ଥର ଗତି ଉଚ୍ଚତର ଧରଣର ପଦାର୍ଥରାକି ଏବଂ ନୂତନ ଧର୍ମ ତଥା ନିୟମାନୁଗତତାଧାରୀ ଆଉରି ଜଟିକ ଗଢ଼ଣକୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ । ଜଗତର ବିକାଶ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଭାବେ ଭୌତିକ ବ୍ୟବସାର ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ ଗୁଣଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନରାକିକୁ ନେଇ ଗଠିତ, ଯେଉଁଥିରେ ଘୁଣଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନରାକି ମଧ୍ୟ ଦେଇ ପଦାର୍ଥସବୁ ଦେଖା ଦେଇଥାବି ଏବଂ ଉଭେଇ ଯାଇଥାବି ପ୍ରଗଡି ଏବଂ ପଷାଦ୍ଗତି ସହିତ । ବସ୍ଥର କ୍ଷମତା ନିର୍ଭର କରେ ତା'ର ସ୍ବିକାଶ ମଧ୍ୟରେ, ଏହା ଅଭ୍ୟବୟକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରେ ତା'ର ପୂର୍ଷତାର ଶୀର୍ଷ ବିଦୂର ନିର୍ଦ୍ଧି ଅବସାରାକି ଅଧୀନରେ, ଅର୍ଥାତ୍, ତିଉନଶୀଳ ମନରେ, ସେଉଁଥିରେ ବସ୍ଥ ନିକିକୁ ଅନୁଉବ କରେ ।

ବିଦ୍ୟମାନ ବହୁବିଧ ପରିବର୍ଭନରାଜିକୁ ଶ୍ରେଣୀବିନ୍ୟାସ କରିବାର ପ୍ରଚେଷ୍ଟା ଅବିସ୍ତରଣୀୟ କାଳନ୍ତ ଗୁଇି ଆସିଛି । ଦୃଷ୍ଣାତ ସ୍ରୂପ, ପ୍ରାଚୀନ ଗ୍ରୀକ୍ ଦାର୍ଶନିକ ଆରିଷ୍ଟୋଟଲ (ଖ୍ରୀ : ପୂ : ୩୮୪-୩୨୨) ଛଅଟି ପ୍ରକାରର ଗତିକୁ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ କରି ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ : ଅଭ୍ୟୁଦୟ, ଧି୍ୟସ, ଗୁଣରେ ପରିବର୍ଭନ, ଅଭିବୃହି, ହ୍ରାସ ଏବଂ ଜ୍ଞାନ ପରିବର୍ଭନ । ବୈଶେଷିକ ଦର୍ଶନର ପ୍ରତିଷାତା କନାଦ (ଖ୍ରୀ : ପୂ : ୩ୟ ଶତାଦୀ) ଜଗତର ସମଷ ପରିବର୍ଭନକୁ ସହିକ୍ଷଣ ଏବଂ ଅସହିକ୍ଷଣରେ ବିଭକ୍ତ କରିଥିଲେ । ଇଂରେଜ ବସ୍ଥବାଦୀ ଫ୍ରାନ୍ସିସ୍ ବ୍ୟାକନ୍ (୧୫୬୧-୧୬୨୬) ୧୯ଟି ଧରଣର ଗତିକୁ ନାମିତ କରିଥିଲେ : ଦୋଳନ, ନିଷ୍କ୍ରିୟତା, ଭଦୀପନା, ବିଦ୍ୱେଷ, ଆଦି । ୧୮ଶ ଶତାଦୀର ଅଧିଭୌତିକ ଦାର୍ଶନିକମାନେ ଗତି ସଂପର୍କରେ ଧାରଣା କରିଥିଲେ – ହାନରେ ପଦାର୍ଥରାଜିର ହାନ ପରିବର୍ଭନ, ବିଭିନ୍ନ ଯାବିକ ଗତିର ପୃଥକ୍କରଣ : ସରକରେଁ ଖିକ, ଦୋଳନିକ ଏବଂ ଚଳ୍ଚାବର୍ଭନ, ଆଦି । ତା ସର୍ଭ୍ୱ ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବବର୍ଣୀ କୌଣସି ଦାର୍ଶନିକ ଗତିର ରୂପରାଜିର ଶ୍ରେଣୀବିନ୍ୟାସ ପାଇଁ କୌଣସି ବେଁ ଞାନିକ ନାତିର

| ମୌଳିକ ଭୂପରାକ୍ରି ମଧ୍ୟରେ ପାରସ୍ବରିକ ଯୋଗସୁତ୍ର<br>"୧୫ କେଟ୍ରରେ ସ୍ପୋଟ୍ୟ, ବଡି ହେଇଛି <u>ସାଧାରଣ ଭାବେ ପ</u> ରିବର୍ <u>ଶ ।"</u> | − ଏକ୍ଟେଇସ୍<br>ଅଧିକିଙ୍ୟାବାସୀ ମଚ | ସାମାହିକ<br>ସାମାହିକ<br>ସେସମୂହରେ<br>ସରିଶତ ହୁଅନ୍ତି ।          | ତେ ବଟ<br>ଇଚଚର ରୁପଗ୍ରନିକ ମଧ୍ୟରେ ଗତିର<br>ନିମ୍ନବର ରୁପଗମୁହର ହିଯାହୁ ହିସାବହୁ<br>ନିଆଯାଏ ନାହିଁ । |                                                                                | "ଯାୱିକ, ଆଶବିକଆଦି ରଚିସମୃହ ବିନା ଦେହିକ ଜାବନ ଅସନ୍ତ । କିନ୍ଦୁ ଏହିସବୁ 'ରୌଣ' ରୂପସମୃହର ଉପଛିଡି-ପ୍ରଚିଟି କ୍ଷେତ୍ରରେ ନୁଖ୍ୟ ରୁପଟିର<br>ସାରସଭାତୁ ଘେପ କରି ଦେଇ ପାରେ ନା।" "କାରଣ ଜାବାନ୍ତ ନିହିଁଷ ଭାବେ ହେଇଛି ଉଚ୍ଚତର ଏୀକ୍ୟ , ଯା ମଧ୍ୟରେ ଏହା ନିଜକୁ ନିଜେ ସ୍-ଘଦକ<br>କରିଥାଏ ଯବରିଦ୍ୟା , ପଦାଥବିଦ୍ୟା ଏବ- ରସାଘନ ବିଦ୍ୟାହୁ ଏକ ସମଗ୍ରତାରେ , ସେଇଁ ସମଗ୍ରତାରେ ଏହି ଚିନୋଟି କେବେହେଇେ ସଅକ୍ ହୋଇ ପାର୍ଭି ନାହିଁ ।"<br>– ଏକେଇସ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                    |                                | ନରିଥାଏ ।                                                   | -                                                                                        | ចុំ <b>ଶ</b> ,<br>រាតថាទ                                                       | ମୂହ ବିନା 6<br>ନା  " "<br>• ରସାୟନ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ବସ୍ଥର ଗତିର                                                                                                         | ୳ତ                             | କ୍ଷ ଆଇ<br>ବିକାଶ ଲୁର କ                                      | ାମ୍ ହ ସ-ହର<br>ରୁପଗୁଡ଼ିକରେ                                                                | ହଇଛି ଏକ ନୂଆ<br>ୁହର ମୋଟ ଘ                                                       | ଆଦି ଗଡ଼ିସମୂହ<br>ଦେଇ ପାରେ ନ<br>ହାଥିବିଦ୍ୟା ଏବ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ବସ୍ଥର                                                                                                              | ବ୍ୟମ୍ବର ମତ                     | ଘତିର ଗୋଟିଏ ରୁସନ୍ଧ ଆଇ<br>ଗୋଟିଏ ଘତିରୂପନୁ ବିକାଶ ସ୍ଥର କରିଥାଏ । | ଗତିର ନିମ୍ନର ରୂପସମୂହ ସଂହର<br>ହୋଇଥାଏ ଇଚଡର ରୂପଗୁଡ଼ିକରେ                                      | ଘଡିର ଉଚ୍ଚର ନୁସ ହେଇଛି ଏକ ନୁଆ ବୁଣ ,<br>ରେବଜ ନିମୁଚର କୁପସମୂହର ମୋଟ ଯୋଇଫକ<br>କୁହିଁ । | "…ଯାୱିକ , ଆଶବିକ<br>ସାରସରାହ ଘେପ କରି<br>କରିଥାଏ ଯବବିଦ୍ୟା , ପ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

ସୂତ୍ରାୟନ କରି ପାରି ନଥିଲେ । ଏହା କେବଳ ସମ୍ପବ ହୋଇଥିଲ ବସ୍ଥର ଗତି ସଂପର୍କରେ ଦୃନ୍ମୃତକ ଆରିମୁଖ୍ୟର ଅର୍ଥ୍ୟଦୟ ଫଳରେ ।

ବସ୍ଥର ଗତି ଏକ ଅବିରକ୍ତ ଏବଂ ଏକଦିଗମୁଖୀ "ପରିବର୍ଭନର ସ୍ରୋଚ" ରୂପେ ଅବସାନ କରେ ନାହିଁ, ଅବସାନ କରେ ମୌଳିକ ଭାବେ ପ୍ରତ୍ୟେକଠାରୁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବହୁବିଧ ରୂପରେ । ଏହି ବହୁବିଧତା ବିଶ୍ୱଙ୍କଳ ନୁହେଁ, ଏହା ଶୃଙ୍ଖଳାବଦ୍ଧ, ଏବଂ ସରକ ଏବଂ ଜଟିଳ, ବଂଶାନୁଛମିକ ଭାବେ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଏବଂ ଅନୁବର୍ଭୀ, ନିମ୍ନଚର ଏବଂ ଉଚ୍ଚତର ମଧ୍ୟରେ, ଭିରି ଏବଂ ଭଦ୍ଭୂତ, ମୌଳିକ ଏବଂ ଗୌଣ ମଧ୍ୟରେ ଆତଃପ୍ରକ୍ରିୟା ଭଳି ସଂପର୍କ ଦ୍ୱାରା ଚିହ୍ନିତ । ତେଣୁ, ଗତିମାନ ବସ୍ଥ କେବଳ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଧରଣର ଗତିର ନୈକଟ୍ୟ ନୁହଁଁ, ସେସବୁର ସଂହତ ବ୍ୟବସା । ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ବସ୍ଥ ପ୍ରତି ପ୍ରଯୋଚ୍ୟ ତା'ର ସ୍ବିକାଶକୁ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ଗତିର କେତେକ ରୂପର ଭୂଣାତ୍ମକ ଭାବେ ଅନ୍ୟ ରୂପକୁ ଭରରଣ ହିସାବରେ ।

## ୭ – ଗତିର ମୌଳିକ ରୂପସମୂହ

ଫ୍ରେତେରିକ୍ ଏଙ୍କେଇସ୍ ହିଁ ପ୍ରଥମ କରି ତାଙ୍କର ପୁଞକ "Dialectics of Nature" and "Anti-Dühring"ରେ ଗତିର ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରୂପ ସଂପର୍କରେ ଏକ ମତବାଦର ବିକାଶ ଘଟାଇଥିଲେ, ଯିଏକି ଜଗତରେ ପରିବର୍ତ୍ତନର ଅଗଣିତ ବହୁବିଧତାର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ବର୍ଷନା ପ୍ରଦାନ କରିଥିଇ ।

ସେ ଲେଖିଥିଲେ, "ମହାକାଗତିକ ସାନରେ ଗତି, ବିଭିନ୍ନ ମହାକାଗତିକ ପଦାର୍ଥରାକି ଉପରେ କ୍ଷୁଦ୍ର କ୍ଷୁଦ୍ର ପିଞ୍ଚର ଯାତ୍ତିକ ଗତି, ତାପ ବା ବୈଦ୍ୟୁତିକ ବା ତୌମ୍ବିକ ସ୍ରୋତ, ରାସାୟନିକ ବିଭାଜନ ଏବଂ ସଂଯୋଜନ, ଜୈବିକ କାବନ ହିସାବରେ ଅଣୁରାଶିର ପ୍ରକଂପନ–ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ମୁହୂର୍ରରେ ଜଗତର ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଅଣୁ ଗତିର ଏହିସବୁ ରୂପ ମଧ୍ୟର୍ଭ କୌଣସି ନା କୌଣସିଟିରେ ବା ଏକାବେଳକେ ବହୁରୂପରେ ଥାଏ ।"<sup>\*</sup>

ଏଙ୍କେଇସ୍ଙ୍କ ମତରେ ଗତିର ନିମ୍ନଲିଖିତ ମୌଳିକ ରୂପକୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଇକ୍ଷ୍ୟ କରିବ। ଦରକାର – ଯାବିକ, ରୌତିକ, ରାସାୟନିକ, କେିବିକ ଏବଂ ସାମାକିକ । ବସ୍ଥର ଗତିର ମୌଳିକ ରୂପଗୁଡ଼ିକ ସଂପର୍କରେ ଏଙ୍କେଇସ୍ଙ୍କ ଅବଧାରଣାତୁ ନିମ୍ନମତେ ସଂକ୍ଷେପରେ କୁହାଯାଇ ପାରେ : (କ) ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ରୂପ

<sup>\*</sup> ଫ୍ରେଡେରିକ୍ ଏଙ୍ଗେଇସ୍, "Anti-Dühring", ପ୍ରଗତି ପ୍ରକାଶନ, ମସୋ, ୧୯୭୮, ପୁ: ୭୭-୭୮ ।

ନିହିଁଷ ରୌଚିକ ରସରୁ ଆସିଥାଏ (ବୃହଚ୍ ପଦାର୍ଥ, କ୍ଷୁଦ୍ରୁ ଅଣୁ, ଅଙ୍ଗ, ଆଦି); (ଖ) ସମଷ ରୂପ ହେଉଛି ଗୁଣାଚ୍ମକ ଭାବେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଏବଂ ଗୋଟିକୁ ଅନ୍ୟଟିକୁ ସୀମିତ କରି ଆଣିବା ଅସୟବ (ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ, ଏହା ଭୂଲ ହେବ, ଯଦି କେଁବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାକିକୁ ଯତ୍ତବିଦ୍ୟାର ନିୟମ ଅନୁଯାୟୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଏ, ଯେପରି ଅଧିଭୌଚିକ ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ କରିଥାନ୍ତି); (ଗ) କେତେକ ରୂପ ଉପଯୁକ୍ତ ଅବସାରାକି ଅଧୀନରେ ଅନ୍ୟ ରୂପକୁ ରୂପାତରିତ ହୋଇ ପାରେ; (ଘ) ଗତିର ମୌଳିକ ରୂପଗୁଡ଼ିକ ସେମାନଙ୍କ ଜଟିକତାର ମାତ୍ରାରେ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍, କେତେକ ନିମ୍ନତର ଆଉ କେତେକ ଉଚ୍ଚତର; ଉଚ୍ଚତର ଅନ୍ଥ୍ୟଦୟ ଘଟିଥାଏ ନିମ୍ନତରର ସମନ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ନିକସ୍ ପ୍ରାକୃତିକ ନିୟମାବଳୀ ସହିତ ନୂତନ ଗୁଣର ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରେ; (ଡ) ବସ୍ଥର ଗତିସମୂହର ବିନ୍ୟାସ ବିଜ୍ଞାନସମୂହର ବିନ୍ୟାସର ଭିରି ହିସାବରେ କାର୍ୟ କରିଥାଏ ଯେତ୍ବିଦ୍ମାନେ ଯାହିକ ଗତିର ନିୟମାବଳୀକୁ, ପଦାର୍ଥବିଦ୍ମାନେ ଭୌତିକ ଗତିର ନିୟମାବଳୀହୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିଥାନ୍ତି ।)

ଗତିର ମୌଳିକ ରୂପରାକି ଉପରେ ଶିକ୍ଷାଟି ହେଉଛି ଦ୍ୟୃମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଏକ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ ଉପାଦାନ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଆମେ ଜଗତନ୍ତୁ ବୁଝି ପାରେ ବଂଶାନୁକମିକ ଭାବେ ଆତ୍ତଃସଂପୃକ୍ତ ଏୀକ୍ୟ ହିସାବରେ, କିରୁ ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ବିକାଶର ବିଭିନ୍ନ ପର୍ୟାୟ ହିସାବରେ: ଅକୈବିକ ପ୍ରକୃତି, ଜୀବନ ଏବଂ ସମାଢ । ବିଂଶ ଶତାହୀର ବିଞ୍ଚାନର ବିକାଶ ଗତିର ମୌଳିକ ରୂପରାଜିର ଅବଧାରଣାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିଛି ଏବଂ ଏହାକୁ ଆଉରି ସମୁଦ୍ଧ ତଥା ଶତିଶାଳୀ କରିଛି ।

ବିଜ୍ଞାନର ଅଗ୍ରଗତି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଆବିଷ୍କୃତ ହେଉଥିବା ଗତିର ବହୁବିଧ ରୂପରାହି କ୍ରମଶଃ ବୃଦ୍ଧି ପାଇବାରେ ଲଗିଛି । ସେହିସବୁ ରୂପକୁ ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ସରକ ରେଁଖିକ ଧାଡ଼ି କରି ରଖା ଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଏହି ଧାଡ଼ିଟି ବହୁ ଶାଖା ପ୍ରଶାଖା ମେଲିଛି । ଏହାର କେନ୍ଦ୍ର ଘାନଟିକୁ ଅଧିକାର କରେ ବସ୍ଥ ଗତିର ଦୈହିକ ରୂପସମୂହ, ଯିଏକି ହେଉଛି ଗଚିର ବିଦ୍ୟମାନ ସମସ୍ତ ରୂପ ମଧ୍ୟରେ ଏକାଡ ମୌଳିକ । କାରଣ, ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗତି ରୂପଗୁଡ଼ିକ ଏହି କିମ୍ବା ଅନ୍ୟ ଦୈହିକ ଆତଃକ୍ରିୟାର ଭିରି ମଧ୍ୟତ୍ତ ଜାତ ହୋଇଥାଏ । ଗତିର ଦୈହିକ ରୂପ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ : ଇଷ୍ଟ୍ରା ପାରମାଣବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା, ମୌଳିକ ସୂଦ୍ଧାଶୁଗୁଡ଼ିକର ପାରସରିକ ରୂପାତରଣ ; ମାକ୍ରୋସୋପିକ ପଦାର୍ଥରାଢ଼ିର ଗତି ରୂପ (ତାପ, ସଟିକକରଣ, ଏକତ୍ରିତ ଅବସାର ପରିବର୍ରନ, ଶହ, ତରକ ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ଗ୍ୟାସ୍ରେ ବିଭିନ୍ନ ଘାନାତରଣ) ; ମାକ୍ରୋ ପଦାର୍ଥର ଶୃନ୍ୟଘ ରୂପାତରଣ ହିସାବରେ ଯାବିକ ଗତି ; ଛାୟାପଥ, କ୍ୱାସାରସ୍, ପଲ୍ସାରସ୍ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ନାକ୍ଷତ୍ରିକ ବସ୍ଥର ଉଠନ ସହିତ ସଂପୃତ ମହାଜାଗତିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଢ଼ି । ଗତିର ଦୈହିକ ରୂପସମୂହର ବୈଶିଷ୍ୟ ପରିଇକ୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ ବସ୍ଥଗତ ରୂପରାଶିର ବିଶେଷ ଧରଣର ଆତଃକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା । ତେଣୁ କରି ଏକ ଦୁର୍ବଳ ଆତଃକ୍ରିୟା ଅଲଗା ହୋଇଯାଏ , ଯିଏକି ନିର୍ବାରିତ ହୋଇଥାଏ ନିଭଟ୍ରନସ, ମୌକିକ ଅଣ୍ଟରାଶିର ବିଳୁରଣ ଏବଂ ପରିଶୋଷଣ ଦ୍ୱାରା । ଏହିସବୁ ଅଣ୍ଟରାଶିର ଥାଏ ବିପୂଳ ଅଡଃପ୍ରବେଶ ଶକ୍ତି; ଏକ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଅଡଃପ୍ରକ୍ରିରା ପ୍ରକାଶ କରେ ଆଡଃପାରମାଣବିକ ଅଣୁସମୂହର ଆଡଃପ୍ରକ୍ରିରାକୁ; ବୈଦ୍ୟୁତିକ ଚୌମ୍ବିକ ବୈଦ୍ୟୁତିକ ଏବଂ ଚୌମ୍ବିକ ଷେତ୍ରରାଶି ମାଧ୍ୟମରେ ପିଷସମୂହର ବିଭିନ୍ନ ଆଡଃପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ; ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ – ମାଧ୍ୟାକର୍ଷଣ ଷେତ୍ରସମୂହ ମାଧ୍ୟମରେ ସମଞ ପିଷର ଆଚଃକ୍ରିୟାସମୂହର ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ ଏବଂ ସମଷ ମହାଢାଗତିକ ପଦାର୍ଥର ରୂପ ପରିଗ୍ରହରେ ମୁଖ୍ୟ ଭୂମିକା ପାଳନ କରେ ।

ବୟୁ ଗତିର ଆଉରି ଅଧିକ ଜଟିଳ ଆକ୍ତିର ପ୍ତିନିଧିତ୍ୱ କରେ ଭୌତିକ ଆଚଃପ୍ରକ୍ରିୟା ଉପରେ ନିର୍ଭରଶୀଳ ରାସାୟନିକ ପକ୍ରିୟାରାଜିର ସମଷ୍ଠି । ରାସାୟନିକ ଗତି ହେଉଛି ଆଡଃପାରମାଣବିକ ଆଡଃପ୍କିୟା ଏବଂ ପରମାଣ୍ସମ୍ହ ଏବଂ ସ୍**ୟା**ଣ୍ରାଳିର ଗତି । ଏସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ , ସ୍ୟୁାଣ୍ , ଆଇଓନ ଏବଂ ର୍ୟାଡିକାଇସମୂହ<mark>ର ପ</mark>ରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ରୂପାଚରଣ ସହିତ ଯ୍ଭ ପକ୍ରିୟାରାକି । ରାସାୟନିକ ଆରଃପ୍ରକ୍ରିୟାଗୁଡ଼ିକ ବିଶେଷ ଭାବେ ପ୍କଟିତ ହୋଇଥାଏ କୋଭେଇଏ, ଉଦ୍କାନ, ଆଇଓନିକ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଧରଣର ରାସାୟନିକ ସଂପର୍କରେ । ରାସାୟନିକ ଗତି, ନିଢେ ତହାରା ସ୍ଷ ଅଧିକ ଜଟିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ଏବଂ ଗତିଯ୍କ୍ତ ବସ୍ଥର ଉଚ୍ଚତର ରୂପକୁ ପ୍ଦର୍ଶନ କରିଥାଏ । ଏହା ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ରାସାୟନିକ ପକ୍ରିୟାରାଳିର ଅଢ଼ିବିକ ଓ ଜୈବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ବିଭାଜନ ମଧ୍ୟରେ । ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ପ୍ରକ୍ରିୟାଠାରୁ ପୁଥକ୍ ରୂପେ – ଯା'ର ଭୌତିକ଼ ବାହକ ହେଉଛି ସଂପୂକ୍ତ ଉପାଦାନସମୂହର ପରମାଣ୍ରାଳି – ଜୈବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ନୈକଟ୍ୟ ଏକ ରାସାୟନିକ ମିଶ୍ରଣ – ହାଇଡ୍ରୋକାର୍ବୋନ୍ ସୃଷ୍ଠି ହୁଏ । ହାଇଡ୍ରୋକାର୍ବୋନ୍ରେ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନ ଏବ• ସେଥିର୍ଚ୍ଚ ଉଦ୍ଭୂତସମୂହ ପ୍ରାୟ ଚିନି ଶହ କୋଟି ବର୍ଷ ଆଗେ ପୃଥିବୀ ପ୍ୟରେ ଜୀବନର ସଞ୍ଚାର ଘଟାଇ ଥିଲା ରାସାୟନିକ ପ୍ରତ୍ରିୟାରାକି ଅପେକ୍ଷା ବସ୍ଥୁ ଗଡିର ଉଚ୍ଚତର ରୂପ ହେଉଛି ଜ୍ରୀବନ । ଏହା ହେଉଛି ଏକ ଜେଁବିକ ଗତି । ଏହାର ବିଶେଷ ଲକ୍ଷଣଗଡିକ ଚେବେ କଂଣ ?

ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନ ମତରେ , ସମସ୍ତ ଜୀବତ୍ତ ପ୍ରାଣୀ ସେମାନଙ୍କ ସାଯିତ୍ୱକୁ ସୁରକ୍ଷିତ କରିବାକୁ ଗ୍ୱହାତ୍ତି , ସଦି ଉପାଦାନ , ଶକ୍ତି ଏବଂ ସୂଚନାର ଅବିରାମ ଆତଃପ୍ରବାହ ଗ୍ୱଲିଥାଏ (ଅର୍ଥାଚ୍ , ବହିର୍କଗତ ସହିତ ଅବିରାମ ପ୍ରାଣକୋଷ ରହୁଥାଏ) । ଜୀବତ୍ତ ପ୍ରାଣୀମାନେ ମଧ୍ୟ ନିଜକୁ ନିୟବଣ କରିବାର , ଅବ୍ୟାହତ ମିଶ୍ରଣ ଏବଂ ଅବ୍ୟାହତ ଧର୍ମ ଏବଂ ସେସବୁକୁ ସୃଷ୍ଟି କରିବାର ଅଡନିହିତ କ୍ଷମତାର ଅଧିକାରୀ । ଜେଁବିକ ବ୍ୟବସାର ମଧ୍ୟ ରହିଛି ବିଶେଷ ରାସାୟନିକ ମିଶ୍ରଣ , ଏହା ନିଉକୁିକ୍ ଅମ୍ବୁକୁ ନେଇ ଗଠିତ । ଖାଦ୍ୟସାର ସହିତ ମିଶି ଏହା ଜୀବନ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ବିରାଟ ଭୂମିକା ପାଜନ କରେ ।

ବସ୍ଥର ଅତର୍ନିହିତ ସ୍ବବିକାଶ ଆଉରି ସକ୍ରିୟ ହେବାକୁ ଲଗିଲ ଜୀବନର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ । ଉଦ୍ଭିଦ ଏବଂ ଜୀବ ଜଗତର ଜ୍ରମବିକାଶରେ ଦିକ୍ଚିହୁଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛି : ଜୀବନର ଆଦିମ ଜୀବକୋଷପୂର୍ବ ରୂପରାଜି; ଏକକୋଷୀ, ତା'ପରେ ବହୁକୋଷୀ ଜୀବଜନ୍ତ ସୃଷି; ଜ୍ଞମବର୍ଷମାନ ଜଟିଜ ଗଡ଼ଣଧାରୀ ଜୀବଜନ୍ତର ଅଭ୍ୟୁଦୟ : ମେରୃଦଞହୀନ ,ମେରୃଦଞୀ , ଞନ୍ୟପାୟୀ ପ୍ରାଣୀ, ନରବାନରାଦି ପ୍ରାଣୀ ।\* ପୃଥିବୀ ପୃଷରେ ଜୀବନର ଜ୍ଞମବିକାଶ ବୟ୍ଥଗତିର ସର୍ବୋଜ ରୂପ – ସାମାଜିକ ରୂପର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ପାଇଁ ପର୍ବସର୍ଗରାଜି ସ୍ଷି କଲ ।

ବୟୁଗତିର ସାମାଳିକ ରୂପ ହେଉଛି ଜୀବନର ପ୍ରକୃତି ସହିତ ସମାଜ ଜୀବନର ବହୁବିଧ ସଂପର୍କ, ଲେକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ଓ ସେମାନଙ୍କ କାର୍ୟକଳାପ । ପରିବାର, ଭୌଚିକ ଉହାଦନ, ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହ ଏବଂ ଉହାଦନ ସଂପର୍କ, ଶ୍ରେଶୀ ସଂଗ୍ରାମ, ବିପୁବ, ସଂସୃତି, ଧର୍ମ, କଳା, ବିଜ୍ଞାନ, ଜ୍ରୀଡ଼ା ଆଦିକୁ ନେଇ ସେସବୁ ଗଠିତ । ସମାଜ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ବିକାଶର ଦୀର୍ଘ ଇତିହାସ ମଧ୍ୟ ଦେଇ – ଆଦିମ କମ୍ୟୁନିଷ ବ୍ୟବହାଠାରୁ ଆରସ କରି ବିଭିନ୍ନ ଶ୍ରେଶୀ ବୈରିତାପୂର୍ଷ ରୂପରାଜି ଦେଇ ସମାଜବାଦ ତଥା କମ୍ୟୁନିଜମ୍ବୁ ଗତି କରିଥାଏ ।

ଏହି ସାମା<del>ଜିକ</del> ସରରେ ଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥ ତା'ର ବିଶେଷ ଧର୍ମ – ଚେତନାକୁ ଜନ୍ମ ଦିଏ ।

#### ୮ – ଚେତନା – ମସ୍ତିଷର କ୍ରିୟା

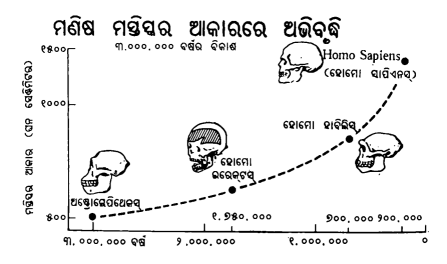
ବ୍ୟାପକ ଭାବେ କହିବାକୂ ଗଲେ, ଚେତନା ହେଉଛି ମଶିଷର ଆତ୍ମିକ ତଥା ବୌଦ୍ଧିକ ଜୀବନର ବହୁବିଧ ପ୍ରପଞ୍ଚ ଓ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଜିର – ଚିଡ଼ା, ଆତ୍ମ ଅବବୋଧ, ଧାରଣା, ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତି, ଆବେଗ, ବିଶ୍ୱାସ, ଧର୍ମୀୟ ବିଶ୍ୱାସ, ରାଜନୈତିକ ଚିଡ଼ାଧାରା, ଜ୍ଞାନ, ଆଦି – ସମଷ୍ଟି । ଏହି ଧାରଣାର ସଂକୀର୍ଷ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ସାହାଯ୍ୟରେ ମଶିଷର ମନରେ ସଚେତନ ଏବଂ ଅଚେତନ (ଅଥବା ଅବୋଧ୍ୟ) ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବା ସମ୍ଭବ । ସେ ସଂପର୍କରେ ଆଉରି ଅଧିକ ଆଲେଚନା କରିବା । ଏଠାରେ ଆମେ "ଚେତନା" ଶବ୍ଦଟିକୁ ତା'ର ବ୍ୟାପକ ଅର୍ଥରେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ । ଏବଂ ଏହି ବ୍ୟାଖ୍ୟା ହିଁ ଏ କଥାଟିକୁ ପରିଷାର କରି ଦେଉଛି ସେ, ମୌଳିକ ଦାର୍ଶନିକ ଦୃଷ୍ଣିକୋଣଗୁଡ଼ିକ କିପରି ସଂପୂର୍ଷ ବିପରୀତ ।

ଭାବବାଦୀମାନେ ଭାବନ୍ତି, ମୁଖ୍ୟ ଉପାଦାନ ହିସାବରେ ଚେତନା ହେଉଛି ବସ୍ଥର ବିପରୀତ ଏବ॰ ଆତ୍ମାକୁ ସେମାନେ ଅଲୌକିକ ଧର୍ମରେ ଭୃଷିତ କରନ୍ତି । ସେମାନେ

<sup>\*</sup> ବ୍ରହ୍ଲାକ୍ତର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଅଞ୍ଚକରେ ଜୀବଡ଼ ପ୍ରାଣୀମାନେ ମଧ୍ୟ ଥାଇ ପାରଡି, ବିଜ୍ଞାନ ଅବଶ୍ୟ ଏହି କଥାର ସତ୍ୟତା ପ୍ରତିପାଦନ କରି ପାରି ନି ।

ଚେତନାକୁ (ସିରିଟ୍ , ପରମାତ୍ମା , ପୁରୁଷ , ଆଦି) ବସ୍ଥଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ , କୌଣସି ରୌତିକ ବା ଜୈବିକ ପକ୍ରିୟାରାଜି ବିନା ଅବସ୍ଥାନ କରିବାର କ୍ଷମତା ଆରୋପ କରିଥାନ୍ତି । ଏହା ଛଡ଼ା ସେମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି, ଭୌତିକ ଜଗତକୁ ସର୍ଷ୍ଣ କଳ୍ଲ ଇହି ଚେଡନା ବା ମନର ଏକ ଅବନିହିତ ଶକ୍ତି ଅଛି ଯାହାକୁ ସେମାନେ ଦି ଆଇଡିଆ ବା ପରମାତ୍ମାର "ଅନ୍ୟ ସରା" ବୋଲି, "କର୍ରାର ଇହିଯାନ୍ଭ୍ତିର ସମାହାର" ଆଦି ବୋଲି ପ୍ରବର୍ଣନ କରିଥାଡି । ପ୍ରାଥମିକ , ସୀମାହୀନ ଏବ• ଅନପେକ୍ଷ ରୂପେ ଚେତନ। ଭୌତିକ ପଦାର୍ଥରାକିର ବିପରୀତ, ଏସବୁକୁ ମନେ କରାଯାଏ ଅନିତ୍ୟ, ସାମିତ, ଧୃ•ସଶୀଳ ଏବ• ସ୍ଷିଶୀଳ । ଭାବବାଦୀମାନେ ଆତ୍ମିକ ପ୍ପଞରାକି ପ୍ତି ବୈଜ୍ଞାନିକ ନିରୀକ୍ଷଣ ପଦ୍ଧତିକୁ ପ୍ରୋଗ କରିବାର ସମ୍ଭାବ୍ୟତାକୁ ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରନ୍ତି ଏବଂ ସେସବକୁ ନାଶିବାର ଏକ ମାତ୍ ପଦ୍ଧତି ହିସାବରେ ସ୍ୱପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷଣକୁ ହିଁ ବିଗ୍ୱର କରିଥାନ୍ତି । ଚେତନାର ଭାବବାଦୀ ଆଭିମଖ୍ୟର ଅନ୍ତର୍ଗତ ହେଉଛି ମଣିଷର ଦେହରେ ଏକ ବିଶେଷ ଅଦେହା ଶକ୍ତି, ଆତ୍ମାର କ୍ରିୟା ସଂପର୍କିତ ଧାରଣା, ଯିଏକି ହେଇଛି ତା'ର ଚିତ୍ତା ଏବଂ ଭାବନାରାଢିର ବାହକ ଏବଂ କାରଣ ।

ବ୍ୟବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକମାନେ ସର୍ବଦା ଚେତନା ସଂପକିତ ଭାବବାଦୀ ମତାମତକୁ ଖଞନ କରିଥାନ୍ତି । ଦ୍ଷାତ ସ୍ରୁମ, ଗ୍ର୍ବାକ୍ଙ ମତରେ ଚେତନାର ସ୍ଷି ହୁଏ ଗ୍ରଟି ପାଥମିକ ଉପାଦାନ : କ୍ଷିତି, ଅପ୍, ତଳକ, ମରୁତ୍ର ସକିଶ୍ଣରେ । ଆତ୍ମା ହେଉଛି ଚେତନାଧାରୀ ଏକ ପିଷ୍ଠ, ଯିଏକି ଦେହଠାରୁ ସୃତୱ ଭାବେ ତିଷି ପାରେ ନାହିଁ । ଗ୍ରୀକ୍ ଚିତାବିଦ ତେମୋକ୍ରିଟସ କହିଛନ୍ତି, ଏକ ବିଶେଷ ଧରଣର ପରମାଣ୍ ମଧ୍ୟରୁ ଆତ୍ମାର ସୃଷ୍ଟି । ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ ସର୍ବଦା ଗ୍ରହାନ୍ତି, ଭୌଚିକ କାରଣ ଦାରା ଆତ୍ମିକ ପ୍ରହିୟାକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାକୁ ଏବ• ଦେହଠାରୁ ସ୍ତନ୍ତ୍ର ଭାବେ "ଅମର ଆତ୍ମା" ବାସ କରେ ବୋଲି ଯେଉଁ ମତବାଦଟି ରହିଛି ତା'ର ବିରୋଧିତା ସେମାନେ କରଚି । ତତ୍ ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ, ଚତ୍କାଳୀନ ଯ୍ୟବବିଦ୍ୟା ଏବଂ ଅଧିଭୌଚିକ ଧାରଣା ଚେଚନାର ଚରିଚ ସଂକ୍ରାତରେ ସରଳ ମତ ପ୍ଦାନ କରିଥିଲା । ଦୁଷାତ ସ୍ରୂପ, ଓଲନ୍ଦାଳ ଦାର୍ଶନିକ ସିନୋଢ଼ା (୧୬୩୨-୧୬୭୭) ଚେତନାକୁ ବସ୍ଥର ସାବିକ ଧର୍ମ ବା ଗୁଣ ବୋଲି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥିଲେ । ସେ ପୂକ୍ତରେ ଘୋଷଣା କରିଥିଲେ ଯେ, ସମୟ ବସ୍ଥ ହେଉଛି ଚେତନଶୀଳ, ଜୀବର । ଏଇଳି ମତାମତକୁ ହିଲେକୋଇଜମ୍ ବୋଇି ନାମିତ କରାଯାଇଥିଇ । ଅନ୍ୟ ଦାର୍ଶନିକମାନେ ମନକୁ ମସ୍ତିଷର ଏକ ସରକ ଭୌତିକ ନିଷ୍ଠମଣ ସେକୃତ୍ରୁ ସେମିତି ପିର ନିଷତ ହୁଏ) ବୋଲି ଭାବୁଥିଲେ । ତେଚନା ସଂକ୍ରାତ ଏତାଦୁଶ ବିକୃତ ବସ୍ଥବାଦୀ ମତ ଉନବି•ଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ବୁକ୍ନର୍ , ଭୋଗ୍ତ , ମୋଛେଂଶାତ୍ ଏବ• ଅନ୍ୟମାନେ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ, ହିଲେଢୋଇଢମ୍ ହେଉ ବା ବକୃତ ବସ୍ଥବାଦ ହେଉ , କେହି ହେଇେ ବିଜ୍ଞାନର ପରୀକ୍ଷାରେ ଉରୀର୍ଷ ହୋଇ ପାରି ନଥିଲେ । ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ମନେ କରେ , ଚେତନା ହେଉଛି ବସ୍ଥର ଏଚିହାସିକ ବିକାଶର ଏକ ଫଳ ସ୍ରୂପ । ଏହା ହେଉଛି ବସ୍ଥୁ ଧର୍ମର ସର୍ବୋଚ୍ଚ, ସର୍ବଶ୍ରେଷ ସଂଗଠିତ ରୂପ । ଭୌଚିକ ଭିରି ଏବଂ ଚେଚନାଙ୍ଗ ହେଉଛି ମଶିଷର ମଡିଷ । ମଶିଷର ମଡିଷ – ଚେଚନା ଅଙ୍କଟି ମଧ୍ୟ ହେଉଛି ଏକ ବସ୍ଥୁକାତ ଉପାଦାନ । କୀବବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଗଡିଶୀଳ କ୍ରିୟା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଏହା ଅତୀବ କଟିଳ । ବସ୍ଥୁମୟ ରୂପର ଉଦ୍ଭବ ଘଟିଥିଲ ଆଛ୍ରୋପ – ଏବଂ ସୋସିଓକେନେସିସ୍ ପ୍ରକ୍ରିୟାରୁ । ମଶିଷର ମଡିଷ ପଶୁମାନଙ୍କ ମଞିଷଠାରୁ ପରିମାଣଗତ ତଥା ଗୁଣଗତ ଭାବେ ପୃଥକ୍ । ଦେହର ତୁଳନାରେ ମଡିଷର ଓକନର ଅନୁପାତ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ କ୍ରମବିକାଶ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ପରିବର୍ତିତ ହୋଇଛି । ତିମିମାଛର ମହିଷ ହେଉଛି ତା ଦେହର ମାତ୍ର ୧/୧୦୦୦ ଅଂଶ, ସିଂହର ମହିଷ ୧/୫୪୫ ଭାଗ, ହାତୀର ମହିଷ ୧/୫୦୦ ଭାଗ, ବାନରର ମହିଷ ୧/୧୫୦ ଭାଗ ଏବଂ ମଶିଷର ମହିଷ ୧/୪୬ ଭାଗ । ତେଣୁ ମଶିଷର ମହିଷ ହେଉଛି ବାନରର ମହିଷଠାରୁ ୩ ଗୁଣ ଭାରୀ । ମାନସିକ କ୍ରିୟାର କଟିକତାରେ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ ବହନ କରେ ସେରିବ୍ରାଲ ହେମିସିୟରର ବିକାଶ, ଫିସରସମୂହର, ମହିଷର କୃଞ୍ଚଳୀକରଣର ଅଭିବୃଦ୍ଧି । ଏହା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ମହିଷର ବାହ୍ୟାବରଣ ବିଭାଗରେ ସ୍ୱାୟବିକ କୋଷର ଦୃତ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ମଧ୍ୟରେ । ଏହା ପାୟ



୧୫୦୦ କୋଟି ହେବ । ସେସବୁ ମଧ୍ୟର୍ତ୍ସ ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଅନ୍ୟ ୧୦,୦୦୦ ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ , ଯଦ୍ୱାରା ମକ୍ତିଷ ସକ୍ଷମ ହୁଏ ସେକ୍ଷର ହଜାର ଭାଗର୍ତ୍ସ ଏକଭାଗ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ୪୦ ଇକ୍ଷ ପ୍ରେରଣା ବା ଧକା ସୃଷ୍ଟି କରିବାଜୁ ।

କାର୍ୟ ଦୃଷ୍ଢିରୁ ମଣିଷର ମଞିଷ ଚିନୋଟି ବିଭାଗଳୁ ନେଇ ଗଠିତ ଏକ ବ୍ୟବସ୍ଥା : (୧) ତଥାକଥିତ ଜାଲକାର ରୂପ (ଉପ ବାହ୍ୟାବରଣ ଷର) ; (୨) ପୃଷ ମେହିଷର ପଷ୍ଟାଦ୍ଭାଗ , ସିନ୍ସିପିଟାଲ , କର୍ଷମୂଳୀ ମସ୍ତିଷର ବାହ୍ୟାବରଣ ବିଭାଗ , ଏବଂ (୩) ମସ୍ତିଷର ସନ୍ତ୍ର ବିଭାଗ (ସନ୍ତ୍ରାସ ଅଂଶ) ।

ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପାର୍ଥକ୍ୟର ସମ୍ଭାବନା ସମେତ ଏହି ଗଢ଼ଣଟି ସମସ୍ତ ଲେକଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଏକା ରକମର । ମହିଷରେ ବଂଶାନୁଗତ ଭାବେ ଜାତୀୟ, ଅଧିଜାତୀୟ ବୈଶିଷ୍ୟରାଜି ଥାଏ ବୋଲି ବୁର୍ଜୁଆ ପଞ୍ଚିତମାନେ ସେଉଁ ପ୍ରସ୍ତର କରିଥାନ୍ତି, ବିଞ୍ଚାନ ସେ ସମସ୍ତ ଧାରଣାକୁ ମିଥ୍ୟା ବୋଲି ପ୍ରମାଶିତ କରିଛି । ସେଇକି ବୈଶିଷ୍ୟରାଜି ନାହିଁ । ମଶିଷ ମହିଷର ଗଢ଼ଣ ତାକୁ ତାଂର କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ କରିଥାଏ । ମଣିଷର ଚେତନାରେ ଏହି ଦିଗର୍ଭ କୌଣସି ଅଭୌକିକ ଗୁଣ ନାହିଁ । ମହିଷର ଏକ କାର୍ଯ୍ ହେଉଛି, ଭୌତିକ ବାଞ୍ଚତାକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିବା । ମଶିଷର ମହିଷରେ କୌଣସି ବସ୍ଥର ଆଦର୍ଶ ପ୍ରତିଛବି ହିସାବରେ ମାନସିକ ପୁନଃସୃଷ୍ଟି ହେଉଛି ଚେତନା ଭେଦ୍ଯାନୁଭ୍ତି, ପ୍ରତିମରି ଏବଂ ଅବଧାରଣା, ଆଦି) ।

ମଣିଷ ମହିଷର ସମୟ ଉପବ୍ୟବସାରାଳି ପାର୍ସ୍ସରିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ସ୍ଷ୍ଣି କଲେ , ସେଥିରେ ବାଞ୍ଚବତା ପତିଫଳିତ ହୁଏ । ମଞ୍ଚିଷର ବାହ୍ୟାବରଣରେ ଜାଇକାର ରୂପଟି କେତେକ ଉରେକନା ସୃଷି କରିବା ଫଳରେ ଏହା ସୂଚନା ସଂଗ୍ରହ କରି ମଣିଷର ସକ୍ରିୟ ଆଚରଣକୁ ନିୟନ୍ତିତ କରେ । ଜାଇକାର ଗଢ଼ଶଟି ମଧ୍ୟ ନିଜେ ରେକର୍ଟେକ୍ସର ଉଚ୍ଚଚର ବ୍ୟବସ୍ଥ ଦ୍ୱାରା ନିୟରିତ ହୋଇଥାଏ । ମହିଷର ବାହ୍ୟାବରଣର ପଷାଦ୍ଭାଗଟି ସୂଚନା ଗୁହଣ କରିବା, ପୋସେସ୍ କରିବା ଏବଂ ସଞ୍ଚଘ କରିବା କାର୍ଯ କରିଥାଏ, ଯେଉଁସବୁ ସ୍ତନା ବାହ୍ୟ (ଏବଂ, ବିଶେଷତଃ, ଆଇ୍ୟତରୀଣ) ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସ୍ଥାରୁ ମଣିଷ ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚିଥାଏ । ସେଗଢ଼ିକ ପାରିପାଶ୍ୱିକ ଅବସ୍ଥାରୁ ଆସି ପହଞ୍ଚଥିବା ଦର୍ଶନୀୟ , ସର୍ଷେଦ୍ରିଯାନ୍ଭ୍ତି, ଶ୍ବଣେଦ୍ରିଯାନ୍ଭ୍ତିକାତ ପ୍ରେଣାରାଶିକୁ ଗ୍ରହଣ କରି ବିଶ୍ୱେଷଣ ଏବ• ସଂଶ୍ୱେଷଣ କରଚି । ମସ୍ତିଷର ସନ୍ତ୍ରଖ ଭାଗଟି (ମୁଖ୍ୟତଃ , ମସ୍ତିଷର ବଡ଼ ଅର୍ଦ୍ଧଭାଗର ସମୁଖସ୍ଥ ଅଂଶସମୂହ ସବ୍ଠାରୁ ନୃତନ ଏବଂ ସର୍ବାପେକ୍ଷା ଜଟିଳ ବାହ୍ୟାବରଣକୁ ନେଇ ଗଠିତ, ଯିଏକି ମଣିଷକ ହୈହିକ ଭାବେ ପାଣୀ ଜଗତଠାରୁ ଇଷ୍ୟଣୀୟରୂପେ ପୃଥକ୍ କରିଥାଏ) ମଶିଷର ମାନସିକ କାର୍ଯକର୍ମ, ପାରସିକ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟସଂପନ୍ କାର୍ଯର ଫଳାଫଳ ସଂଗ୍ରହ ଏବଂ ମଶିଷର ଆଚରଣକୁ ନିୟବଣ କରିଥିବା କଟିଳ କାର୍ୟାଚ୍ଚମ ଭଳି ଗୁରୁତୃପୂର୍ଶ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ମଞିଷର ବାହ୍ୟାବରଣର କୌଣସି ବିଭାଗର ସୂଭାବିକ କାର୍ଯର ଲଙ୍ଘନ ଦ୍ୱାର। ମଶିଷର ମନରେ ତତ୍ସଂପୂଢ଼ ପରିବର୍ରନ ସୃଷି ହୁଏ । ମହିଷର ବାମ ପାଶ୍ରୀ ଗୋଇର୍ଦ୍ଧରେ ପୱାଦ୍ଭାଗ , ସିନ୍ସିପିଟାଲ ଭାଗରେ ଗୋଜମାଳ ହେଲେ , ବିଶେଷ ଭାବେ , ଶ୍ନ୍ୟ ସଂପର୍କୀୟ ଆରିମୁଖ୍ୟ ନଷ୍ଟ ହୁଏ ଏବଂ କର୍ଷମୂଳ ନିକଟସ ବିଭାଗଗୁଡ଼ିକରେ ଗୋଜମାଳ ହେଲେ ମଶିଷ ପରିଷାର ଭାବେ କଥା କହି ପାରେ ନାହିଁ ଏବଂ ସଂଗୀଚାନ୍<u>ଭ୍</u>ତିକୁ ହରାଇ ବସେ ।

ଏହି ସମତ୍ତ ତଥ୍ୟ ସମେତ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ତଥ୍ୟ ବସ୍ଥବାଦୀ ଚିତ୍ତାଟିକୁ ସ୍ୱୀକାର କରେ ଯେ, ମସ୍ତିଷ ହେଉଛି ଏକ ଚିତନ ଅଙ୍ଗ, ଏବଂ ଚେତନା ହେଉଛି ମସ୍ତିଷର କାର୍ଯ୍ୟ, ଯିଏକି ହେଇ ବିଶେଷ ଭାବେ ଗଠିତ ବସ୍ଥର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ସୃଷ୍ଟି । ବସ୍ଥଗତ ଭିଭି ଦ୍ୱାରା ନିୟବିତ ମାନସିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଜି ହେଉଛି ଜଗତର ଆଭ୍ୟତ୍ତରୀଣ ଏାିକ୍ୟର ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ପରିପ୍ରକାଶ ।

#### ୯ – କଗତର ଐକ୍ୟ

ଳଗତର ଏିକ୍ୟ ନିହିତ ତା'ର ବୟ୍ଥମୟତା ମଧ୍ୟରେ । ସାଧାରଣ ଅଅଁରେ ଏହା ହେଲ: (କ) ଜଗତ ହେଉଛି ଏକ ବୟ୍ଥଗତ ବାଞବତା, ଏହା ମଶିଷର ଚେତନାଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ ଅବଛିତ ଏବଂ ତହ୍ୱାରା ପ୍ରତିଫଳିତ, ତେଣୁ ତା'ର ସାରମର୍ମ ଦିଗରୁ ଏହା ଷ୍ଟେୟ; (ଖ) ଜଗତ ହେଉଛି ଛାନ ଏବଂ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ନିୟମାନୁଗ ବସ୍ଥଗତି; (ଗ) ଜଗତ ହେଉଛି ଏକ ପ୍ରକ୍ରିୟା, ଯା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ବସ୍ଥ ନିଳକୁ ବିକାଶିତ କରେ, ତା'ର ଛିତିର ଆଉରି ଜଟିଳ ରୂପରାଶି ଏବଂ ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ନୂତନ ଧର୍ମଭାଶି ସଂପନ୍ନ ଗତିକୁ ଜନୁ ଦେଇଥାଏ ।

ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନର ବିକାଶ ତଥା ସାପଲ୍ୟରାଜି ଏବଂ ମଶିଷ ଇତିହାସର ଅନୁଧ୍ୟାନ ଦିଗରେ ବସ୍ଥବାଦର ପ୍ରଘୋଗ ଦ୍ୱାରା ସେହି ସବୁ ବିଶେଷ ରୂପରାଶିକୁ ଚିହିଁ,ତ କରିବା ସୟବ ହୁଏ, ଯାହା ମାଧ୍ୟମରେ ଜଗତର ଏାିକ୍ୟ ନିଜକୁ ପ୍ରତିପଳିତ କରିଥାଏ । ଅତୀତରେ ଜଗତକୁ ଅଧିଭୌତିକ ଭାବେ ବିଛିନ୍ନ ଦିଗ ବା ଅଂଶ ବିଶେଷରେ ଭାଗ ଭାଗ କରାଯାଇଥିଲ ଏବଂ ତହ୍ୱାରା ପ୍ରଷାର ଛିତି ସଂକ୍ରାଡ ଧର୍ମୀୟ-ଭାବବାଦୀ ଚିତାଧାରା ପାଇଁ ଖାଦ୍ୟ ମିଢିଥିଇ; ମୂଳ ଉପାଦାନସମୂହ ଏବଂ ଶକ୍ତିସମୂହକୁ ଅକୈବିକ ଜଗତର ବିରୋଧୀ ବୋଭି ("ଦାହତର୍ସ", "ହର୍ମେଗେନ୍", ଆଦି) ବିଶ୍ୱର କରାଯାଉଥିଲ, ଏବଂ କୈବିକ ପ୍ରକୃତିକୁ ତା'ର ତଥାକଥିତ ଅତନିହିତ "କୈବ" ଶକ୍ତିକୁ (fortus vitae) "ମୃତ" ପ୍ରକୃତିର, ପ୍ରାଣୀ ଜଗତକୁ (ପାଉନା) ଉଦ୍ଭିଦ ଜଗତର (ଫ୍ରୋରା), ମାନସିକ ପ୍ରପକ୍ଷରାଜିକୁ ଭୌତିକ ପ୍ରସନ୍ଧରାଜିର ଏବଂ ସମାଜକୁ ପ୍ରକୃତିର ବିପରୀତ ବୋଲି ଧରାଯାଉଥିଲ । ଆଢି ବିଜ୍ଞାନ, ଅବଶ୍ୟ, ଭୌତିକ ବନ୍ଥରାଢି ମଧ୍ୟରେ ବହୁବିଧ ଐକ୍ୟ ପ୍ରତିଷା କରିଛି ।

କଗତର ଏିକ୍ୟ ପରିପ୍ରକାଶ ଲଭ କରିଛି (୧) ବିବିଧ ପଦାର୍ଥରାଚ୍ଚିର ଅଭିନ୍ନ ଧର୍ମ ଏବଂ ଗଠନ ମଧ୍ୟରେ ସେମୟ ପରମାଣୁର ମୂଳ ଉପାଦାନ ରୂପେ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ୍ ଏବଂ ପୃଥିବୀ ତଥା ମହାକାଶରେ ମିକୁଥିବା ସମାନ ରାସାସନିକ ମୂଳ ବସ୍ଥର ସାଧାରଣ ମୂଜ ଉପାଦାନ, ଉଦ୍ଭିଦ ଓ ଜୀବମାନଙ୍କର ଗଢ଼ଣ ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ ଉପାଦାନ ରୂପେ ଜୀବ କୋଷ); (୨) କେତେକ ଭୌତିକ ଗଢ଼ଣ ଏବଂ ଅବସାରାଜି ମଧ୍ୟରେ ପାରସରିକ

ରୂପାତରଣରେ ମୌଳିକ ସୂକ୍ଷ୍ମାଣୁରାଜିର , ମୂଳ ବସ୍ଥ ତଥା ଆଲୋକର ଏବଂ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହର ପାରସରିକ ରୂପାତରଣ ; ୩୦ ସାଧାରଣ ମୂଳ ଭସ ତଥା ବଂଶାନୁଗତ ଯୋଗସୂତ୍ରରେ କେଟିବ ରାସାୟନିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଜି ଦ୍ୱାରା ଜୀବତ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଜିର ନିର୍ଦ୍ଧାରକତା ଏବଂ ମାନବ ସମାଜର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ; ୪୪ ସାଧାରଣ ନିୟମାବଳୀ ପ୍ରେକୃତିର ଶକ୍ତିର ସଂରକ୍ଷଣ ଏବଂ ରୂପାତରଣ ନିୟମ , ସମାଜରେ ଭୌତିକ ଉହାଦନର ନିର୍ଦ୍ଧାରକ ଭୂମିକା ଆଦିରେ ।

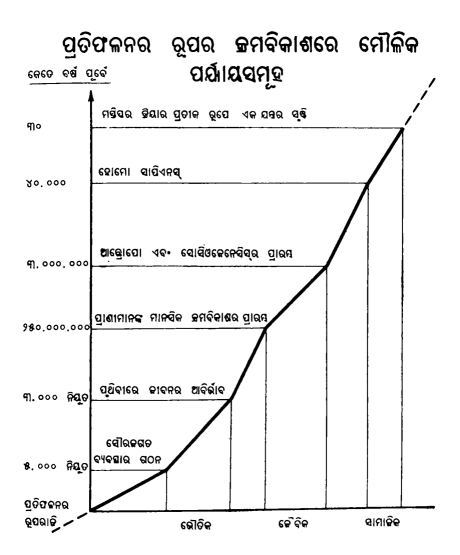
ନିର୍ଦିଷ୍ଠ ନିୟମରାଶି ଦ୍ୱାରା ପରିସ୍ତଳିତ ବସ୍ଥ ହିସାବରେ ଜଗତର ଅବଧାରଣା ହେଉଛି ଦ୍ୱ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ମୂଳ ନୀତି । ଏହି ଷିଷା ହିଁ କେବଳ ଚେତନାର ସାରମର୍ମକୁ ଜାଣିବା ପାଇଁ ପଥ ଦେଖାଇ ଦିଏ ।

# ଚତୁର୍ଥ ପରିଚ୍ଛେଦ ଚେତନାର ସାମାଳିକ ସାରସଭା

ଏିଡିହାସିକ ବିକାଶର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଚେତନା ସମସ୍ତ ବସ୍ଥୁର ଧର୍ମ ନହୋଇ ବିଶେଷ ଭାବେ ସଂଗଠିତ ବୟୁ, ମାନବ ମଞିଷର ଏକ ଧର୍ମ । ତେଣୁ ଚେତନା ତା'ର ମୂଳ ସଞ୍ଚି ଦିଗରୁ ଗୌଣ, କାରଣ ଏହା ଗଚିର ଉଚ୍ଚତର ରୂପର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଏହା ତା'ର ସାରସରା ଦିଗରୁ ମଧ୍ୟ ଗୌଣ , କାରଣ ଏହା ମଣିଷର ମସ୍ତିଷ ମାଧ୍ୟମରେ ବାୟବତାକୁ ପ୍ଚିଫକିତ କରେ, ତେଣ୍ ଏହା ମୂଳ ବୟୁର ପ୍ରୀବସାନକୁ ସାକାର କରେ, ଏହା ହେଉଛି ତା'ର ଆଦର୍ଶ "ନକଲ" ବା "ପତିଛବି" । ମଶିଷ ମନରେ ବାଞବତାର ପୂନଃସ୍ଷିଟି ହେଉଛି ଏକ ବଡ଼ ଜଟିଳ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏବଂ "ପ୍ତିଛବି" ଅବଶ୍ୟ, ବାଷବତାର ଏକ ଆନ୍ମାନିକ ଛବି । ଏହା, ଅବଶ୍ୟ, ନିର୍ଷିତ ରୂପେ ମୁଖ୍ୟ କଥାଚିକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ , ଅର୍ଥାତ୍ , ଚେତନା ହେଉଛି ବୟୁର ଏକ ବିଶେଷ ପ୍ତିଫଳନ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀମାନଙ୍କ ଉପରେ ଏଭଳି କେତେକ ଉଦ୍ଭଟ ଦୋଷ ଆରୋପ କରାଯାଇଥାଏ ଯେ , ସେମାନେ କାଳେ ଚେତନାକୁ ପ୍ତିଫଳନର ପ୍ରକ୍ରିୟା ବୋଲି ବିଗ୍ୱର କରଡି । ଦୃନ୍ମୁଳକ ବ୍ୟୁବାଦର ବିରୋଧୀମାନେ ପ୍ରତିଫଳନ ଚର୍ ଉପରେ "ଯାନ୍ତିକ" ମାର୍କା ମାରି ଦେଇ ଅଭିଯୋଗ କରଡି ଯେ, ଏହା ଚେତନାର ସ୍କନାତ୍ମକ ଭୂମିକାକୁ ଏବ• ମଣିଷର ଆତ୍ମିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଆଦିକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ । ଏସବୁ, ଅବଶ୍ୟ , ବସ୍ଥୁର ସାରସରାକୁ ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ବିକୃତ କରେ । ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦର୍ଶନରେ ପ୍ତିଫଳନ ବୋଇଲେ କଂଶ ବୁଝାଏ , ସେସବୁ ସହିତ ପରିଚିତ ହୋଇ ଗଲେ ଏହାକୁ ପରିଷାର ଭାବେ ବଝି ହେବ ।

## ୧ – ପ୍ରକୃତିରେ ପ୍ରତିଫଳନର ରୂପରାଜି

ବୟ୍ମର ସାଧାରଣ ଗୁଣରାଳିର ଅତର୍ଗତ ହେଉଛି ପ୍ରତିଫଳନ, ଚେତନା ହେଉଛି ପ୍ରତିଫଳନର ଏକ ବିଶେଷ ଉଚ୍ଚତର ରୂପ । ବସ୍ଥଗତ ବାଞବତାରେ ଉପଯୁକ୍ତ ଅବସ୍ଥାରାଳି ଦେଖା ନଦେଇଥିଲେ ଚେତନାର ବି ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିନଥାତା; ଏସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ ପ୍ରତିଫଳନର ଧର୍ମ ସମେତ ସ୍ୱବିକାଶ ପାଇଁ ଏବଂ ସର୍ବଦା ନୂତନ ଏବଂ ଉଚ୍ଚତର ରୂପ



ସୃଷ୍ଟି କଲ ଭଳି ବୟୁର କ୍ଷମତା । ଗତିମାନ ବୟୁର ଗୁଣ ଅଧିକ କଟିଳ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପ୍ରତିଫଳନର ଧର୍ମ ବିକାଶ ଲଭ କରିଥାଏ ।

ଅନ୍ୟ ବୟ୍ଥ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇ ବସ୍ଥମାନଙ୍କର ଆଭ୍ୟତ୍ତରୀଶ ଅବସାକୁ ପରିବର୍ଭନ କରିବାର କ୍ଷମତା ହିସାବରେ ଅନ୍ନିବ ଜଗତରେ ପ୍ରତିଫଳନ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । କୌଣସି ଆଘାତ ପାଇବା ଫଳରେ କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ରାସାୟନିକ ବିକୃତୀକରଣ , କୌଣସି ବିଦ୍ୟୁତିବାହୀ ପଦାର୍ଥ ମାଧ୍ୟମରେ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ସଞ୍ଚାଜନ ଫଳରେ ତାହା ତପ ହୁଏ , ଗୋଟିଏ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସାରୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସା ମଧ୍ୟକୁ , ଅର୍ଥାତ୍ , ବାୟୁର୍ଚ୍ଚ କଳ ମଧ୍ୟକୁ ଆଲେକ ରର୍ଷ୍ଣର ବଜ୍ଚୀକରଣ – ଏସବୁ ହେଉଛି ଭୌତିକ ପ୍ତିଫଳନର କେତେକ ସରକତମ ପ୍ରତିଫଳନ ।

କାବନର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ, ଅବଷ୍ୟ, ପ୍ରତିଫଳନରେ ନୂତନ ବୈଶିଷ୍ୟରାକି ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିଲ : ଏହା ନିର୍ବାଚନକ୍ଷମ ହୋଇଥିଲ । ଜୀବମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ପ୍ରତିଫକନର୍ଭ ମିକୁଥିବା ସୂଚନାରାକି ସହିତ ଯୁକ୍ତ, ଅର୍ଥାତ୍, ତା ଉପରେ ବିଭିନ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟ ବା ପ୍ରଭାବର ପ୍ରତିଫଳନ ସହିତ ଯୁକ୍ତ । ଜୀବ ଏବଂ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସ୍ଥା ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କନୁ ନିୟତ୍ତଣ କରିବା ପକ୍ଷରେ ଏହା ଖୁବ୍ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଥ । ସ୍ୱତ୍ତ କାଳ ପାଇଁ ବାହ୍ୟିକ ପ୍ରଭାବ ପ୍ରତି ଜୀବମାନଙ୍କର ଅତ୍ତ ବହୁତ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ହିସାବରେ ସମସ୍ତ ଜୀବତ ବସ୍ଥ ସହିତ ବୈଶିଷ୍ୟସୂଚକ କୈବିକ ପ୍ରତିଫଳନର ମୌକିକ ରୂପଟି ହେଉଛି ସର୍ଶକାତରତା । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ, ଦୃଷ୍ଣାତ ସ୍ୱରୂପ, ଟ୍ରପିକମ୍ ଏବଂ ନାହିଆ ଭେଦ୍ଭିଦମାନେ ଆଲେକ ଆଡ଼ନୁ "ବଡ଼ିଜ", ଫୁଇମାନେ ଅନ୍ଧକାର ବା ଥିଷାରେ "ବୁଳି" ହୋଇ ଯାଆତି, ଆଦି) ।

କାବମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅତନିହିତ ସର୍ଶକାତରତ। ଏବଂ ଅନୁଭୂତିଶୀକତ। ହେଉଛି ସଂପୂର୍ଶ ରୂପେ ଶାରୀରିକ ପ୍ରତ୍ରିୟା । ଜୀବଜଗତର ଆଉରି ଅଧିକ ବିକାଶ ସହିତ, ଅବଷ୍ୟ , ଜୈବିକ ପ୍ରତିଫଳନର ନୂଆ ଏକ ରୂପ ଦେଖାଯାଇଛି – ତାହା ହେଉଛି ମାନସିକ ପ୍ରତିଫକନ । ୨୫ କୋଟି ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ପତଙ୍ଗମାନଙ୍କର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ମନର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଥିଲା । ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ଉଉରୋଇର ବିକାଶ ଫଳରେ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ମନ ଆଉରି ଜଟିଳ ହୋଇଥିଲା ।

ସମୟ ପ୍ରକାରର ମାନସିକ ପ୍ରତିଫଳନର ରୌତିକ ଯତ୍ତ ଏବଂ ବାହକ ହେଉଛି ସ୍ନାୟବିକ ବ୍ୟବହା, ଯିଏକି ତା'ର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ବିକାଶ ୟରରେ ପହଞ୍ଚିଥାଏ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ, ଯେଉଁମାନଙ୍କର ଥାଏ ବୃହତ୍ ମଞିଷ୍ଠଗୋଲର୍ଦ୍ଧର ଏକ ଜଟିଳ ଭାବେ ସଂଗଠିତ କର୍ଟେକ୍ସ । ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମନ ସଂକ୍ରାତରେ ଅଧ୍ୟୟନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିଜ୍ଞାନ ବିରାଟ ସାଫଭ୍ୟ ଅର୍କନ କଲଣି । ପ୍ରାଣୀ ତଥା ମଶିଷର ଉଚ୍ଚତର ସ୍ନାୟବିକ କାର୍ଯକଳାପଢ଼ ନିୟବଣ କରୁଥିବା ଅଧ୍ୟୟନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିପୂଳ ଅବଦାନ ରଖିଥିଲେ ରୁଷ୍ ବିଜ୍ଞାନୀ ଆଇ. ଏମ୍. ସେତେନୋଭ୍ (୧୮୨୯-୧୯୦୫) ଏବଂ ଆଇ. ପି. ପାଭ୍ଇଭ୍ (୧୮୪୯-୧୯୩୬) ।

ସେଚେନୋଭ୍ ପ୍ରଥମ କରି ସ୍ନାୟବିକ ତଥା ମାନସିକ ଯହ ବ୍ୟବସା କେତ୍ରରେ ବୟ୍ଟଗତ ପରୀକ୍ଷା ନିରୀକ୍ଷା ଆରସ୍ତ କରିଥିଲେ । ତାଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଉଥିଲ ଯେ , ମଞିଷର କାର୍ଣ୍ଣକଳାପ ଭୌତିକ ଜଗତର ନିୟମାବଳୀ ଦ୍ୱାରା ନିୟବିତ ନୁହେଁ ଏବଂ ଚିତନ ତଥା "ଆତ୍ମା"କୁ ବୟୁନିଷ ପହତି ଦ୍ୱାରା ଅଧ୍ୟୟନ କରି ହେବ ନାହିଁ । ମାନସିକ କାର୍ଣ୍ଣକଳାପକୁ ମନେ କରା ଯାଉଥିଲ ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଜୀବତ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାପନ କରାଯାଇଥିବା ଆତ୍ମାର ପରିପ୍ରକାଶ ବୋଛି । ଧର୍ମ ଏବଂ ଭାବବାଦୀ ଦର୍ଶନ ଅତ୍ୟୁହାହରେ ଏହି ଭଳି ମତାମତ ହର୍ସର କର୍ସଥିଲେ । ସେଚେନୋଭ୍ଙ୍କ ପ୍ରଶଂସନୀୟ

ሬጸ

କାର୍ଯଚି ହେଉଛି, ସେ ଭୌଚିକ କାରଣଗୁଡ଼ିକ ସାହାଯ୍ୟରେ ଉଚ୍ଚତର ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ଅତୀବ କଟିଳ ଆଚରଣଗୁଡ଼ିକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥିଲେ । ସେ ପ୍ରମାଣ କରିଥିଲେ , ଉଭୟ ପ୍ରାଣୀ ଏବଂ ମଣିଷର ମାନସିକ କାର୍ୟକଳାପ ଏବଂ ଆଚରଣ ହେଉଛି ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସାର୍ଚ୍ଚ ମିଳୁଥିବା ଅନୁପ୍ରେରଣା ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାର୍ଚ୍ଚ ଳାତ ଅଙ୍ଗରଙ୍ଗି ।

ପାର୍ଇର୍ ଉଜଡର ସ୍ନାୟବିକ କାର୍ଯକଳାପ ସଂପୃତ୍ତ ବୈଜ୍ଞାନିକ ମତବାଦକୁ ଆଉରି ବିକଶିତ କରିଥିଲେ । କେବଳ ମଶିଷ ଷେତ୍ରରେ ସଟୁଥିବା ପ୍ରତିଫଳନରେ ବିଶେଷତାରୁଡ଼ିକୁ ସେ ଉଦ୍ଘାଟନ କରିଥିଲେ, ଯା'ର ଚେତନା ସାମାଜିକ ଜୀବନ ଏବଂ ସମ୍ପିଳିତ ଶ୍ରମ ମଧ୍ୟରେ ଉଠିତ ହୋଇଥାଏ, ସେଉଁଟା କି ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମାନସିକ ଷେତ୍ରରେ ଘଟେ ନାହିଁ । ପଶୁ ତଥା ମଶିଷର ମଞିଷର କାର୍ଯକଳାପ ପଛରେ ଥିବା ମୌକିକ ନିୟମାବଳୀଗୁଡ଼ିକୁ ସେ ମଧ୍ୟ ଆବିଷାର କରିଥିଲେ ।

ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ମଶିଷର ଭଜତର ସ୍ନାୟବିକ କାର୍ୟକଳାପ ସଂକ୍ରାନ୍ତ ବିଞ୍ଚାନ ସମୃଦ୍ଧ ହୋଇଛି ନୂଆ ନୂଆ ତଥ୍ୟ ଏବଂ ଆବିଷାରରାଢି ଦ୍ୱାରା । ଆଜିକାଲି, ପଦାର୍ଥବିଦ୍ୟା, ରସାୟନ ବିଦ୍ୟା, ଇଲେକ୍ଟ୍ରନିକ୍ସ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବିଞ୍ଚାନ ଇପରେ ନିର୍ଭର କରି ମନଞ୍ଚର୍ବିଦ୍ମାନେ ଅତି ଆଧୂନିକ ପଦ୍ଧତିର ଉପସୋଗ କରୁଛନ୍ତି ମଞିଷର କାର୍ୟକଳାପକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରିବା ପାଇଁ । ଚେତନାର ସାରମର୍ମ ସଂକ୍ରାନ୍ତ ବସ୍ଥରତ ମତବାଦ ଏବଂ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମନଠାରୁ ମଣିଷ ଚେତନାର ଗୁଣାତ୍ମକ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଆଧୁନିକ ବୈଦ୍ଧାନିକ ତଥ୍ୟ ସ୍ତ୍ରାକାର କରେ ।

### ୨ – ପଶୁର ମାନସିକ କ୍ରିୟା

ପ୍ରାଶୀ ଏବଂ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବହା ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ସମୟ ଆଧରଣମୂଳକ କାର୍ଯକଳାପ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ପ୍ରତିଫଳନ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ, ଅର୍ଥାତ୍, କେନ୍ଦ୍ରୀୟ ସ୍ନାୟବିକ ବ୍ୟବହା ମାଧ୍ୟମରେ ଉଦୀପକ ପ୍ରତି ଦେହର ପ୍ରତିହିଣ୍ୟାରାକି ପ୍ରତିଫଳନ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ପ୍ରତିଫଳନଗୁଡ଼ିକ ନିର୍ବାରିତ ବା ଅନିର୍ବାରିତ ହୋଇ ପାରେ – ଅର୍ଥାତ୍, ଜନୁଗତ, ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଯୌନ ପ୍ରବୃତ୍ତି, ନିଜର ଗର୍ଭକାତ ଶିଖୁକୁ ସଂରକ୍ଷଣ କରିବାର ପ୍ରବୃତ୍ତି, ବହିରାଗତ ପକ୍ଷୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭୌଗୋକିକ ଆରିମୁଖୀନତା ପାଇଁ ପ୍ରବୃତ୍ତି, ଆଦି । ମହୁମାଛିମାନଙ୍କର ନିର୍ମାଣମୁଖୀ ପବୃତ୍ତି କଥା ମଧ୍ୟ ଆମେ ଧରି ପାରେ । ସେମାନେ ମହମ ସାହାଯ୍ୟରେ ସରକରେ ଖିକ ଷଡ଼ବାହୁ ଷେତ୍ରସବୁ ଗାଣିତିକ ନିର୍ଭୁଇତା ଅନୁଯାୟୀ ତିଆରି କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଷଡ଼ବାହୁ ଷେତ୍ରସବୁ ଗାଣିତିକ ନିର୍ଭୁଇତା ଅନୁଯାୟୀ ତିଆରି କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଷଡ଼ବାହୁ ଷେତ୍ରସବୁ ଗାଣିତିକ ନିର୍ଭୁଇତା ଅନୁଯାୟୀ ତିଆରି କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଷଡ଼ବାହୁ ଷେତ୍ରୀୟ ମୂଳଦୁଆ ଗଠନ କରିଥିବା ତିନି ବିଷମକୋଣୀ ଚତୁର୍କୁଳ କୋଣଗୁଡ଼ିକ ହେଇଛି ୭୦°୩୨<sup>1</sup> କରି । ଏହି ଆକାରଟି ବିବର୍ଣନ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଗଢ଼ି ଇଠିଛି ଏବଂ ଏହା ପହରେ ରହିଛି ମହୁମାଛିମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ନିର୍ମାଣମୁଳକ ସାଜସରଞାମର ସର୍ବାଧିକ ସମ୍ଭାବ୍ୟ ବ୍ୟବହାରର ଅଭିପ୍ରାୟ । କୋଶ ଯଦି ଅନ୍ୟ ଆକାରରେ ହୁଏ , ତେବେ ଉକ୍ତ କୋଶଗୁଡ଼ିକୁ ନିର୍ମାଣ ପାଇଁ ଅଧିକ ମହମ ଆବଶ୍ୟକ ହେବ ।

ବିଶେଷ ସର୍ରହୀନ ପ୍ରତିଫଳନ, ଆମେ ଆଉ ଥରେ ପୂନରାବୃରି କରି କହୁଛୁ, ପାରିପାର୍ଶିକ ଅବସାର ପ୍ରଭାବ ପ୍ରତି ପ୍ରତିକ୍ରିୟା, ପାରମ୍ପରିକ ଭାବେ ଦେହାଙ୍ଗ ଲଭ କରିଥିଲ ବେଳେ ବିଶେଷ ସର୍ଭାଧୀନ ପ୍ରତିଫଳନ ହେଉଛି ପ୍ରତିକ୍ରିୟାସମୂହ ଯାହାକୁ ଦେହାଙ୍ଗ ତା'ର ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ଲଭ କରିଥାଏ । ବିଶେଷ ସର୍ଭହୀନ ପ୍ରତିଫଳନରାକି ପରିବର୍ଭନଶୀଳ ବାହ୍ୟିକ ଅବସାସମୂହ ସହିତ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କୁ ସହସା ଏବଂ ସଠିକ ଭାବେ ଖାପଖୁଆଇ ନେବାକୁ ଦେଇ ନଥାଏ । ସର୍ଭାଧୀନ ପ୍ରତିଫଳନରାକି ଦ୍ୱାରା ଏହି କାର୍ଯ୍ୟ ସାଧିତ ହୋଇଥାଏ । ସେସବୁ ଗଠିତ ହୋଇଥାଏ ବିଶେଷ ସର୍ଭହୀନ ପ୍ରତିଫଳନରାକିର ଭିରିରେ, କେହ୍ରୀୟ ସ୍ନାୟବିକ ବ୍ୟବସାର ଭତତର ବିଭାଗରେ ସାମୟିକ ଯୋଗସୂତ୍ରର ଗଠନ କରିଆରେ । ଦୃଷ୍ୟାତ ସ୍ୱରୂପ, ଆମେ ଯଦି କୌଣସି କୃକୁରକୁ ବହୁବାର ଖୁଆଏଁ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଥର ଖୁଆଇବା ପୂର୍ବରୁ ଗୋଟିଏ ବତୀ ଜଳାଭ ଦେଉଥାଏଁ, କେତେ ଥର ଏଭଳି କଲ ପରେ କୃକୁର ମଧ୍ୟରେ ଏକ ବିଶେଷ ସର୍ଭାଧୀନ ପ୍ରତିଫଳନ ସୃଷ୍ଟି ହେବ । ବତୀତି ଜଳି ଉଠିବା ସଙ୍ଗେ ସାବେ କାବଟି ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ଜଣାଇବ ପାଟିରୁ ଲଳ ଗଡ଼େଇ, ତା ଅଥି, କୃକୁରଟି ବତୀର ଆଲୁଅ ଏବଂ ଖାଦ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଜେବିକ ଯୋଗସୂତ୍ ସ୍ଷ୍ଟି କରି ନେଇଛି ।

ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ କାବନରେ ବିଶେଷ ସର୍ରାଧୀନ ପ୍ରତିଫଳନସମୂହ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । କାରଣ ସେସବୁ ଦେହାଙ୍କକୁ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ଜଣାଇବାକୁ ପ୍ରରୋଚିତ କରିଥାନ୍ତି ବିଶେଷ ସର୍ରହୀନ ପ୍ରରୋଚନାରାଳି ନିଳକୁ ନିକେ ସକ୍ରିୟ ହେବା ପୂର୍ବରୁ (ଖାଦ୍ୟ, ବିପଦ, ଆଦି) । ବିଶେଷ ସର୍ରାଧୀନ ପ୍ରରୋଚନା (ଆଙ୍କେକ, ଗହ, ଶବ୍ଦ, ଆଦି) ସୂଚନା ଦେଇଥାଏ, ଯାହା ହୋଇଥାଏ, ପ୍ରପଞ୍ଚର ଉପହିଚି ସଂପର୍କରେ, ଯିଏକି ହେଉଛି ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ । ସତର୍କତାର କାର୍ଣ୍ଣ କରୁଥିବା ବିଶେଷ ସର୍ଭାଧୀନ ପ୍ରତିଫଳନ ବ୍ୟବହାର ତେଣୁ ନାମକରଣ ହୋଇଛି "ପ୍ରଥମ ସୂଚକ ବ୍ୟବହା" । ଏହା ପାଣୀ ଏବଂ ମଣିଷ, ଉରୟଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଅଭିନୁ ।

ଉଚ୍ଚତର ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କଠାରେ ବିଶେଷ ସର୍ଭାଧୀନ ପ୍ରତିଫଳନ ବ୍ୟବହା ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ପ୍ରତିବିମ୍ବର କଟିଳତାକୁ ବିଶ୍ୱେଷଣ କରିବାର କ୍ଷମତା ସହିତ, ଯିଏକି କେବନ ବହ୍ଥରାକି ଓ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକିକୁ ପ୍ରତିଫଳନ କରେ ନାହିଁ, ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ତୁଳନାମୂଳକ ଭାବେ କଟିଳ ସଂପର୍କରାକିକୁ ବିଶ୍ୱେଷଣ କରିଥାଏ । ଏହା ହିଁ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ମାନସିକ ପ୍ରତିଫଳନକୁ ତା'ର ଅତି ବିକଶିତ ରୂପରେ, ଅର୍ଥାତ୍, ନିର୍ଦିଷ୍ଠ ବା ସଂବେଦନା "ତିତା"କୁ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ । ଏହା ବିଶେଷ ଭାବେ ପରିଷାର ରୂପେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ଆନ୍ତ୍ରୋପଏଡ୍ ବାନର ବା ବଣମଣିଷମାନଙ୍କ ଆଚରଣରେ । ନିମୁଲିଖିତ ପରୀକ୍ଷାଟି କରାଯାଇଥିଲ ଗୋଟିଏ ଆକ୍ତ୍ରୋପଏତ୍ ବାନର ଉପରେ । ଗୋଟିଏ ପିଞ୍ଜରାର ଅନେକ ଉପରେ କେତେକ

ଫଳ ଟଙ୍ଗା ହୋଇଥିଲା । ସେଠାରେ ପହଞିବାକୁ ହେଲେ ଏକ ନିଆଁକୁ ଲିଭାଇବା ଦରକାର ପଡ଼ିଥିଲା । ଏହି ଭଦେଶ୍ୟରେ ପିଞ୍ଜରାଟି ନିକଟରେ ଗୋଟାଏ ପିମ୍ପାରେ ପାଣି ରଖ୍ଯାପାଇଥିଲା । ଫଳକୁ ଧରିବା ପାଇଁ ବାନରଟି ଅନେକ ଥର ବିଫଳ ପ୍ରଚେଷା କଲ ପରେ ତା'ର ଅବାଗିଆ କାମକୁ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ସଂଗତିଶୀଳ ଭାବେ ଆଚରଣ କରିଥିଲା: ସେ ପିମ୍ଚାରୁ ମଗେ ପାଣି ନେଇ ନିଆଁକୁ ଲିଭେଇ ଦେଲା ତା'ପରେ ସେ ପିଞ୍ଜରା ମଧ୍ୟରେ ପଶିଥିଲା, ଏବଂ ଦୁଇଟି ଜୋଟ ବାଡ଼ିକୁ ଯୋଡ଼ିକି ଏକ ବଡ଼ ବାଡ଼ି ତିଆରି କଲ ଏବଂ ପଡ଼ିଥିବା ଫଳ ପାଖରେ ପହଞ୍ଚିଥିଲା । ଏହି ଭାବେ ପ୍ରତିକୃତିସମୂହର ଏକ ମିଳନ ଏହାର ବିଶେଷ ସର୍ଭାଧୀନ ପ୍ରତିଫଳନ ବ୍ୟବସାର ଅଚଗତିତ । ବାନରଟି ଏକ ବିଶେଷ ଅବସାରେ ତନ୍ ମଧ୍ୟରେ ବିକାଶ ଲଭ କରିଥିବା ପ୍ରତିଫଳନର ଭିରିରେ ବିଭିନ୍ନ ପଦାର୍ଥର ଧର୍ମରାଜିକୁ ସମନ୍ତିତ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇଥିଲା ।

ଅନ୍ୟ ଏକ ପରୀକ୍ଷା କରିବାକୁ ଯାଇ ଭକ୍ତ ବାନରଟିକୁ ଏକ ଭେଳା ଉପରେ ବସେଇ ଦିଆଗଲ ଏବଂ ଭେଳାରେ ଆଉ ପିମ୍ପାଏ ପାଣି ଆଭ ମଗ ରଖି ଦିଆଗଲ । ଏହି ଭେଳାଟି ନିକଟରେ ଆଭ ଗୋଟିଏ ଭେଳା ଉପରେ ଏକ ପିଞ୍ଚରା ଭିତରେ ରଖି ଦିଆଗଲ କିଛି କଦଳୀ । ପୂର୍ବବର୍ଦ୍ଧୀ ପରୀକ୍ଷା ଭଳି ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମଧ୍ୟ ପିଞ୍ଚରା ଭିତରେ ପଶିବା ପୂର୍ବରୁ ନିଆଁକୁ ଇିଭାଇବାକୁ ହେବ । ବଣମଶିଷକୁ କ'ଣ କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥିଲ ? ଭେଳା ଦୂଇଟିକୁ ସେ ପାଖେଇ ଆଣିଥିଲ ଅନ୍ୟ ଭେଳାଟିକୁ ଧାରରୁ ଟାଶି ଆଶି । କିରୁ କଦଳୀତକ ନପାଇ ସେ ଫେରି ଆସିଲ ଏବଂ ପିମ୍ପା ଭିତରୁ କିଛି ପାଶି ମଗରେ ନେଇ ନିଆଁ ଦିହରେ ଢାଳିଲ । ଏହି ଭକି ତାକୁ ଅନେକ ଥର କରିବାକୁ ପଡ଼ିଥିଲ । ସେ ନିଜେ ଭରଷ ବୋଧ କଲେ ପୋଖରୀର ପାଣିରେ ନିକକୁ ଶୀଚଳ କରୁଥିଲ । କିରୁ ସେ ପୂଣି ପିମ୍ପା ପାଖକୁ ଯାଇ ସେଥିରୁ ପାଶି କାଡ଼ି ନିଆଁ ଉପରେ ଢାଳିଲ । ବାନ୍ରଟି ମନେ କରିଥିଲ ପିମ୍ପାରେ ଥିବା ପାଣି ହିଁ କେବଳ ନିଆଁକୁ ଲିଭାଇ ପାରେ । ଆମେ ଦେଖି ପାର୍ଲହେ ପଦାର୍ଥର ଧର୍ମ ସଂପର୍କରେ ବଣମଶିଷର ଧାରଣାଟି ବିଛିନୁ , ନିହିଁଷ୍ଣ ଏକ ଅବସା ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ , ଏହାର "ଚିତନ ପ୍ରକ୍ରିଯାଟା" ହେଉଛି ପ୍ରାଥମିକ ଏବଂ ନିହିଁଷ୍ଣ ଇଥ୍ରିଣକାତ ।

ଆମେ ଯାହାସବୁ ଆଲେଚନା କଲେ, ସେଥିରୁ ଏହି ସିହାଉରେ ଆମେ ପହଞ୍ଚେ ଯେ, ଚେତନାଟା "ଈଶ୍ୱରଦଭ" ନୁହେଁ କି କୌଣସି ଅଲୌକିକ କିନିଷ ନୁହେଁ – ଧର୍ମ ଏବଂ ଭାବବାଦ ଆମକୁ ଯାହା ବିଶ୍ୱାସ କରିବାକୁ କହିଥାଏ – ଏବଂ ଏହାର ସୃଷ୍ଠି ସଂପର୍କରେ ମଧ୍ୟ କୌଣସି ଅଲୌକିକତା ନାହିଁ । ଏହା ହେଇଛି ବସ୍ଥର ସ୍ବିକାଶର ଯୁକ୍ତିସନ୍ନତ ଫଳ ଏବଂ ଏହାର ଆଶୁ ପୂର୍ବସର୍ଭ ନିହିତ ଥାଏ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦୂକନାମୂଳକ ଭାବେ ଉଚ୍ଚ ୟରର ମାନସିକ ପ୍ରତିଫଳନ ମଧ୍ୟରେ । ଏହା ସଭେୁ ବି, ମଶିଷର୍ଭ ଚେତନା ଆଭ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମନ ମଧ୍ୟରେ ବଂଶଗତ ପୋଗସୂତ୍ରକୁ ଦର୍ଶାଲଲ ବେଳେ, ଆମକୁ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେବାକୁ ହେବ ଯେ, ମଶିଷ ତଥା ମାନବ ସମାକର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ହେଉଛି ପ୍ରକୃତିର ବିକାଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏକ ବିରାଟ ଉ**ଲମ୍ପନ ଏବଂ ପ୍ରତିଫଳନର ରୂପରେ** ଗଭାର ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ।

### ୩ – ମଣିଷ : ଅବଧାରଣାଗତ ଚିନ୍ତା

ମଶିଷ ପ୍ରାଣୀକଗଚର ଉପରକୂ ଉଠି ପାରିଥିଲ ତା'ର ଶ୍ରମବକରେ । ପ୍ରାଣୀମାନେ ନିକକୁ ପାରିପାର୍ଦ୍ୱିକ ଅବହା ସହିତ ନିଷ୍କ୍ରିୟ ଭାବେ ଖାପ ଖୁଆଇ ନେଲ ବେଳେ ମଶିଷ ସହିୟ ଭାବେ ଚାକୁ ପ୍ରଭାବିଚ କରେ ବିଶେଷ ଭାବେ ନିର୍ମିତ ହତିଆର ଦ୍ୱାରା । ମଶିଷ ସମାଜର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ପାଇଁ ଇଷ ଇଷ ବର୍ଷ ଲଗିଥିଲ । ଆହ୍ରୋପଏଡ୍ ବାନରର୍ଭ ମଶିଷକୁ ରୂପାତରଣ ଷେତ୍ରରେ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ଦିଗ୍ଚିହୁ ଥିଲ ତା'ର ସକଖ ଭାବେ ଗ୍ୱଲିବାର ଧରଣକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ସେ ତା'ର ସନ୍କୁଖରେ ଥିବା ଦେହାଙ୍ଗ ଦୁଇଟିକୁ ମୁକ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇ କ୍ରମଶଃ ଶ୍ରମ କାର୍ଣ୍ଣରେ ଲଗାଇବା ଦିଗରେ ଉନ୍ନତ କରିଥିଲ । ପ୍ରଥମେ ପ୍ରଥମେ ଏହି କାର୍ଣକଳାପ ଥିଲ ପ୍ରବୃତ୍ତିଗତ ଏବଂ ଆଦିମ ଚରିତ୍ରର । ଆମେ କାଣିହେ, ବାନରମାନେ ବି ଅନେକ ସମୟରେ ବାଡ଼ିକୁ "ହତିଆର" ହିସାବରେ ବ୍ୟବହାର କରିଥାତି । ମଶିଷ ଶ୍ରମର ଏକ ବିଶେଷ ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଉଛି ଏହା କେବକ ପ୍ରାକୃତିକ କିନିଷର ବ୍ୟବହାର ନୁହଁ ମଶିଷ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ମିତ ହତିଆରର ବ୍ୟବହାର । ଆଦିମ ମଶିଷ ଅଗ୍ନିକୁ ଆୟର କଲ ପରେ ଶୀଘ୍ର ଉନ୍ନତ ଧରଣର ଶ୍ରମ ହତିଆର ତିଆରି କଲ ଏବଂ ବିଭିନ୍ ପ୍ରାକୃତିକ ଉପାଦାନ ତଥା ପଦାର୍ଥକୁ ବ୍ୟବହାରଯେସାୟ କରି ପାରିଲ ।

ଶ୍ରମ ଉପକରଣରାକି ନିର୍ମାଣରେ ମଣିଷର କାର୍ଯକଳାପର କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ମାହିଁଚକରଣ ଏବଂ ସେସବୁର ଉପଯୋଗ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ମଣିଷର ଦେହାଙ୍ଗରେ ପରିବର୍ରନ ଘଟାଇଥିଲା । ମଣିଷର ହାତ କେତେକ ମାତ୍ରାରେ ପୂର୍ଷତା ଲଭ କଲ ଏବଂ ଶ୍ରମ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିଭିନ୍ନ କଟିକ ନୈପୁଣ୍ୟ ସାଧନ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହେଇ । ମଶିଷ ଦେହର ସମଞ ଅଙ୍ଗ ପରସର ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ । ହାତର ବିକାଶ ମଞିଷର ବିକାଶକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିବାହୁ ବାଧ୍ୟ ଏବଂ ବହତ୍ ମଞିଷ-ଗୋଇର୍ହଗୁଡ଼ିକର କାର୍ଣରେ ପୂର୍ଷତା ଆଶିଛି । କାରଣ ମଞିଷ ହିଁ ଅଙ୍ଗାବଳୀର ବିଶେଷତଃ ହାତର ଗତି ଦ୍ୱାରା ଆସୁଥିବା ସଂକେତଗୁଡ଼ିକୁ ବିଶ୍ୱେଷଣ କରେ । ମଶିଷ ବହୁବିଧ ପ୍ରାକୃତିକ ଉପାଦାନ ଏବଂ ପଦାର୍ଥରାଳିକୁ ବ୍ୟବହାର ଉପଯୋଗୀ କରିବାକୁ ଆରମ୍ଭ କରିବା ସଙ୍ଗେ ମଞିଷ ମଧ୍ୟକୁ ଅନେକ ରକମର ଉପଯୋଗୀ କରିବାକୁ ଆରମ୍ଭ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ମଞିଷ ମଧ୍ୟକୁ ଅନେକ ରକମର ଭବାପନାର ସ୍ରୋତ ଆସିବାଟା ବିପୂଚ୍ଚ ଭାବେ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଲ । ତାଂର ଇନ୍ଧ୍ରିୟଗୁଡ଼ିକ – ଶ୍ରମ କାର୍ଯକଳାପ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଯେଉଁଗୁଡ଼ିକ ବିକାଶ ଲଭ କରିଥାଏ – ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କଠାର୍ଭ ପୃଥକ୍ ହେବାକୁ ଲଗିଲ । ଭଗଇପକ୍ଷୀ , ଦୃଷ୍ଟାତ ସ୍ୱରୁପ , ମଣିଷଠାର୍ଭ ଅନେକ ଦୂରକୁ ଦେଖି ପାରେ , କିତ୍ତ ମଣିଷର ଆଖି ଇଗଲ ଅପେନ୍ଧା ଅନେକ ବେଶି ତାଣି ପାରେ ।

٩L

ବାହ୍ୟତଃ ଶ୍ରମର ଚରିତ୍ର ହେଇଛି ସାମାକିକ । ଆଦିମ ମଶିଷର ଅଭିତ୍ୱ ଧାରଶର କଠିନ ଅବସା ସେମାନଙ୍କୁ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଭାବେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ଅପେକ୍ଷା ମିଳିତ ଭାବେ ଏକାଠି କାର୍ଯ୍ୟ କରିବାକୁ ବାଧ୍ୟ କରିଥିଲା । ଯୌଥ କାମ ପାଇଁ ଦରକାର ପଡ଼ିଥିଲ ଅନେକ ଲେକଙ୍କର ସମନ୍ୱିତ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପ । ଭେକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଥିଲା ସେମାନଙ୍କର ଯୌଅ ଶ୍ରମର ଭିଭି ଉପରେ । ଏସବୁ ଆଦିମ ମଶିଷର ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଭେକଙ୍କ ସହିତ ଭାବ ବିନିମୟର ପ୍ରଯୋଜନୀୟତା ସୃଷ୍ଟି କରିଥିଲା ଏବଂ ପରସର ମଧ୍ୟରେ ଭାବ ବିନିମୟର ଏକ ରୂପକୁ ଜନୁ ଦେଲ । ଭାଷା ଏବଂ ସଂଗତିପୂର୍ଶ କଥା ହମଶଃ ବିକାଶ ଭଭ କରିବାକୁ ଇଗିଲ ଆଦିମ ସମାକର ମିକିତ ଶ୍ରମରେ, ଜାବନରେ ଏକ ମାଧ୍ୟମ ରୂପେ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ମଶିଷ ତା'ର ଭିତରର ଅବସା, ଅରୀପ୍ସା, ଚିତା ଏବଂ ଅନୁଭବକୁ ପ୍ରକାଶ କଲ ।

ଭାଷାର ସୃଷି ସୂଚନା କରିଥିଲ ପ୍ରତିଫଳନର ଆଇ ଏକ ରୂପର ଅଭ୍ୟୁଦୟକୁ, ଯିଏକି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରଣୀମାନଙ୍କ ମନଠାରୁ ଗ୍ରାତ୍ମକ ଭାବେ ଭିନୁ ଥିଇ , ଯଥା , ସାମାକିକ ପ୍ରିଫଳନ , ଅବଧାରଣାତ୍ମକ ଚିତନ । ପ୍ରଣୀମାନଙ୍କର ଅଛି ବିଶେଷ ସର୍ଭାଧୀନ ପ୍ତିଫଳନର ଏକ ସହଳାତ ବ୍ୟବସା - ପ୍ଥମ ସ୍ତନାଦାୟୀ ବ୍ୟବସା । ମଣିଷ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ବ୍ୟବସା ଉପରେ ତପେଇ ଦିଆ ଯାଇଥିଲ ଦ୍ୱିତୀୟ ସତନାଦାୟୀ ବ୍ୟବସା – କଥାନୁ । **ଶଦଗୁଢ଼ିକ (ପଦାର୍ଥସମ୍ବର ବିଭିନ୍ ନାମ ଓ ଛାପ ଏବ**∘ ସେସବ୍ର ଧର୍ମରାଶି) ମଣିଷ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ତନାଦାୟୀ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ସେଗୁଡ଼ିକ ବିଶେଷ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ପ୍ରୋଚନା ପରିବର୍ରେ କାମ କରିଥାନ୍ତି, ଯିଏକି ସେମାନଙ୍କ ଚରଫରୁ ବିଶେଷ ସର୍ରହୀନ ପରୋଚନାର ସଂକେତ ରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରନ୍ତି । ତେଣୁ ମଣିଷର କଥା ହେଉଛି ସଂକେତସମୂହର ସଂକେତ ରକି ବା ଦିତୀୟ ସଂକେତଦାୟୀ ବ୍ୟବସା ଉଳି । ସାମାଢିକ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସା ସହିତ ମଣିଷକୁ ଖାପଖଆଇ ଚଳିବା ମଧ୍ୟରୁ ଏହା ଜାତ । ଏକ ପ୍କୃତ ପ୍ରୋଚନା ହିସାବରେ ଶହର ମଖ୍ୟ ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଇଛି ଯେ, ଏହା ସବ୍ବେଳେ ସାଧାରଣାକରଣକୁ ପ୍କାଶ କରେ । ଦ୍ୱାର ସ୍ରୁପ, ଆମେ କହେଁ "ଘରଟିଏ" ଏବ• ଏଥିରୁ ଆମେ କୌଣସି ଘରର ନିହିଁଷ୍ଣ ଇହିୟାନଇଚିକୁ ଭାବି ନିଏଁ ନାହିଁ (କୁଡ଼ିଆ ହେଭ ନା ପ୍ୟାସାଦ ହେଇ, କାଠ ଘର ହେର , ଇଟାଘର ହେଉ , ଆଦିଠ । ମଣିଷର ହିଁ କେବଳ ବିମୂର୍ଭ ଚିତା କରିବାର କ୍ଷମତା ରହିଛି । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ସେ କ୍ଷମତା ନାହିଁ – ଉପରୋତ ଦୁଷାଡଟିରେ ବଣମଶିଷଟି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଯାହା ଦେଖାଗଇ । ବିମୂର୍ଭ ଭାବେ ବା ଅବଧାରଣା ରୂପେ ଚିତ୍ତା କରିବା ଫଳରେ ମଣିଷ ପ୍ରସ୍ଥର ସାରସରା ମଧ୍ୟକୁ ପ୍ରବେଶ କରି ପାରୁଛି ଏବଂ ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ଘଟଣାରାକି ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ନିୟମାନୁଗ ଯୋଗସୂତ୍ରକୁ ଭଦ୍ଘାଟନ କରି ପାର୍ଗ୍ଣଛି । ଲେକେ ସାମାଳିକ ଶ୍ମଗତ କାର୍ଣ୍ଣକଳାପର ଭିରିରେ ଭାଷା (ଭଭଘ ମୌଖିକ ଏବ• ଲିଖିତୀ ସାହାଯ୍ୟରେ ସେମାନଙ୍କ ଅଭିଞ୍ଚତା ଆଉ ଞ୍ଚାନକୁ ସଞ୍ଚୟ କରି

ପାରନ୍ତି ଓ ଅନ୍ୟକୃ ପ୍ରଦାନ କରି ପାରନ୍ତି । ମଶିଷର ଚେତନା ଏହି ଭାବେ ନିରବଛିନୁ ରୂପେ ବିକାଶ ଲଭ କରୁଛି, ପୂର୍ଷ ଏବଂ ଗଭୀର ହେଉଛି ।

କାର୍ଯ୍ୟ . ସମାଳ ଏବଂ ଭାଷା -- ଏ ହେଉଛି ଏକେଇ ସାମାକିକ କାରଣର ଡିନୋଟି ଦିଗ , ଯିଏକି ଚେତନାର ବିକାଶ ସାଧନ କରିଥାନ୍ତି । ଚେତନା ସମାଜରୁ ଜାତ । ମସ୍ତିଷ୍କ ବିଳିନ ଭାବେ ଦେଖିଲେ, ଏହା ହେଉଛି କଟିଳ ଭାବେ ସଂଗଠିତ ବସ୍ଥର ଏକ ଟେଳା, କିନ୍ତୁ ଚିନ୍ତନଶୀଳ ମଞିଷ ସାରଗତଃ ଭାବେ ହେଉଛି ଏକ ସାମାକିକ ପ୍ପଞ୍ଚ । ଖବର କାଗଳମାନଙ୍କରେ ବେଳେବେଳେ ବାହାରେ ପଶମାନେ , ଯଥା ବାନର ବା ହେଟାମାନଙ୍କ ଦାର। ମଶିଷ ଶିଶ ଲଳ୍ଚିତ ହେବାର ସମ୍ଭାଦ । ତିରିଶଟିରୁ ଅଧିକ ଏହି ଭଳି ଘଟଣା ମଧ୍ୟରୁ ଆମେ ଦ୍ଇଟି ଝିଅଙ୍କ କଥା ଧରିବା । ସେ ଦ୍ଇ ଜଣ ଏକ ମାଇ ହେଟା ଦ୍ରାରା ଇକିତ ପାନ୍ନିତ ହୋଇଥିଲେ ଏବ∘ ୧୯୨୦ ମସିହା ଅକ୍ଟୋବର ମାସରେ ପର୍ବଭାରତୀୟ ଜଙ୍ଗଇରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଥିଲେ । ବଡ଼ ଝିଅଟି ନାମ କମଳା, ବୟସ ତା'ର ହୋଇଥିଲ୍ଲ ପାଞ୍ଚ କିମ୍ବା ଛଅ ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟ ଝିଅଟିର ନାମ ଅମଳା, ବୟସ ପ୍ୟ ତିନି । ସେମାନଙ୍କ ଆଗ୍ନର ବ୍ୟବହାରରେ ମଶିଷର ଗନ୍ଧ ବିସର୍ଗ ବି ନଥିଲ : ସେମାନେ ହାତ ଏବଂ ଆଣ୍ଡ ରରା ଦେଇ ଗ୍ଲୁଥିଲେ, ରାତି ହେଲେ ନିଦରୁ ଉଠଥିଲେ ଏବଂ ବଲୁଥିଲେ ଏବଂ ବେଳେବେଳେ ହେଟା ଭଳି ରଡ଼ି ଛାଡ଼ୁଥିଲେ । ସେମାନେ କଥା କହି ପାରୁ ନଥିଲେ କି କିଛି ବୁଝି ପାରୁ ନଥିଲେ । ସେମାନଙ୍କୁ ସମାକରେ ମିଳେଇ ନେବାର ସମସ୍ତ ପ୍ରେଷା ବ୍ୟର୍ଥ ହୋଇଥିଇ । ଅମକା ମରିଗଲ ଅନ୍ଧ ଦିନ ମଧ୍ୟରେ ଏବଂ କମକା ଏଗାର ବର୍ଷ ବେଳକୁ ମାତ୍ର ୩୦ଟି ଶବ୍ଦ ଶିଖିଥିଲା । ଲେକଙ୍କଠାରୁ ବିଜିନ୍ ହୋଇ ରହିବା ଫଳରେ ସେମାନଙ୍କ ମନୋଭାବରେ ଏକ ଭୟଙ୍କର ପ୍ରାବ ପଡ଼ିଥିଲ, ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ସେ ମନୋଭାବ ମଶିଷର ମନୋଭାବ ନହୋଇ ପଶ୍ ମନୋଭାବ ହୋଇ ଯାଇଥିଲା ।

ଶିଶୁ ବଡ଼ ହୁଏ ପୂର୍ବର ବଂଶଧରମାନଙ୍କ ଅଭିଞ୍ଚତାକୁ ଆତ୍ମସ କରିବା ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ଲେକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ତା'ର ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ସମସ୍ତ ପ୍ରକାରର ମାନବିକ କାର୍ଯକଳାପକୁ ଶିକ୍ଷା କରିବା ଦ୍ୱାରା । ଏହି ସମସ୍ତ କାର୍ଯକଳାପ ସମେତ ସେ ଲଭ କରେ ମନର ସେହିସବୁ ବୈଶିଷ୍ୟରାକି ତଥା ମାନସିକ କ୍ଷମତା , ଯିଏକି ସେସବୁ କାର୍ଯକଳାପ ସାଧନ ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ । ଏହା ବିଶେଷତଃ ଅହ ଏବଂ କାଇ ପିଲମାନଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଦେଖିବାକୁ ମିକିଥାଏ , ଯେଉଁମାନଙ୍କର ବାହ୍ୟ ଜଗତ ସହିତ ଭାବ ବିନିମୟର ପଥସମୂହ ନଥାଏ । ସେମାନଙ୍କ ମନ ସୀମିତ ହୋଇ ଆସିଥାଏ ସେମାନଙ୍କ ଦେହର ମୌଳିକ ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ଅନୁରବ କରି ଏବଂ ସହକ ଆନନ୍ଦକୋଧ ଏବଂ ସେସବରୁ ଅପରିପୂରଣରେ ଅସତୋଷ ମଧ୍ୟକୁ । କିଲ୍ଲ ସେମାନଙ୍କୁ ବିଶେଷ ତାଲିମ୍ ଦେଉଥିବା ବୟସ ଲେକମାନଙ୍କ ସହିତ ଭାବ ବିନିମୟ ଫଳରେ ସେମାନେ ସ୍ଭାବିକ ଜୀବନର ସମସ୍ତ ଗୁଣ ଆହରଣ କରିଥାତି । ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ରେ ଏକ ବିଶେଷ ସୂଇ ରହିନି ଅହ ଏବଂ କାଇ ପିଲଙ୍କ ପାଇଁ , ଯିଏକି ସେମାନଙ୍କୁ ଶିକ୍ଷା , ବିଶେଷ ଧହା ଶିଖାଇଥାଏ । ଏହି ସୁଲର ଗରି କଶ ପୂର୍ବତନ ଛାତ୍ର ମସେ। ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟର ମନଞ୍ଚର୍ ବିଭାଗର୍ଡ ସ୍ନାତକ ହୋଇ ବାହାରିଛବି ।

## ୪ – ଲକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ଏବ• ଆତ୍ମଚେତନା

ସାମାଳିକ କୀବନ ମଣିଷ ଚେତନାର ବିଶେଷ ଗୁଣଗୁଡ଼ିକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାଏ । ମଶିଷର ଅବଧାରଶାରାକି ଆକାରରେ ଚିଚା କରିବାର କ୍ଷମତା, ସେମାନଙ୍କ ବସ୍ଥ ରୂପାତ୍ତରଣ ବାଷବ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପ ମଧ୍ୟ ଚିହୃତ ହୋଇଥାଏ ଉଦେଶ୍ୟମଳକତା ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣତା ଦ୍ୱାରା । ଶେଷ ଜିନିଷଟି ହେଉଛି ମଶିଷ ଚେତନାର ସବ୍ଠାରୁ ଗ୍ରୁତ୍ପ୍ରଶ ବୈଶିଷ୍ୟ । ଆମେ ଇତିପ୍ରବିରୁ ମହୁମାଛିମାନଙ୍କର ଆଧ୍ପର୍ଯ ରକମର, ମହୁମ କୋଷ ନିର୍ମାଣ କରିବାର କ୍ଷମତା କଥା କହିଛୁ । ତା ସରେ ବି ଏହା ହେଉଛି ଅନ୍ଧ ପବରିର ପରିପକାଶ । ଆମେ ସଦି କୌଣସି କୋଷର ଚଳକ କାଟି ଉଡେଇ ଦେବା ମହମାଛିଟି ଜାଣି ପାରିବ ନାହିଁ ଏବଂ ପୂର୍ବ ଭଳି ସେଥିରେ ସେ ମହୃ ଜାଳିବ । ମାର୍କସ ଇେଖିଛଡି. "ମହମାଛି ତା'ର କୋଷ ନିର୍ମାଣ କରି ବହ ସପତିଙ୍କ ଇଚ୍ଚା ଦେଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସବ୍ଠାରୁ ଖରାପ ସପତି ଓ ସବୁଠାରୁ ଭଲ ମହୁମାଛି ମଧ୍ୟରେ ତଫାତ୍ଟା ହେଉଛି, ସ୍ଥପତିଟି ବାଞ୍ଚବରେ ତା'ର ମିନାରଟି ତିଆରି କରିବା ପୂର୍ବରୁ ମନ ମଧ୍ୟରେ ତାକୁ ଆଙ୍କି ନେଇଥାଏ । ପ୍ତ୍ୟେକଟି ଶ୍ମ ପ୍ରହିୟା ଶେଷରେ ଏପରି ଏକ ଫଳ ଲଭ କରିଥାଏ, ଯାହା ଆର୍ମ୍ନରେ ଶମକାରୀର କଳ୍କନାରେ ଥିଲା । ସେ କେବଳ ଯେଇଁ ସରଞାମ ଉପରେ କାମ କରୁଥାଏ ତା'ର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟାଏ ନାହିଁ, ତା'ର ନିଳସ୍ଥ ଏକ ଲକ୍ଷ୍ୟ ବା ଉଦେଶ୍ୟ ହାସଲ କରିଥାଏ, ଯାହା ନିୟମକୁ କାର୍ଯକାରୀ ହେବାକୁ ଦେଇଥାଏ ଏବଂ ଶମକାରୀର ଇଚ୍ଚାଟା ଯାହାର ଅଧୀନ ରହେ ।"\*

ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଇଛି ଅଭୀଷ ଭବିଷ୍ୟତର ଏକ ରୂପକକ ବା ପ୍ରତିଳକି, ମଶିଷର କାର୍ଯ୍ୟକକାପର କଳ୍ପିତ ଶେଷ ଫଳାଫଳ । ଏହା ବାୟବତାର ଏକ ପ୍ରକାର "ପ୍ରତ୍ୟାଶାମୂଳକ" ପ୍ରତିଫଳନ ଲଭ ପାଇଁ ବିଭିନ୍ନ ପଦାର୍ଥର ସଂପୃତ୍ତ ଧର୍ମରାଜି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ବିକାଶରେ ପ୍ରବଶତା ସଂପର୍କରେ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ସେସବୁର ଭବିଷ୍ୟତକୁ ଅନୁମାନ କରିବା ପାଇଁ ମଶିଷର ଯେଉଁ କ୍ଷମତା ଅଛି ଚା'ର ଏକ ପରିପ୍ରକାଶ । ଏଥି ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ , ବାୟବରେ ଏକ ଜିନିଷକୁ ପରିବର୍ରନ କରିବାର ପହତିକୁ ଇକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ହାରଣ କରିଥାଏ ଏବଂ ସେ କର୍ମସୂତୀ କ୍ଷିର କରିଥାଏ , କେତେକ ଉପାୟ କରିଆରେ ତାକୁ ହାସଇ କରିବା ପାଇଁ । ଚେତନାର ବିଷୟ ହିସାବରେ ଇକ୍ଷ୍ୟ ବା ଉଦେଶ୍ୟ ସ୍ଭାବତଃ ହେଉଜି ମଣିଷର

<sup>ି</sup>କାଇଁ ମାର୍କସ୍, "କ୍ୟାପିଟାଇ", ୧ମ ଖ୍ଞ, ପୃ:୧୭୪ ।

ଭୌଚିକ ଆବଶ୍ୟକତ। ତଥା ସ୍ୱାର୍ଥର ଏକ ପରିପ୍ରକାଶ । ମଶିଷକାଚିକୁ ଦରିଦ୍ରତା, କ୍ଷୁଧା, ଯୁଦ୍ଧ, ରୋଗ, ସାମାକିକ ଏବଂ କାତୀୟ ନିର୍ଯାତନରୁ ମୁକ୍ତ କରିବାର ମହାନ୍ ଇକ୍ଷ୍ୟରାଢି ସବୁ ଯୁଗରେ ପ୍ରଗତିଶୀକ ସାମାକିକ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କୁ ଅନୁପ୍ରାଣିତ କରିଛି ସମାଢର ରୂପାତରଣ ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମ କରିବାକୁ ।

ସମାଜର ସଦସ୍ୟ ହିସାବରେ ମଣିଷ ଚେତନାର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ପରିପ୍ରକାଶ ହେଉଛି ଆତମଚେତନା । ଏହି ଚେତନା ତା'ନିକ, ତା'ର ନିକସ୍ ବାୟବ ଏବ• ଆତ୍ମିକ କାର୍ଯକଳାପର ବାଷବାୟନ, ଚା'ର ନିକସ୍ତ କାର୍ଯାବଳୀର ନିଜ ଦ୍ୱାରା ବ୍ୟାଖ୍ୟାୟନ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଲେକଙ୍କ ସହିତ ଚା'ର ସଂପର୍କ ଦିଗରେ ପରିଗ୍ତଳିତ ହୋଇଥାଏ । ମଣିଷର ଆଚମଚେତନା ରଚିତ ହୋଇଥାଏ ନିଳକୁ ଏକ ବ୍ୟକ୍ତି ହିସାବରେ ପ୍ତିଷା କରିବାର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦେଇ । ଶିଶ୍ର ନିଢକୁ ବୃଝି ପାରେ ନାହିଁ । ସେ ନିକକୁ କୌଣସି ଏକ ନିକିଷ "ଅହ•" ସହିତ ନିଳକୁ ଚିହୁଟ କରି ପାରେ ନାହିଁ ଏବ• ବାହ୍ୟ ଜଗତଠାରୁ ନିଳକୁ ପ୍ଥକ୍କରି ବିଭାବିପାରେ ନାହିଁ । ନିକକୁର୍ପାୟିତ କରାଯାଇଥାଏ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ସହିତ ବିଭିନ୍ କାର୍ଯକଳାପ ଏବଂ ଭାବ ବିନିମୟ ଦ୍ୱାରା । ଏହା ପ୍କାଶ ପାଇଥାଏ ମଣିଷର ଆତ୍ମନିୟତ୍ରଣ, ଆତ୍ମସଂପ୍ରଶକରଣ ଏବଂ ଆତ୍ମସମାଲେତନା ମଧ୍ୟରେ 1 ଆତମଚେତନାର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ପରିପ୍ରକାଶ ହେଉଛି ସମବାୟର ଏକ ସଦସ୍ୟ ହିସାବରେ ତା'ର ନିଜ ସଂପର୍କରେ ସଚେତନତା, ସମାଜରେ ତା'ର ଭମିକା ସଂପର୍କରେ ତା'ର ଞ୍ଜାନ ଏବଂ ପ୍ରଚିଶୀଳ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ସାମାଜିକ ଲକ୍ଷ୍ୟରାଜି ପତି ତା କାର୍ୟାବଳୀର ଅଧୀନକରଣ ଦ୍ୱାରା । ମଣିଷର ଆତ୍ମଚେତନାର ସବୁଠାର୍ଚ୍ଚ ଗଭୀର ପ୍ରକାଶନ ହେଉଛି ତା'ର ମିକିତ ମନୋଭାବ, ଯିଏକି ସକ୍ରିୟ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ତଥା ସମାଳ ଜୀବନରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । ତେଣୁ ପାଚୀନ କାଳର ସେହି ବାଣୀ "ନିଜକୁ ଜାଣ" କଥାଟିର ଆଳି ନୃତନ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦରକାର । ଆତ୍ମଚେତନା ପାଇଁ ମଣିଷର କ୍ଷମତା ମଧ୍ୟ ସାମାଳିକ ଭାବେ ବିପରୀତ ଫଳ ଦେଇ ପାରେ, ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଯେତେବେଳେ ସେ ନିଜକୁ ପରିଷ୍ଢିତ କରେ ଏକ ଧର୍ମୀୟ ବନ୍ଧନ ମଧ୍ୟରେ, "ଆତ୍ମଚିତ୍ତା" ଏବଂ "ଆତ୍ମକେହ୍ରୀକରଣ" ଆଡ଼କୁ , ବାୟବ ଜୀବନ ପୂତି ଉପେକ୍ଷା ଆଡ଼କୁ ଏବ• "ନିକ ମଧ୍ୟରେ" ନିକକୁ ହକାଇ ଦେବା ଆଡ଼କୁ ଏବଂ "ଆତ୍ମଶିକ୍ଷା" ଆଡ଼କୁ – ଏସବୁ କାଳେ ହେଉଛି ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସୁଖ ଇଭର ମୁଖ୍ୟ ପଥସମୂହ । ଜବାହାରଇଇ ନେହେରୁ ଧର୍ମୀୟ ଚେତନାର ଏହିସବୁ ନୀତିରାଳିକୁ ଅତିକ୍ରମ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତ। ସ•ପର୍କରେ ସଠିକ ଭାବେ ଦର୍ଶାଇଥିଲେ । "ଆମକୁ ସେହିସବ୍ ସ॰କୀଶ ଧର୍ମୀୟ ଆଭିମଖ୍ୟ , ଅଲୌକିକ ତଥା ଅଧିଭୌତିକ ଅନୁମାନ ପୁତି ବବ ବିଶ୍ୱାସ ,ଧର୍ମୀୟ ଉହବାତ୍ମକ ତଥା ରହସ୍ୟାତ୍ମକ ଆବେଗତ। ମଧ୍ୟରେ ନିକର ମନର ଶ୍ଙ୍କଳାବେ।ଧର ଶିଥିଚ୍ଚୀକରଣକୁ ପରିହାର କରିବାକୂ ପଡ଼ିବ , ଯିଏକି ନିଳକୁ ଏବ∘ ଜଗତକୁ ଅବଗତ ହେବା ପଥରେ ବାଧା ହୋଇ ଛିଡ଼ା ହୋଇଥାଏ । ଆମକୁ ବର୍ଘମାନ, ଏହି ଜୀବନ, ଏହି ଜଗତ ଏବଂ

ଯେଉଁ ପ୍ରକୃତି ତା'ର ଅସୀମ ବହୁବିଧତ। ନେଇ ଆମକୃ ଘେରି ରହିଛି ତାକୃ <mark>ଭଇ</mark> ଭାବେ ବୁଝିବାକୁ ହେବ ।" <sup>\*</sup>

ଏକ ସାମାଜିକ ଜୀବ ହିସାବରେ ମଶିଷର ଆତ୍ମଚେତନା କ୍ଷମତା ତେଣୁ ତା'ର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୁଣରାଶିଠାରୁ ୟତସ ବୋଇି ବିଗ୍ନର ନଜିବାକୁ ହେବ ।

#### ୫ – ଚେତନା ଏବଂ ଭାଷା

ଚେତନାର ସାମାଛିକ ଚରିତ ମଧ୍ୟ ଭାଷା ସହିତ ତା'ର ଏିକ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ପକାଶ ଲଭ କରିଥାଏ । ଏହି ଏୀକ୍ୟ ଘଟିଥାଏ ଏଇଥି ପାଇଁ ଯେ, ଭାଷା ହେଉଛି ମାନବିକ ଚେତନାର ଆଶୁ ବାଞବତା । ଭାଷା ହେଉଛି ଚେତନା ପରି ପରାତନ । ଅନ୍ୟ ଲେକଙ୍କ ପାଇଁ ଚେତନା ହିଁ ଏକ ବାଞବ, ପକ୍ତ ରୂପରେ ଅବଶିତ ଥାଏ ଏବଂ ଏହା ଫଳରେ ଏହା ଏକ ନିର୍ଦିଷ ବ୍ୟକ୍ତି ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ରହେ । ଭାଷା ହେଉଛି ମାନବିକ ଚିତାର ବାଞବ ପରିପକାଶ । ମଣିଷ ତା'ର ଚିଡାରାଜିକୁ ବିଭିନ୍ ଉପାୟରେ ପକାଶ କରି ପାରେ (ଅଙ୍କଭଙ୍ଗୀ, ଅଙ୍କନ, ସ୍ତ୍, ଆଦି); ଶେଷକୁ, ଅବଶ୍ୟ, ମଣିଷ ମଣିଷ ମଧ୍ୟରେ ଭାବର ଆଦାନ ପଦାନ ପତିଷିତ ହୋଇଥାଏ କଥିତ ଭାଷା କରିଆରେ । ଏବେ ପୃଥିବୀରେ ୩,୦୦୦ରୁ ଅଧିକ ପ୍ରକୃତିକ ଭାଷା ରହିଛି । ସେସବ୍ ମଧ୍ୟରେ ଭାରଚର ଅଛି ୮୨୨ଟି ଭାଷା । ଯେକୌଣସି ପାକ୍ତିକ ଭାଷା ଲେକର ଚିତାକୁ ପ୍କାଶ କରିବାର ଏକ ସାର୍ବଳନୀନ ଉପାୟ ପଦାନ କରିଥାଏ । ଭାଷା ବହୁ କାର୍ଣ୍ଣ ସଂପନ୍ କରେ : ଚିତନର ବିମ୍ର୍ର କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ଏହା ଏକ ମାଧ୍ୟମର କାର୍ଯ୍ୟ କରେ; ଏହା ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳିକୁ ଚିହୃତ କରେ, ସଥା, ଆମ ଚତୂର୍ପାର୍ଣ୍ଣରେ ଥିବା ପଦାର୍ଥରାଳିକୁ ପରିଚିତ କରାଏ ; ମଣିଷର ମନୋଭାବ ତଥା ଚିତାକୁ ପ୍କାଶ କରେ ମାନବିକ ଭାବ ବିନିମୟର ଏକ ମୁଖ୍ୟ ମାଧ୍ୟମ ହିସାବରେ ; ସଂଗ୍ହୀତ ଜ୍ଞାନରାର୍ଶକୁ ଶକ୍ତିଶାଳୀ କରିବା ଏବଂ ପରବର୍ତ୍ତୀ ବଂଶଧରମାନଙ୍କୁ ପଦାନ କରିବାର ଏକ ପଢତି ରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରେ ; ମଣିଷର ପ୍ରଞ୍ଜା ତଥା ସ•ସ୍ତିର ବିକାଶର ମାଧ୍ୟମ ତଥା ସତକ ହିସାବରେ କାମ ଦିଏ , ଆଦି । ମଶିଷଳାଚିର ବିକାଶ ଏବ• ଚା'ର ଭୌତିକ ତଥା ଆତ୍ମିକ ସଂସ୍ତି ସହିତ ତାଳ ରଖି ଭାଷା ବିକାଶ ଲଭ କରିଥାଏ ।

ଭାଷା ଏବଂ କଥା ମଧ୍ୟରେ ଏକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଛି । ପ୍ରଥମଟି ହେଉଛି ଭାବ ବିନିମୟର ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଠ ବ୍ୟବସ୍ଥା ଏବଂ କଥା ହେଉଛି ସେହି ବ୍ୟବସ୍ଥା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ କାର୍ଣ୍ଣକଳ୍ଳାପ । କଥା ମୌଖିକ , ଲିଖିତ କିମ୍ବା "ଆଭ୍ୟତରୀଣ" ହୋଇ ପାରେ , କିନ୍ସ

<sup>\*</sup>Nehru, "The Discovery of India", p. 553.

ପ୍ରତ୍ୟେକଟି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଶନ୍ଦ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । କଥାର ବାହାରେ ଚେଚନା ତିଷ୍ଠି ପାରେ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ଚିତା ଆଉ ଭାଷାର ଏମିକ୍ୟ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେତେକ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରି ପାରେ ନାହିଁ । ଚେତନା ବାଞବତାକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରୁଥିଲ୍ ବେଳେ ଭାଷା ଏହି ପ୍ରତିଫଳନର ଫଳକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ । ଚେତନାର ମୂଳ କାର୍ଯ୍ଣଟି ହେଉଛି, ଏହି ଭାବେ, ବାଞବ ଅବଗତି ଏବଂ ଭାଷାର କାର୍ଯ୍ୟ – କନସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭାବ ବିନିମୟ ଏବଂ ପାରସରିକ ବୁଝାମଣା । ଅନ୍ୟ ଏକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ହେଉଛି, ବିଭିନ୍ ଭାଷାରେ ଶନ୍ଦର ବିଭିନ୍ ସମ୍ପିଶ୍ରଣରେ ଅଭିନ୍ନ ଚିତାରାଜିକୁ ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇଥାଏ । ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ସେ, ଚିତନ ହେଉଛି ଚା'ର ନିୟମ ଏବଂ ଆଧାର ଦୃତ୍ତିରୁ ମାନବିକ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାର ସାଧାରଣ ନିୟମାବଳୀର ଅଧୀନ । କିନ୍ତୁ ଭାଷା ହେଉଛି ଶନ୍ଦକୋଷ ଏବଂ ବ୍ୟାକରଣ ଦୃତ୍ତିରୁ ଜାତୀୟ, ଜାତିଗତ ଫଳ ।

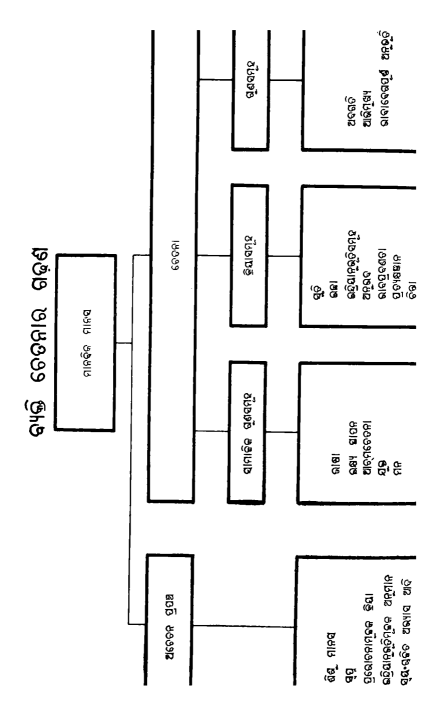
## ୬ – ବ୍ୟକ୍ତି – ଚେତନାର ଗଢ଼ଣ

ଚେତନା ବାୟବତାକୁ ପୁନଃପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ତା'ର ଆଦର୍ଶ ପ୍ରତିବିମ୍ବରେ ତଥା ବିଭିନ୍ ରୂପରେ ଏବଂ ସେସବୁ ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଭୂତ ହେଇଥିବା ଭାବଗତ ବାୟବତା ସହିତ ସଂପୃତି । ମଣିଷର କଟିଳ ଆଭ୍ୟତ୍ତରୀଣ ଜଗତ ଜୀବତ ଆବେଗମୟ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାରାକିକୁ ନେଇ ରଚିତ ଏବଂ ଅବଗତିଶୀଳ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ ତଥା ବିଶେଷ ଆଚରଣଗତ କ୍ରିୟାକଳାପଠାରୁ ସଂପୂର୍ଶ ଭିନ୍ନ, ଯିଏକି ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱସ ଜଗତ ସହିତ ବ୍ୟକ୍ତିର, କର୍ଭାର ସଂପର୍କକୁ ପରିପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ।

ମଶିଷ ଯେଉଁସବୁ ଆଦର୍ଶ ରୂପରାଶି ଦ୍ୱାରା ବାଞବଚାଳୁ ପ୍ରକାଶ କରେ, ମୁଖ୍ୟତଃ, ସେସବୁକୁ ଭାଗ ଭାଗ କରାଯାଇ ପାରେ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତି, ଅନୁଭବନ, ନିବେଦନ, ଚିତ୍ତନ, ଆବେଗ ଓ ସମ୍ବେଦନା, ଏବଂ ଇଳ୍ଚା ମଧ୍ୟରେ । ଦୃଷ୍ୟମାନ, ଶ୍ରବଶୀୟ, ସର୍ଶଶୀୟ ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତି ହେଉହି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ବାଞବତା ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ ମାନସିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ବୟୁରାକିର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଧର୍ମକୁ ଏସବୁ ପ୍ରତିଫକିତ କରିଥାତି । ଅନୁଭବ କରିବାର କ୍ଷମତାଟା ଉଭୟ ପ୍ରାଣୀ ଏବଂ ମଶିଷ ଦେହର ଏକ ଧର୍ମ, କିର୍ବୁ ମଶିଷ କ୍ଷେତ୍ରରେ, ଚା'ର ବାଞବ କାର୍ଣକଳାପ ଦ୍ୱାରା ଏହି ଶକ୍ତିଟା ପରୋକ୍ଷ ଭାବେ ସଂପୃକ୍ତ ଅଥଚ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହା ସମ୍ଭବ ନୁହେଁ । ଏହା ମଶିଷର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଉପଇହିଠାନ୍ତ ଅବିଳେଦ୍ୟ, ଯିଏକି ବିଭିନ୍ନ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିକୁ ସୁସଂହତ କରିଥାଏ ଏକ ବସ୍ଥର ସଂପୃର୍ଷ ପ୍ରତିବିମ୍ବ ମଧ୍ୟରେ । ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଉପଇହି ହେଉଛି ବିଭିନ୍ନ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିର ସଂହତୀକରଶ ଫଳରେ ଜାତ ପଦାର୍ଥର ଏକ ଅଖନ୍ତ ଭାବମୂର୍ଣି । ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଉପଇହି ଦ୍ୱାରା ମଶିଷ ତା'ର ବିଭିନ୍ନ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିକୁ ଅନୁଭବ କରେ । ଦୃଷ୍ଣାତ ସ୍ରୁପ, ସେ ସଦି ଏକ ବିଦେଶୀ ଭାଷା ଜାଣିଥାଏ, ଚେବେ ସେ ବିଦେଶୀ ଭାଷାଟି ଯା'ର ମାତୃଭାଷା ତା'ର ସେ କଥାଗୁଡ଼ିକ ତା ପକ୍ଷରେ କେବକ ଶ୍ରବଣାତ୍ମକ ଧାରଣାର ଏକ ସମଷ୍ଠି ନହୋଇ ଆଉରି କିଛି ଅଧିକ ହେବ: ସେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ଅନୁଭବ କରିବ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ଚିନ୍ତାରାଜିକୁ । ମଶିଷର ଭାବଗତ ଜଗତର ନିବେଦନ ଏକ ସୁବ୍ଥତ୍ପୂର୍ଷ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଥାଏ । ଅତୀତରେ ଅନୁଭୂତ ବସ୍ଥରାଜିର ଅନୁଭୂତଶୀଳ ପ୍ରତିବିମ୍ବରାଜିକୁ ସଂରକ୍ଷିତ କରିବା ଦିଗରେ ମଶିଷର କ୍ଷମତାକୁ ସଂରକ୍ଷିତ କରିବାକୁ ସେସବୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରନ୍ତି, ସେସବୁ କଞ୍ଚର୍ପର ତୃଜନାମୂଳକ ଭାବେ ଭଜାନୁଯାୟୀ ମିଶ୍ରଣ ସୃଷ୍ଠି କରିବା ଦିଗରେ ଏବଂ କଞ୍ଚନା ତଥା ମାନସିକ ସୃଜନୀ ଶକ୍ତି ଦେଇ ଭବିଷ୍ୟତର କଞ୍ଚର୍ପ ଗଡ଼ିବା ବା ବାଞ୍ଚବତାର ଉଦ୍ଭାବନ କରିବାରେ । ପ୍ରାଚୀନ ଲେକଙ୍କର କଞ୍ଚନା ଶକ୍ତି, ଉଦାହରଣ ସ୍ରୂପ, ଅସୁର ଭଳି କଞ୍ଚନାଜାତ ପ୍ରାଣୀ ଭେୟଙ୍କର ସର୍ପ ଭଳି ଜୀବୀ, ରାକ୍ଷସ (ନରଭକ୍ଷୀ ଦୈତ୍ୟ), ସେଦ୍ୟାଭରସ୍ (ଅର୍ବ ଅଶ୍ୱ, ଅର୍ଦ୍ଧ ମଶିଷ ପ୍ରାଣୀ), ମେର୍ଟ୍ମଦ୍ସ (ଅର୍ବ ମହ୍ୟ – ଅର୍ବ ନାରୀ), ହାର୍ପିଏସ୍ (ନାରୀ ମଖ୍ୟର୍ତ୍ତ ପକ୍ଷୀ), ଅଦିକୁ ସଷ୍ଠି କରି ପାରିଥିକ ।

ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ବାଞବତାର ପୂନଃସୃଷି, ବିମୂର୍ଘ ଚିତା ହେଉଛି, ଆମେ ଯାହା ଆଲେଚନା କଲେ, ମଶିଷ ପଷରେ ସ୍ତବ ଏକ ଧରଶର ପ୍ରତିଫଳନ । ଏହା ହେଉଛି ମଶିଷ ଦ୍ୱାରା ବସ୍ଥରାଜିର ମୌଳିକ ଧର୍ମସମୂହ ଏବଂ ବସ୍ଥରାଜି ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କରାଜିର ମଧ୍ୟସଜରା ଏବଂ ସାଧାରଣୀକୃତ ପ୍ରତିଫଳନ । ଚିତନ ପ୍ରକ୍ରିରାରାଜି ସଂଘଟିତ ହୋଇଥାଏ ଯୁକ୍ତି ବିଦ୍ୟାର ନିର୍ଦ୍ଧିଷ ନିୟମାନୁଯାଯୀ ବିଶ୍ୱର ଏବଂ ସିହାର ଆକାରରେ । ଅବଧାରଣାତ୍ମକ ଚିତାର ଦୂଇଟି ରୂପ – ଯୁକ୍ତିସମତ ଚିତା ଯୁେକ୍ତିସେମ୍ଚତା ଏବଂ ବୌହିକାତ୍ମକ ଚିତା ପ୍ରେଞ୍ଚା ମଧ୍ୟରେ ଏଗିକ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଯୁକ୍ତିସମତଚାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ସୁନିଦିଷ ଚିତା, ଇତିପୂର୍ବରୁ ପ୍ରତିଷିତ ଅବଧାରଣାସମୂହର ନେ ପୁଣ୍ୟତା, କିନ୍ତୁ ବୌହିକତା ହେଉଛି ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଦ୍ଦ୍ରାକି ଏବଂ ସେସବରୁ ସୀମାବହତାକୁ ପ୍ରକାଶ କରି ଦେବାର ମାନବିକ କ୍ଷମତା ଏବଂ ସେହିସବୁ ଅବଧାରଣାର ଆଧୟସସମୂହକୁ ନିହିଷ ଅବସା ସହିତ ପାରସରିକ ସମ୍ପହ ପ୍ରତିଷା କରିବାର କ୍ଷମତା । ଦୈନହିନ ଜୀବନରେ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତାକୁ ସାଧାରଣ ଅନୁଭୂତି ଜ୍ଞାନ, ଏବଂ ବୌହିକତା – ଞାନ ।

ତେତନାର ଯେଉଁସବୁ ରୂପଗୁଡ଼ିକ ବିଷୟରେ ଆମେ ଆଲେଚନା କଲେ, ସେସବୁ ପ୍ରାଥମିକ ଭାବେ ବାଷବତାର ମାନବିକ ପ୍ରତିଫଳନର ଏକ ନିହିଁଷ ଦିଗକୁ – ଜ୍ଞାନାହରଣ ଏବଂ ଉପଯୋଗକୁ ଚରିତ୍ରାୟିତ କରିଥାଏ । ଆବେଗ ଏବଂ ଅନ୍ଭବତା ଏହାର ଅନ୍ୟ ଦିଗଟିକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ, ଯଥା ବ୍ୟକ୍ତି ଯେଉଁ ବାଷବତାକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଥାଏ, ସେଥି ପ୍ରତି ତା'ର ଆବେଗାତ୍ମକ ଆରିମୁଖ୍ୟକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ । ଶକ୍ତିଶାନୀ ଆବେଗ ଦୈନଦିନ କୀବନରେ ସାଧାରଣ ଲେକଙ୍କର ଚେତନା ସହିତ, ସତ୍ୟର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅନୁସଂଧାନ, କକାକାରର କୃତି, ଧର୍ମୀୟ ଅନୁଷାନ ଏବଂ ଶ୍ରେଣାମାନଙ୍କର ରାଜନୈତିକ ସଂଗ୍ରାମ



ସହିତ ଯୁକ୍ତ ଥାଏ । ଆନଦ ଏବଂ ନିରାନଦ, ସୃଖ ଏବଂ ଅସୂୟା, ହର୍ଷ ଏବଂ ଘୃଣା, ଆଦି ଆବେଗର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ଆବେଗସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ ସେହିସବୁ ଜିନିଷ, ଯାହା ସମାଜ ସହିତ ଯୁକ୍ତ ମଶିଷର ସଂପର୍କରାଜି: କର୍ରବ୍ୟବୋଧ, ନ୍ୟାୟବୋଧ, ସୌଦର୍ୟବୋଧ, ଆଦି ।

ଇଛା ହେଉଛି ମାନସିକ ଅବସାର ଏକ ପତିଫଳନ ଏବଂ ଏହା ମଶିଷର ଏକ ବିଶେଷ ଗଣ । ଏହା ହେଉଛି ମଶିଷର ଆଚରଣକୁ ପରିସ୍ତକିତ କରିବା ପାଇଁ ଚେତନାର ଶକ୍ତି । ଏହା ବ୍ୟକ୍ତିର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟମୂଳକ କାର୍ଯ୍ୟକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାଏ । ଯୋଗୀମାନେ , ନିଃସହେହରେ, ବିପ୍ଳ ମନୋବଳର ଅଧିକାରୀ । ସେମାନେ ବିଶେଷ ଧରଣର ବ୍ୟାୟାମ କରିଥାନ୍ତି (ନିୟମିତ ଉପବାସ , ମାଂସପେଶୀର ଶିଥିଳତା , ପ୍ରାଣାୟମ) ସେମାନଙ୍କ ଳୀବନର କେତେକ ପ୍ରତ୍ରିୟାକୁ ନିୟବଣ କରିବାର କ୍ଷମତା ଇଭ ପାଇଁ । କେତେକ କ୍ଷେତ୍ରେ ସେମାନଙ୍କ ଅଭିଷତା ଆଧିନିକ ଔଷଧ ବିଷାନ ପକ୍ଷରେ ମ୍ଲ୍ୟବାନ ବୋଲି ପ୍ମାଣିତ ହୋଇଛି । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଆମେ ଯେତେବେଳେ ଇଳ୍ଲା ସଂପର୍କୀୟ ପଶ୍ଚରାଳି ଉପରେ ଆଲେଚନା କରୁଛେ ଆମକୁ ସେହି ନିର୍ଦିଷ୍ଠ ଇଛା ପଶୋଦିଚ କାର୍ୟକଳାପ ପଛରେ ଥିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଏବଂ ତତ୍ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ମଣିଷର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟନିଷ କାର୍ଯର ଆଧେୟ ସଂପର୍କରେ ଉଲେଖ କରିବାଟା ଖୁବ୍ ଗ୍ରୁତୃପୂର୍ଏ । ମଶିଷର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ଷରରେ ଆତ୍ମଚେତନାକୁ ପ୍କାଶ କରୁଥିବା ପ୍କୃତ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଇଜ୍ଞାଶକ୍ତି ପ୍କାଶ ଇଉ କରିଥାଏ ସାମାଢିକ ପୁଗତି ସାଧନ ଦିଗରେ ସମ୍ମିଳିତ କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ, ତା'ର ଏକନିଷ କର୍ମୋଦ୍ୟମ ମଧ୍ୟରେ । ଇଛାପ୍ଣୋଦିତ କାର୍ଯର ଆରିମ୍ଖ୍ୟ, ଯିଏକି ପ୍ତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ବା ସମାଜବିରୋଧୀ ହୋଇ ପାରେ , ଶେଷ ବିଶ୍ୱେଷଣରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ ବ୍ୟକ୍ତିର ଆରିମୁଖ୍ୟ , ଭାବାଦର୍ଶଗତ ମତାମତ, ନୈତିକତା, ପର୍ମରା, ଆଦି ଦ୍ୱାରା । ଏଠାରେ ଆମେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଚେତନାର କ୍ଷେତ୍କୁ ପରିତ୍ୟାଗ କରି ସାମାଜିକ ତେତନାକୁ ଯିବା ।

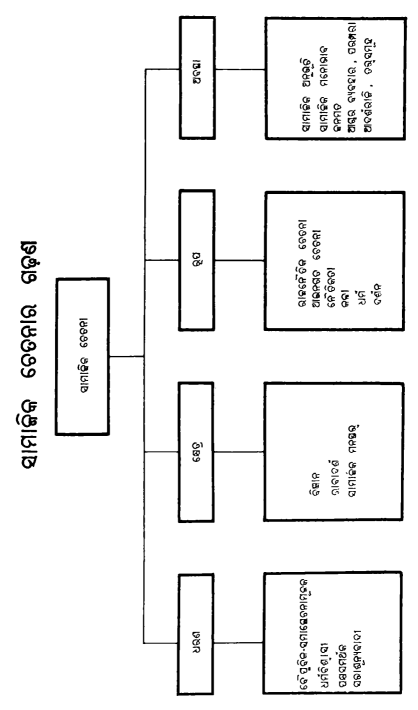
### ୭ – ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଏବଂ ସାମାଜିକ ଚେତନା

ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ହେଉଛି ଐତିହାସିକ ଭାବେ ସ୍ବବସ ସମାଜ, ଖ୍ରେଣୀ, ଜାତି ବା ସାମାଜିକ ଞରର ସଦସ୍ୟ । ଭାରତରେ ଏହା ଛଡ଼ା ସେ ହେଉଛି ଶତାବ୍ଦୀ ଶତାବ୍ଦୀ ଧରି ରହି ଆସିଥିବା କୌଣସି ବର୍ଷ ବା ଜାତିର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ବ୍ୟକ୍ତି-ଚେଚନାର ସାମାଜିକ ସାରସରା ତେଣୁ ବାଞବତାର ଆଦର୍ଶ ପ୍ରତିପତ୍ଜନର ମୌଳିକ ନୂତନ ଆଧାରର ଅଭ୍ୟୁଦ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକାଶ ପାଏ ନାହିଁ ସେଥା, ଅବଧାରଣାରତ ଚିତ୍ତନ, ଆତ୍ମତେତନା, ଭଦେଷ୍ୟମୂଳକ ଲକ୍ଷ୍ୟ ସାପନ, ମନୋବଳ, ଆଦି), ପ୍ରକାଶ ପାଏ ଅଚୀବ ଗୁଛୁତ୍ପୂର୍ଷ ରାବେ, ସ୍ୱୟ- ପ୍ରତିପତ୍ଜନର ଆଧେୟ ତଥା ମଶିଷର ସାମାଜିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ, ଘଟଣାବନୀ ଏବଂ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ବାଞବତା ପ୍ରତି ଆଭିମୁଖ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ । ଚେତନା କେବଳ ମଞିଷର ଏକ କାର୍ଣ୍ଣ ନୂହେଁ, ଯିଏକି ବହିକଁଗତକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଥାଏ । ଏହାର ପୂର୍ବସର୍ର ହେଉଛି ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାରଷରିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ଏବଂ ସମାଜର ଅବସ୍ଥିତି । ମଶିଷର ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ତା'ର ଚେତନାର ବିକାଶ ଷେତ୍ରରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରଶମୂଳକ ଭୂମିକା ପାଳନ କଲ୍ଲ ବେଳେ ସେହିସବୁ କାର୍ଯକଳାପର ଚରିତ୍ର ଏବଂ ରୂପ ଜନ୍ମ ନେଇଥାଏ ତା'ର ସାମାଳିକ ସରା ମଧ୍ୟରୁ । ସାମାଳିକ ସଭାର ଅତର୍ଗତ ହେଉଛି ଅର୍ଥନୈତିକ ସଂପର୍କରାଳି, ଯିଏକି ବୈଷୟିକ ସଂପଦର ଉହାଦନ ମଧ୍ୟରେ ଗଠିତ ହୋଇଥାଏ । ସେଉଁଠି ଶୋଷକ ଏବଂ ଶୋଷିତମାନେ ଥାଆତି, ସେଠାରେ ସାମାଳିକ ସରାରେ ପାଥିକ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ ।

ସାମାନ୍ଦିକ ସରା ସାମାନ୍ଜିକ ଚେତନାକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରେ । ବିଭିନ୍ନ ଶ୍ରେଣୀର ସାମାନ୍ଟିକ ସରା ଭିନ ଭିନ୍ ହୋଇଥିବା ହେତୁ ସେସବରୁ ସଦସ୍ୟମାନେ ସାମାନ୍ଟିକ ବାଷବତାକୁ ଭିନୁ ଭିନୁ ଭାବେ ପ୍ତିଫଳିତ କରିଥାଚି । ଦୃଷାତ୍ତ ସ୍ରୂପ , ବୁକୁଁଆ ଚେଚନା ମଶିଷ ଦାରା ମଶିଷର ଶୋଷଣ ଉପରେ ପ୍ରିଷିତ ପ୍ରିବାଦୀ ସଂପର୍କରାକିକୁ ସମାକର ସାଭାବିକ ଏବଂ ଏକମାତ ସମ୍ଭାବ୍ୟ ସଂପର୍କରାଳି ବୋଇି ବିଘ୍ତର କରେ । ଶୋଷିତ ଶେଣୀମାନେ ସାମାଳିକ ସରାକୁ ସଂପୂର୍ଷ ଭିନ୍ ଭାବେ ଦେଖିଥାତି । ସର୍ବହରା ଚେତନା ପକ୍ଷରେ ପଞ୍ଜିବାଦୀ ବ୍ୟବସ୍ଥା ହେଉଛି ବ୍ୟକ୍ତିତୃର ଦମନ ଏବଂ ଧୃଂସସାଧନର ସମତୂଇ ଏବ• ଇତିହାସରେ ଅକାମି ହୋଇ ପଡ଼ିଥିଲ ଭଳି । ତେଣ୍ ତାକୁ ଏକ ବୈପୁବିକ ପଥରେ ସାନାତରିତ କରିବା ଦରକାର । ପ୍ଞିବାଦୀ ବାଷବତା କିନ୍ତୁ କ୍ଷକମାନଙ୍କ ମନରେ ଅପୂର୍ବ ଭାବେ ପ୍ତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଏକ ଶେ୍ଣୀ ହିସାବରେ କୃଷକମାନେ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କରାଜି କ୍ଷେତ୍ରେ ଏକ ବିରୋଧାତ୍ମକ ଅବସାନ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ଏକ ଦିଗରେ ସେମାନେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ, ଅତି କୃଦ୍ କୃଦ୍ ସଂପରି ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ସେମାନେ ବିଶେଷ କରି ଗରିବ ଗୃଷୀମାନେ ପୂଞ୍ଚିବାଦୀ ଶୋଷଣ ଦ୍ୱାରା ନିପୀଡ଼ିତ । କ୍ଷକର ଏହି ବିରୋଧାତ୍ମକ ଅବସାନ ତାଂର ସାମାଜିକ ଚେତନାକୁ ପ୍ରାବିତ କରିଥାଏ ଏବଂ ସେ ଚେତନା ହେଉଛି ଅନେକ ସମୟରେ ସଂଗତିହାନ ଏବଂ ଦୃଢ଼ତାହାନ ଏବଂ ତାହା ସର୍ବହରାର ଆଉ ବୃକ୍ଆର ଅବସ୍ଥାନ ମଧ୍ୟରେ, ବୈପୁବିକ ମନୋଭାବ ଚଥା ନିଷିଣ୍ଠତା ମଧ୍ୟରେ ଦୋଳାୟିତ ହେଉଥାଏ ।

ସଂକ୍ଷେପରେ କହିବାକୁ ଗଲେ, ସାମାଳିକ ଚେଚନା ହେଉଛି ନିହିଁଷ୍ଣ ଏକ ଖ୍ରେଣାର ମତାବଳୀ, ଚିନ୍ତାରାଳି ଏବଂ ସାମାଳିକ ଅନୁଭୂତିର ସମାହାର, ଯିଏକି ସାମାଳିକ ସରା ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ । ମଣିଷ ବାସ କରୁଥିବା ସମାଜର ଚେତନା ତା'ର ଆତ୍ମିକ ଜଗତକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥାଏ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ବ୍ୟକ୍ତିକ ଏବଂ ସାମାଳିକ ଚେଚନା ମଧ୍ୟରେ ଗୁରୁତୃପୃଷ ପାର୍ଥକ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଅଛି ।

ସାମାଢିକ ଚେତନା ଭଳି, ବ୍ୟକ୍ତିକ ଚେତନା ମଧ୍ୟ ସାମାଢିକ ଭାବେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ



Digitized by srujanika@gmail.com

ହୋଇଥାଏ , କିନ୍ତୁ ଏହା ଉରୟ ବ୍ୟକ୍ତିକ ଏବଂ ସାମାଳିକ ସରାକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଥାଏ । ତେଶୁ କରି ନିହିଷ ଏକ ବ୍ୟକ୍ତିର ଚେତନା ଏବଂ ସେ ଯେଉଁ ଶ୍ରେଣୀର ଅଡର୍ଗତ , ତା'ର ଚେତନା , ପରସର ସହିତ ମିଳେ ନାହିଁ । ଦୃଷାନ୍ତ ସ୍ରୂପ , ସର୍ବହରା ଚେତନାର ବିରୋଧୀ ଧର୍ମାନ୍ଧ ଆଉ ଜାତିଗତ ମତାବଳୀ ତୁକନାମୂଳକ ଭାବେ ଅନେକ ଦିନ ପର୍ଯନ୍ତ କେତେକ ଶ୍ରମିକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ରହିଥାଏ , ଯେଉଁସବୁ ଶ୍ରମିକ କୃଷକ ସଂପ୍ରଦାୟରୁ ଆସିଥାନ୍ତି । ତଦୁପରି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶ୍ରମିକର ମଧ୍ୟ ଶ୍ରେଣୀ ସଂହତିର ମନୋଭାବ ନଥାଏ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ , ଧନୀ ସାମାଜିକ ଞରର କେତେକ ସଦସ୍ୟ (ବୃଦ୍ଧିକୀବୀ ଏବଂ ମଧ୍ୟବିର ସଂପ୍ରଦାୟ) ମଧ୍ୟ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଅବହାନ , ତା'ର ଭାବାଦର୍ଶକୁ ଗ୍ରହଣ କରି ପାରତି ।

ଏଚଦ୍ବ୍ୟତୀତ ବ୍ୟକ୍ତିକ ଏବଂ ସାମାକିକ ଚେତନା ମଧ୍ୟରେ ଆଭ କେତେକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଛି । ବ୍ୟକ୍ତିକ ଚେତନା, ଏକ ମାନସିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିସାବରେ, ବ୍ୟକ୍ତି ସହିତ ଜନୁ ନିଏ, ବିକାଶ ଲଭ କରେ ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ବରଣ କରେ । ଚେଣୁ ଏହା ସମୟ ଏବଂ ଆକାର ଦୃଷ୍ଣିରୁ ସୀମିତ । ସାମାକିକ ଚେତନା, ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ସଂସ୍ତୁତି (ଭାଷା, ଶିତ୍ତକଳା, ଆଦି) ପରମ୍ପରା ମଧ୍ୟରେ ରୂପ ଲଭ କରିଥାଏ, ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ବଂଶ୍ୱଧରଠାରୁ ତା'ର ପରବର୍ତ୍ତୀ ବଂଶ୍ୱଧର ଉତ୍ତରାଧିକାର ସୂତରେ ସେସବୁଳୁ ଲଭ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ସେସବୁର ଆଧେୟ ସକଳ ନୂଆ ବଂଶ୍ୱଧର ଦ୍ୱାରା ସୁସଂଗତ ଭାବେ ସମୃଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ ।

ଆର ଏକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ହେଉଛି, ଇତିପୂର୍ବରୁ ଆମେ ଯେଉଁ କଥାଟି ଉଛେଖ କରିଛେ, ବ୍ୟକ୍ତିକ ଚେତନାଟା କେବଳ ବ୍ୟକ୍ତିକ ଏବଂ ସାମାଜିକ ଚେତନା ସହିତ ପାରସରିକ ଭାବେ ସଂଯୁକ୍ତ ନୁହେଁ, ଏହା ମଧ୍ୟ ବୟୁଗତ ଭାବେ ପ୍ରତିଷିତ ସାମାଜିକ ଚେତନା (ରାକନୈତିକ ଭାବାଦର୍ଶ, ଧର୍ମ, ନୈତିକତା, ଆଦିର ପ୍ରଭାବଶାଳୀ ରୂପଗୁଡ଼ିକ) ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ । ସାମାଜିକ ଚେତନା କିରୁ ସମାଜରେ ଜୀବନର ଭୌତିକ ଦିଗ ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ, ଯାହାକୁ ସେ ପ୍ରତିଫକିତ କରିଥାଏ ।

ସର୍ବଶେଷରେ ସାମାଜିକ ଚେତନାକୁ ପରିଷାର ଭାବେ ନୈତିକତା, ଧର୍ମ, ରାଜନୈତିକ ଚେତନା, କଳା, ଦର୍ଶନ, ଆଦି ରୂପଗୁଡ଼ିକରେ ପୃଥକ୍ କରି ହୁଏ, କିନ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତିକ ଚେତନା କ୍ଷେତ୍ରରେ ତାହା ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ ।

## ୮−ସାମାଳିକ ମନଞର୍ ଏବ∘ ଭାବାଦର୍ଶ

ସାମାଜିକ ଚେତନାର କାର୍ଣ୍ଣାନୁଯାୟ। ଏହାକୁ ବିଞ୍ଚାନ , ସାମାଜିକ ମନୟର୍ ଏବଂ ଭାବାଦର୍ଶ ମଧ୍ୟରେ ଭାଗ ଭାଗ କରାଯାଇ ପାରେ । ବିଞ୍ଚାନ ଅବଗଚିମୂଳକ କାର୍ଣ୍ଣ କରେ ଏବଂ ଏହା ହେଉଛି ପ୍ରାକୃତିକ ଏବଂ ସାମାଜିକ ପ୍ରସଞ୍ଚରାଜି ତଥା ସେସବରୁ ନିୟମରାଜି

660

ଉପରେ ତାର୍ଭିକ ଭାବେ ପ୍ତିଷିତ ବ୍ୟବସ୍ଥା (ପ୍ରାକୃତିକ ଏବଂ ସାମାନ୍ମିକ ବିଞ୍ଚାନରାନ୍ମି) । ଏହିସବୁ ମତବାଦ ଯଥେଷ ଭାବେ ବାଷବତାକୁ ପ୍ତିପକିତ କରିଥାଏ । ସାମାକିକ ମନଞ୍ଚରୁ ହେଉଛି ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଅନୁଭୂତି, ଚିତ୍ତା, ମନୋଭାବ ଏବ• ମତାମତର ବହୁବିଧ ବିଚକ୍ଷଣ ସମାହାର , ଯିଏକି ସେସବୁର ସାମାଳିକ ସଭାର ପ୍ତିପଳନ ହିସାବରେ ଦେଖା ଦେଇଥାଏ । ଗଣ ଚେତନାର ତୁଳନାମୂଳକ ଭାବେ ସାଯୀ ପ୍ରଥିରାକି, ଯଥା, ଜାତୀୟ ପରମ୍ପରାରାଜି, ଆଗୁର ବ୍ୟବହାର ଏବ• ଜାତୀୟ ଚରିତ ମଧ୍ୟ ସାମାଜିକ ମନ୍ୟର୍ୟର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ସାମାକିକ ମନ୍ୟର୍ ମଧ୍ୟ ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ ହେଇଛି ସାମାକିକ ଘଟଣାରାକିର, ଲେକଙ୍କର ଆବେଗପ୍ର ଏବଂ ଅରିଞ୍ଚତାସିଦ୍ଧ ଅନଇତି ଏବଂ ସେସବ୍ ପତି ସେମାନଙ୍କର ଦଷ୍ଟିକୋଶ । ଯେକୌଣସି ସାମାହିକ କାର୍ଯକଳାପ ପାଇଁ ଏକ ଅନୁରୂପ ସାମାଜିକ ମାନସିକ ଅବସା ଲେକଙ୍କ ମନୋଭାବ, ଜନମତ, ସାମାଜିକ ଅନ୍କତି) ଅପରିହାର୍ଘ । ବିଭିନ୍ ଝେଶୀ ତଥା ସାମାଢିକ ଗୋଷୀର ଥାଏ ନିଜସ ସାମାଢିକ ତଥା ମନଞାରିକ କୈଷିଷ୍ୟରାଳି । ଉହାଦନରେ ପୂଞ୍ଚିବାଦୀ ସଂପର୍କରାଳିର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଏବ• ପୂଞ୍ଜିବାଦର ଉରରୋଉର ବିକାଶ ସ୍ୱାର୍ଥପରତା, କର୍ମୋଦ୍ୟମ ଏବ• ମିତବ୍ୟଘିତା, ଲେଲୁପତା, ନିର୍ମମ ନ୍ୟ•ସତା, ମିଥ୍ୟା, ବ୍ୟକ୍ତିସର୍ବସ୍ତା, ଛକନା, ଆଦି ବୁକୁଆ ମନ୍ତରର ଇକ୍ଷଣରାହିତ ଜନ୍ ଦେଇଥାଏ । ସର୍ବହରାର ଶେଶୀ ମନ୍ତର, ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ସଂହତି, ଆଡ଼କାତିକତା, ସାଥୀୟରର ମନୋରାବ, ମାନବିକ ମୟାଦା ପ୍ତି ସନ୍ନାନ , ସନ୍ନିକିତତା , ସଂଗଠନ ଓ ଶ୍ଙ୍କକା , ଶୋଷକମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରେଣୀଗତ ଘ୍ଣା, ବୀରତ୍ ଏବଂ ଆତ୍ମତ୍ୟାଗ, ଆଦି ଘ୍ଣରାଶି ଦିଗରୁ ଅସାଧାରଣ । ସାମାକିକ ମନ୍ତରରେ ଆଉ ଏକ ଗରୁତପର୍ଶ ଆସନ ଲଭ କରିଥାଏ ଜାତୀୟ ମର୍ୟାଦାବୋଧ ଏବଂ ଦେଶପାଣତା । ଏହା ପତ୍ୟେକ ଜାତିର ଇତିହାସରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ।

ଭାବାଦର୍ଶ କିନ୍ତୁ ସାମାହିକ ମନଞଭ୍ ଭହି ନୃହେଁ, ଏହା ହେଉଛି ଚାର୍ତ୍ୱିକ ଚେଚନାର ଷେତ୍ର । ଏହା ସାମାହିକ ଚେତନାକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ, ଚା'ର ଶ୍ରେଶୀଗତ ମର୍ମକୁ ତାବ୍ରତାର ସହିତ ସକ୍ନୁଖକୁ ଘେନି ଆସେ । ସ୍ତଃଞ୍ଜ୍ ଭାବେ ଭାବାଦର୍ଶର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟି ନଥାଏ, ଏହା ଦେଖା ଦେଇଥାଏ ନିର୍ବିଷ୍ଣ ଏକ ଶ୍ରେଶୀର ସାମାହିକ ସଭାର ଚାର୍ତ୍ୱିକ ଅବଗଚି ମଧ୍ୟରୁ , ତା'ର ପ୍ରତିନିଧି – ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା । ଭପରେ ଆମେ ଯେଇଁ ଭାବେ ଉଢେଖ କରିଛେ , ସେଇଭହି ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା । ଭପରେ ଆମେ ଯେଇଁ ଭାବେ ଭଢେଖ କରିଛେ , ସେଇଭହି ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା । ଭପରେ ଆମେ ଯେଇଁ ଭାବେ ଭଢେଖ କରିଛେ , ସେଇଭହି ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନେ ବି ଅନ୍ୟ ଶ୍ରେଶୀର ହେକ ହୋଇ ପାରନ୍ତି , ଯେଉଁମାନେ କି ଅନୁଭବ କରନ୍ତି ଯେ , ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ବ୍ୟବହା ଐତିହାସିକ ଭାବେ ଧ୍ୱଂସ ହେବାକୁ ବାଧ୍ୟ । ସେମାନେ ଅଭ୍ରଣୀ ସାମାହିକ ଶକ୍ତିସମୂହର ଅବହାନକୁ ଭ୍ରି ଆସିଥାନ୍ତି । ଭାବାଦର୍ଶ ଦାର୍ଶନିକ , ଭାହନୈତିକ , ଧର୍ମୀୟ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ମତର ଏକ ବ୍ୟବହା ହିସାହରେ କାର୍ଣ କରିଥାଏ । ତା'ର ନିର୍ଦ୍ଧାରଣମୂଳକ ଇପାଦାନରାହି ହେଉଛି ଏକ ହେଣୀର ମୌହିକ ସ୍ୱାର୍ଥରାହି , ତା'ର ମୌହିକ ଆତ୍ମିକ ମୃଭ୍ୟବୋଧ , ଜଗତ ପ୍ରତି ତା'ର ଆଭିମୁଖ୍ୟକୁ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିବା ତିତାରାହି ଏବଂ ତା'ର ସାମାନିକ ତ୍ରିୟାକଳାପର କର୍ମସୂଚୀ (ଶ୍ରେଣୀଗତ ଇକ୍ଷ୍ୟ , ଆଦର୍ଶ ଏବଂ ଧିନି) । ଉଦାହରଣ ସ୍ରୁପ, ସଂପ୍ରତି କେତେ ବର୍ଷ ଧରି କେତେକ ପ୍ରାଚ୍ୟ ଦେଷ ଇସ୍ଲମୀ ଧିନି ଦେବାରେ ସକ୍ରିୟ ହୋଇ ଉଠିଛନ୍ତି । କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟମାନେ ଇସ୍ଲମ ବା ଅନ୍ୟ ଯେକୌଣସି ଧର୍ମ ପ୍ରସ୍ତରକାରୀ ଲେକଙ୍କର ଧର୍ମୀୟ ବିଶ୍ୱାସନ୍ଥ ସନ୍ନାନ ପ୍ରବର୍ଶନ କରନ୍ତି । ମୁଖ୍ୟ କଥାଟି , ଅବଷ୍ୟ , ହେଉଛି ବିଭିନ୍ନ ଧିନି ଦେଉଥିବା ବିଭିନ୍ନ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ଇଷ୍ୟ କ'ଶ । ଧର୍ମୀୟ ଧିନି ମଧ୍ୟ ମୁକ୍ତି ସଂଗ୍ରାମନ୍ଥ ଅନୁପ୍ରାଣିତ କରି ପାରେ , କିନ୍ତୁ ଇତିହାସରେ ଏଭନି ଦୃଷ୍କାତ ଦେଖିବାକୁ ମିକେ ସେ , ପ୍ରତିହିୟାଶୀଳ ଶକ୍ତିମାନେ ଧର୍ମୀୟ ଧିନିନ୍ଥ , ବିଶେଷ କରି , ଇସ୍ଲମ ଧିନିନ୍ଥ ସେମାନଙ୍କ ସୁବିଧାରେ ବ୍ୟବହାର କରିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ଧର୍ମୀୟ ଧାରଣାରାଜିର ମୂଲ୍ୟାୟନ କରିବାକୁ ଗଲବେଳେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଆଦୋକନଟିର ପ୍ରକୃତ ଆଧେୟକୁ କାଣିବାକୁ ହେବ । ଭାବାଦର୍ଶ ଯେଉଁ ସାମାଜିକ ଶକ୍ତିର ତେତନାକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ , ତା ଭପରେ ନିର୍ଭର କରି ଏହା ସର୍ବହରା (ସମାଜବାଦୀ) , ବୁକୁଆ , ସାମ୍ରାକ୍ୟବାଦୀ , ପେଟି-ବୁକୁଆ , କୃଷକ , ସାମନ୍ତବାଦୀ , ଆଦି ହୋଇଥାଏ ।

ରାବାଦର୍ଶ ଏବଂ ବିଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ବିଷୟରେ ଗୋଟିଏ ବିଷେଷ କଥା ରଛେଖ କରିବା ଦରକାର । ଅନେକ ସମୟରେ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ – ଶ୍ରେଶୀ ସ୍ୱାର୍ଥ ଏବଂ ଅଶଶ୍ରେଶୀଗତ ସତ୍ୟରେ ଅସଂଗତି କଥା କୃହାଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତ ଏ ଷେତ୍ରରେ ସମାଚ୍ଚବାଦୀ ଏବଂ ବୁକୁଁଆ ରାବାଦର୍ଶର ଆଧେୟ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଇଛାକୃତ ଭାବେ ଗୋପନ ରଖା ଯାଇଥାଏ । ଆମେ ଯଦି ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀ କଥା ଧରେଁ – ପେଉଁମାନଙ୍କର ସ୍ୱାର୍ଥରାଳି ସାମାଳିକ ଅଗ୍ରଗତିର ବସ୍ଥଗତ ନିୟମବଦ୍ଧତା ଏବଂ ପ୍ରବଣତାରାକି ସହିତ ସଂଗତିଶୀକ – ଏହା ଗଭୀର ଭାବେ ବିଜ୍ଞାନସନ୍ତ । ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଭାବାଦର୍ଶ ହେଉଛି ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଲେନିନ୍ବାଦ । ଏହାର ସତ୍ୟତା ଆଧୁନିକ ଇତିହାସର ଗତିଧାରା ଦ୍ୱାରା ସଂପୂର୍ଶ ରୂପେ ସମର୍ଥିତ ହୋଇଛି ।

ସାମାଳିକ ଚେତନାର ସାମାଳିକ-ମନଞାର୍ର୍କ ଏବଂ ଭାବାଦର୍ଶଗତ ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକ ବ୍ୟକ୍ତି ମଣିଷର ମନୋଗତ କଗତନ୍ତୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥାଏ । ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଚେତନା ତେଣୁ ଏକ ବହୁ ପରିସରୀୟ ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ଏହା ସମଞ୍ଚ ଲେକଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସାଧାରଣ ଉପାଦାନରାକି – ଚିତ୍ତନ , ମନୋବଳ , ଆବେଗ , ଆଦି ସମେତ କ୍ଷ୍ରେଣୀଗତ ବିଶ୍ୱାସ , ସାମାଳିକ ଆଦର୍ଶ , ନୈତିକ ମାନ , ଧର୍ମୀୟ ବିଶ୍ୱାସ , ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଚିତାରାଳି , ଆଦି ରୂପରେ ସାମାକିକ ଚେତନାର ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକୁ ନେଇ ଗଠିତ । ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ମନଞ୍ଚର୍ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଯେଉଁଟା ଘଟେ ନାହିଁ , ମଶିଷର ସେହି ଚେତନାକୁ ତେଣୁ ସଠିକ ଭାବେ ବୃଝି ହୁଏ ନାହିଁ କେବଳ ସାବିକ ମାନବୀୟ ଗଢ଼ଶକୁ ଇକ୍ଷ୍ୟ କରି । ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଏକ ସମାକ ବା ଶ୍ରେଣୀର ସଦସ୍ୟ ହିସାବରେ ମଣିଷର ଚେତନାର ବୈଶ୍ୱଷ୍ୟଗୁଡ଼ିକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଉଦାହରଣ ସ୍ରୁପ , ବୁକୁଁଆ ଏବଂ ସର୍ବହରାର ଚେତନା ସେମାନଙ୍କ ଞ୍ଜାନ , ଚିତନର ଯୁକ୍ତିସ୍ତୁତା ବା ଅବଗତି ଦିଗରୁ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ନହୋଇ ସେମାନଙ୍କ ସ୍ୱାର୍ଥ , ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଶ , ଭାବାଦର୍ଶଗତ ବିଶ୍ୱାସ , ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଏବଂ ରାଜନୈତିକ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ଦିଗର୍ତ୍ତ ପୃଥକ୍ ପୁଥକ୍ ହୋଇଥାଏ ।

### ୯ – ମଣିଷର ମନରେ ଅବଚେତନ ଉପାଦାନ

ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଚେତନା ଏବଂ ସାମାକିକ ଚେତନା ମଧ୍ୟରେ ଉପରୋକ ସଷୀକରଣ ହାରା "ଚେତନା" ଏବଂ "ମନ"ର ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ସୀମା ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବା ସମ୍ଭବ । ମଶିଷର ସମଗ ମନ, ଅବଶ୍ୟ, ଚେତନା ନୁହେଁ । ଏଥିରେ ମଧ୍ୟ ଆଭରି କେତେକ ପପଞ ଥାଏ , ଯିଏକି ମଣିଷର ପ୍ଞା ବା ଇଛା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଗତି କରେ ନାହିଁ , ଅଥାତ , ସେସବ ସଂପର୍କରେ ସେ ସଚେତନ ନୁହେଁ । ଅବଚେତନା, ବା ମଶିଷ ମନର ଚେଚନାହୀନତା ତା'ର ଅନୁଭୂଚି ଏବଂ ଅଭୀପ୍ସା, ମନଞାର୍ଭ୍ସିକ ଅଭିପ୍ରାୟ, ସ୍ୱୟଂଗ୍ୱକିତ ଆଚରଣ ଏବଂ ଦକ୍ଷତା, ଏବଂ ଆତ୍ମବୋଧ, ସୃପୃ ଏବଂ ସୃତଃପ୍ଣୋଦିତ କାର୍ଯକଳାପକୁ ନେଇ ଗଠିତ । ଏସବୁ ମଧ୍ୟରୁ କୌଣସିଟି ନିହିଁଷ ମୁହୁଇଁଟିରେ ଚିତନ ଦାରା ନିୟବିତ ନୁହେଁ । ଏହିସକୁ ମାନସିକ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ମଣିଷର କୀବନରେ ଗୁରୁତୃପୃଶ , କାରଣ ସେମାନେ ତା'ର ଚେତନାକୁ ଧାରାବାହିକ ଗ୍ସପର୍ବ ମୁକ୍ତ ରଖନ୍ତି , ଯେତେବେଳେ ତା'ର ସେସବୁ ଆବଶ୍ୟକ ନଥାଏ । ତା' ସର୍ତ୍ତ ବି ମଶିଷର ଆତମିକ ଜୀବନରେ ସେସବରୁ ଗୁରୃତ୍କୁ ବେଶି କରି ଦେଖିଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ, ଯେପରି ଅଯୁକ୍ତିବାଦୀ ଏବ• ପ୍ଏତ୍ପଛୀମାନେ କରିଥାନ୍ତି । ଅସ୍ତିବାଦୀମାନେ କଗତକୁ ଅବଗତ ହେବାରେ ପଞ୍ଚାର ଭୂମିକାକୁ ନ୍ୟନ କରି ଦେଖଡି ବା ଅସ୍ତ୍ରାକାର କରଡି । ସେମାନେ ଅବଗତିକୁ ଏକ ରହସ୍ୟପର୍ଷ ଆଲେକୀକରଣ ବା ଚେତନାହୀନ ଆତ୍ମବୋଧ ବୋଲି ମନେ କରଚ୍ଚି । ପାୟ ଖୀଷ୍ଟପର୍ବ ଦଇ ଶହ ବର୍ଷ ଆଗେ ଯୋଗ ଦର୍ଶନର ପତିଷାତା ପାତଞ୍ଚଳୀ ଚେତନାହୀନଚାକୁ ଜ୍ଞାନର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ସର ବୋଇି ମତ ଦେଇଥିଲେ । ସେ ତାଙ୍କ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ଉଦେଶ୍ୟକୁ "ମନର କାର୍ଯକଳାପକୁ ସୀମିତ" କରିବା ବୋଇି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥିଲେ । ପାତଞ୍ଚଳୀଙ୍କ ମତରେ , ଯୋଗୀର ସର୍ବୋଚ୍ଚ , ଶୀର୍ଷତମ ଏବ• ପ୍ତ୍ୟକ୍ଷ ଅବସ୍ଥାନ ହେଉଛି ପଶ୍ଚାନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ମନ କୌଣସି ବିଷୟରେ ନିବଦ୍ଧ ନରହି ନିକର ପ୍କୃତି ମଧ୍ୟରେ ନିମଳ୍ଚମାନ ହୁଏ ଏବଂ ଚେତନାବହିଁତ ହୋଇ ପଡ଼େ । ଏହି ଯୁକ୍ତିବିବହିଁତ ଅବସାନକୁ ବହୁ ଦାର୍ଶନିକ, ବିଶେଷ କରି ଅଞିତ୍ବାଦୀ, ନିଚ୍କଢିଆନ୍ମାନେ ଗ୍ରହଣ କରିଥାରି ।

ଫ୍ରଏଡୀୟ ତର୍ ଏବଂ ମନଞାର୍କିକ ବିଶ୍ୱେଷଣ ଏବେ ଅଚେତନ ମନ ସଂପର୍କରେ ଏକ ଖୁବ୍ ଜନପ୍ରିୟ ବୁକୁଁଆ ମତବାଦ । ଅଞ୍ଜିୟାର ଅଧିବାସୀ ମନଞର୍ବିଦ୍ ସିଗ୍ମଞ ଫ୍ରଏତ୍ (୧୮୫୬-୧୯୩୯) ତାଙ୍କର ଅଚେତନ ମନଞାର୍କିକ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ସଂପର୍କିତ କୃତିରାକି ପାଇଁ ସୁପରିଚିତ । ସେ ଜଣେ ମାନସିକ ରୋଗୀକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିବାକୁ ଯାଇ ଚିକିହାର ଏକ ଅତି କାର୍ଯକର ପଦ୍ଧତି ପ୍ୱାବ କରିଥିଲେ ଏବଂ ସେଥିରୁ ଏଭକି ଅଭିଞ୍ଜତା ଲଭ କରିଥିଲେ ଯେ, ଯାହା ପ୍ରଥମେ ତାଙ୍କୁ ଜଣା ନଥିଲା । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସେ ଯକ୍ତିହୀନ ଭାବେ ଚେତନାହୀନତାକୁ ମଣିଷର ସମନ୍ତ ଗ୍ରୁଚୃପ୍ର କାର୍ଯକର୍ମର ନିର୍ଦ୍ଧାରକ କାରଣ ବୋଲି ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ କରିଥିଲେ । ସେ ମଣିଷର ଆଚରଣ , କାକ୍ଷିକଳାପର ମ୍ଳ ନିର୍ଦ୍ଧାରକ ରୂପେ ତା'ର ଚିତନ, ପ୍ଞା ଏବଂ ସାମାଳିକ ଅନ୍ଭବତାକୁ ବିଗ୍ତର ନକରି ତା'ର ସହକାତ ପ୍କୃତି ତଥା କ୍ଷୁଧାକୁ (ସର୍ବୋପରି ଯୌନକ୍ଷୁଧା) ବିଷ୍କର କରିଥିଲେ । ସେ ମଧ୍ୟ ଏ କଥା ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ ଯେ ପ୍ର୍ରି କେବଳ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଚରିତ୍ର ଏବଂ ଆଚରଣକୁ ନିର୍ଦାରିତ କରେ ନାହିଁ, ସଂସ୍ତି, କଳା, ବିଜ୍ଞାନ, ଆଦି ଭଳି ସାମାଳିକ ପ୍ପଅରାଳିକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାଏ । ପ୍ଏତ୍ଙ୍କ ମତବାଦଟି ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ ଭାତିମ୍ଳକ, ଏହି ମତବାଦର ମାନବ ମନ ସଂପର୍କିତ ମତଟି ଏକଦିଗଦର୍ଶୀ କୈବିକ ଆରିମୂଖ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ପ୍ପୀଡ଼ିତ । ବ୍ୟକ୍ତି ଉପରେ ସାମାଳିକ କାରଣରାଜି ପକାଉଥିବା ନିର୍ଦ୍ଧାରକ ପ୍ରାବକୁ ସେ ପୃତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରି ଚେତନାହୀନତାକୁ ମନର ସ୍ୱାଧୀନ ଭିଭି ବୋଲି ଉପସାରିତ କରିଥିଲେ । ଚେତନାହୀନ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳି, ଅବଶ୍ୟ, ସାମାନିକ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ଅବସ୍ଥା ମଧ୍ୟରେ ମଣିଷର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ସ୍ଥିତିରୁ ଜାତ ଏକ ମାନବିକ ମନର ଉପାଦାନ ହିସାବରେ କାର୍ଯ କରିଥାଏ । ତେଣୁ କରି ମଣିଷର ମନ ହେଉଛି ସମାଜ ସଙ୍ଗେ ଏବଂ ତା ନିଜ୍ନ ସହିତ (ଆତ୍ମସଚେତନତା) ବ୍ୟକ୍ତିର ସଂପର୍କକୁ କାର୍ଯକର କରିବା ସହିତ ସମାନ । ମଣିଷ ହେଉଛି ପ୍ଥମତଃ ଏକ ସଚେଚନ ପ୍ରାଣୀ । ସମାକରେ ତା'ର କାର୍ଯକଳାପକୁ ତା'ର ଗୋପନ ପାଶବିକ ପବ୍ରିରାଜି ନିୟବିତ କରେ ନାହିଁ, କରେ ତା'ର ପ୍ରଞ୍ଚା, ତା'ର ବିଶ୍ୱଦ୍ୟିକୋଣ ଏବ• ଆତ୍ମିକ ମୂଇ୍ୟବୋଧ , ନୈତିକ ମାନ , ଜୀବନର ଅର୍ଥ ଏବ• ରାଜନୈତିକ ଆଦର୍ଶରାଜି ସଂପର୍କରେ ତା'ର ଆରିମଖ୍ୟ । ଏହି ଆଭିମୁଖ୍ୟ ରୂପ ପରିଗ଼ହ କରିଥାଏ ସମାଚ୍ଚରେ ମଣିଷର ଜୀବନକାଳ ମଧ୍ୟରେ ଏବଂ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ ବିଶେଷ ସାମାଳିକ ଅବସାରାଳି ଦ୍ୱାରା ।

ମନ ହେଉଛି ମୂଳତଃ ଅଚେତନ – ଫ୍ରଏଡ୍ଙ୍କର ଏହି ବ୍ୟାଖ୍ୟା ସମାକରେ ଚିନ୍ତାରାକିର ଭୂମିକାର ସଠିକ ମୂଲ୍ୟାୟନକୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିଥାଏ । ଚେଚନାର ବିକୃତ ବସ୍ଥବାଦୀ ମତ ଭଳି ଏହା ଅଗ୍ରହଣୀୟ ।

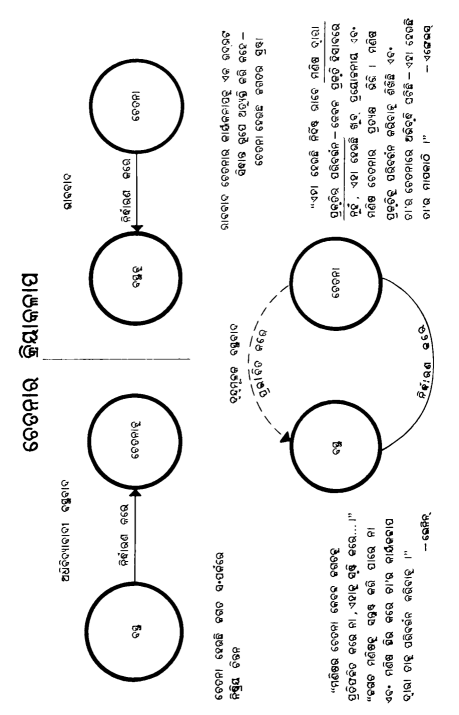
#### ୧୦ – ଚେତନାର ସୃଜନଶୀଳ ଶକ୍ତି

ଚେତନ। ବସ୍ଥଗତ ଜଗତର ପ୍ରତିଫନନ ରୂପେ କାର୍ୟ କରିଥାଏ । ଭାବବାଦର ବିପରୀତରେ ଏହିଠାରୁ ଚେତନାର ବସ୍ଥବାଦୀ ଅବଧାରଣାର ଯାତ୍ରା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଥାଏ । ଭାବବାଦ ଆଦର୍ଶ ପ୍ରଅଞ୍ଚାଜିକୁ ରହସ୍ୟମୟ କରି ଦିଏ ମାନବ ମହିଷଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ

ଅଧିଭୌତିକ ସଭା ରୂପେ ସେସବୁଢ଼ୁ ବିଗ୍ର କରି । ବାଞବ କ୍ଷେତ୍ରେ, ଅବଶ୍ୟୁ ଚେତନାର ଅନପେଷ ସ୍ୱାଧୀନତା ବୋଲି କିଛି ନାହିଁ । ଦ୍ଷାତ ସ୍ରୁପ, ସାମାଜିକ ସଭାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ଭାବେ ମଣିଷର ମତାବଳୀ ଏବଂ ମନକୁ ପ୍ରାବିତ କରିଥାଏ । ଭାରତୀୟ ଗାମାଞ୍ଚଳରେ ସାମାଳିକ ସରାରେ କେତେକ ପରିବର୍ରନ ଘଟିଛି . ରଦାହରଣ ସୃତ୍ପ, ନୂତନ କୃଷିଖମାର କାରୁବିଞ୍ଚାନର ପ୍ରଚଳନ ଏବଂ ଉଚ୍ଚ ଫଳନକ୍ଷମ ଧାନ ଆଉ ଗହମ ୟଷ ଫଳରେ । ଫସଇ ଫଳନ ବୃଦ୍ଧି କେତ୍ରରେ "ସବୁଳ ବିପୁବ" ଗରୁତ୍ପର୍ଷ ଅର୍ଥନୈତିକ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଛି । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏହା ବିଭିନ୍ ଅଞ୍ଚଳ ମଧ୍ୟରେ ଅସମବିକାଶକୁ ବଢ଼ାଇ ଦେଇଛି ଏବଂ ଗ୍ରାମାଞ୍ଚଳରେ ସାମାଜିକ ବିଭେଦକୁ ତୀବ କରିଛି । କୃଷିର ନୂତନ କାରୁବିଜ୍ଞାନ ଏବ• ଆଧୁନିକୀକରଣ ପାଇଁ ଦରକାର ପ୍ରହିତ ଚ୍ଚଳସେଚନ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ପୂନର୍ଗଠନ । ଛୋଟ ଛୋଟ ଜଳସେଚନ ବ୍ୟବସ୍ଥା ହଡ଼ ଗଡିରେ ବଦ୍ଧି ପାଇଛି ଏବଂ ସାର ଆଉ ଯୱ ଆଉରି ବ୍ୟାପକ ଭାବେ ବ୍ୟବହୃତ ହେଉଛି । ଏବେ ଭାରତର କ୍ଷି କେତ୍ରେ ୨ ଲକ୍ଷରୁ ଅଧିକ ଟ୍ରାବର କାମ କରୁଛି । କିନ୍ତୁ ଏହି ନ୍ତନ କାରୁକୌଶଳର ଉପଯୋଗ କେବଳ କରୁଛନ୍ତି ଜମିଦାର ଏବ॰ ଧନୀ ଗୃଷାମାନେ । ତେଣୁ "ସବ୍ଳ ବିପୁବ" ଫଳରେ ଆଉରି ଦରିଦ୍ୱତା ବୃଦ୍ଧି ପାଉଛି ଏବଂ ଗ୍ରଷୀମାନେ ସର୍ବସ୍ତାତ ହେଉଛଡି ଏବଂ କୃଷି ଉପରେ ନିର୍ଭରଶୀଳ ଜନସଂଖ୍ୟା ବହି ପାଇବାରେ ଲଗିଛି; ଏହା ବେକାରି ବ<u>୍</u>ଦି କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଅଧିକ ପରିମାଣରେ ଇଡ଼ାଟିଆ ମକ୍ରିଆ ଆବଶ୍ୟକ କରୁଛି । ଏହା ଛଡ଼ା ଭାରତର ଗ୍ୟାମାଞ୍ଚଳରେ ମୃଦ୍ୟ ପଣ୍ୟ ସଂପର୍କର ବିକାଶ ତ୍ରାନ୍ତି ହୋଇ ଗୁଲିଛି । ଏ ସମୟର ପ୍ତିଫଳନ ଘଟୁଛି ଲେକଙ୍କର ଚେତନା ମଧ୍ୟରେ । "ସବଜ ବିପୁବ" ଗାମାଞ୍ଚଜର ସମସ୍ତ ସ୍ତରର ଲେକଙ୍କର ସାମାଜିକ ଚେତନାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟାଇଛି । ଶହ ଶହ ବର୍ଷ ଧରି ସ୍ଷ ପାର୍ମ୍ପରିକ କ୍ଷି ପହଚିର ଧୃ•ସସାଧନ ଏବଂ ନ୍ତନ କାର୍ବକୌଶଳର ଆବଶ୍ୟକତା କୃଷି ତଥା କୃଷକ ସଂପ୍ଦାୟର ବିକାଶର ସମ୍ଭାବନା କ୍ଷେତ୍ରେ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ସମସ୍ୟାରାହିକୁ ଜନୁ ଦେଉଛି । ଘଟି ଗୁଲିଥିବା ସାମାହିକ ପରିବର୍ରନ ଗ୍ରାମାଞ୍ଚଳର ସର୍ବହର। ଆଭ ଗ୍ରଷୀମାନଙ୍କ ମନରେ ଏହି ହୃଦ୍ବୋଧଚା ଆଣୁଛି ସେ, ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ବିକାଶର "କାର୍ଯକାରିତା" ସଂପର୍କରେ ବୁର୍କୁଆ ଚିତାଟା ହେଉଛି ଭୁଇ, ଏବଂ ଗ୍ରାମାଞ୍ଚଳର ଜନସାଧାରଣ ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ଆରୟ କଲେଶି ସେ, ସେମାନଙ୍କ ମୌକିକ ସ୍ୱାର୍ଥ ପୂଞ୍ଚିବାଦୀ ପରିପ୍ରେଷିତ ସହିତ ସଂଗତିଶୀକ ନୁହେଁ ।

ଏହି ଭାବେ ଚେତନ। ହେଉଛି ସାମାକିକ ସଭାର ପ୍ରତିଫଳନ ଏବଂ ତା'ଠାର୍ଚ୍ଚ ଗୌଣ ଏବଂ ସେଥିରୁ ଜାତ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପ୍ରତିଫଳନ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏବଂ ଚେତନାର ସୃକନାତ୍ମକ କାର୍ୟକଳାପ ମଧ୍ୟରେ ଚୀବ୍ର ପାର୍ଥକ୍ୟର ରେଖା ଟାଣିବାଟା ମଧ୍ୟ ଭୁଲ ହେବ, ଯାହାକୁ ଭାବବାଦୀମାନେ ଅନପେକ୍ଷ ବୋଇି ବିଘ୍ର କରିଥାତି । ତତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱସ ଜଗତକୁ ନିର୍ବାଚିତ ଭାବେ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିବା ପାଇଁ କାର୍ୟକଳାପ ବା ହିୟାଶୀଳତା ହେଉଛି ସମନ୍ତ ଜୀବତ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ଧର୍ମ । ଏହା ସେମାନେ କରିଥାତି

8\*



ବାହ୍ୟିକ ପ୍ରଭାବର ଚରିତ୍ର ସହିଚ ସେମାନଙ୍କ ଆଚରଶକୁ ପାରସରିକ ଭାବେ ଯୁକ୍ତ କରି । ମଶିଷ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରତିଫଳନର ସଞ୍ଚିୟ ଚରିତ୍ର ମୌକିକ ଭାବେ ନୂତନ ରୂପ ଗ୍ରହଣ କରୁଛି । ମାନବ ଚେତନାର ଶେଷ ଲକ୍ଷ୍ୟ ଓ କାର୍ଯ୍ୟ ନୂହେଁ କେବଳ ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ତଥ୍ୟ ସଂଗ୍ରହ କରିବା – ଯଦ୍ୱାରା ଏହା ତା ସହିତ ଖାପଖୁଆଇ ପାରିବ – କିନ୍ତୁ ତା'ର ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ତାକୁ ରୂପାତରିତ କରିବା ।

ଆହିକାଲି ଚେତନାର ସୃକନାଚ୍ମକ କ୍ରିୟାକକାପ ଉଛେଖନୀୟ ଭାବେ ବୃହି ପାଇଛି ଏହି କାରଶର୍ବ୍ଥ ଯେ, ଆମେ ସାଇବେର୍ ନେଟିକ୍ସ ପ୍ରକୌଶକ – କମ୍ପ୍ୟୁଟର ବ୍ୟବହାର କରି ମାନବ ଚିନ୍ତାର ବହୁ କାର୍ୟକୁ (ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ବିଗ୍ର, ସୁଡି, ରୂପକୱର ପରିଚିତି, ଆଦି) ଅନୁରୂପ ଭାବେ କରି ପାର୍ବ୍ଧଛେ । ମଶିଷର ସୃକନାତ୍ମକ ଶକ୍ତିର ଉଭରୋରର ବିକାଶ ପାଇଁ କମ୍ପ୍ୟୁଟର ଅବହାରାକି ସୃଷ୍ଟି କରିଛି, କାରଣ ସେସବୁ ତାକୁ ଅଧିକର୍ବ୍ଥ ଅଧିକ ସଂପୂର୍ଷ ନିଘମ ମାଫିକ୍, ଯାଞିକ ମାନସିକ କାର୍ୟରେ ନିୟୋକିଚ ହେବାର ଆବଶ୍ୟକତାର୍ବ୍ଧ ମୁକ୍ତ କରି ଗ୍ୱଲିଛି, ଯଥା ଯୁକ୍ତିଗତ ଗାଣିତିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାର୍ଣ୍ଣ ସାଧିତ ସୂଚନାରାକିର ପୁନକ୍ତହାର ଏବଂ ବିଶ୍ୱେଷଣ, ଆଦି । "ଚିତ୍ତନ ଯତ୍ତ"ର ସୃଷ୍ଟିଟି ଦର୍ଶାଇ ଦେଇଛି, ମାନବିକ ପ୍ରଜ୍ଞାର ସ୍ତକନାତ୍ମକ ଶକ୍ତି କେଡ଼େ ବିରାଟ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଚେତନାର ସ୍ୱାଭାବିକ ସୋମାଜିକ-ଏଡିହାସିକ) ଚରିତ୍ର ସଂପର୍କରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ମତବାଦର ସପକ୍ଷରେ ଏହା ହେଉଛି ଆଭ ଏକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଯୁକ୍ତି । କାରଣ, ଏହା ଚା'ର କେତେକ କାର୍ଯ୍କକାପକୁ ମଶିଷ ସୃଷ୍ଟ ଯତ୍ତ ଉପରେ ନ୍ୟଷ୍ତ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇଛି । ମଶିଷର ମାନସିକ କାର୍ଯକୁ ଅନୁକରଣ କରି କମ୍ପ୍ୟଟର ବ୍ୟବହାର କରିବା ଅର୍ଥ, ଅବଶ୍ୟ, ଏହା ନୁହେଁ ଯେ, କମ୍ପ୍ୟୁଟର ସହିତ ସେ ତା'ର ଚେତନାକୁ ସମାନ କରି ଦେବ । କମ୍ପ୍ୟୁଟର ମଶିଷର ଜ୍ଞାନଠାର୍ବ୍ସ ସ୍ୱାଧୀନ ଏକ ପଦାର୍ଥ ନୁହେଁ, ଏହା ହେରଛି ମଶିଷର ଚିତାକାତ ଏକ ଯତ୍ତ । ସଠିକ ଭାବେ କହିବାକୁ ଗଲେ, କମ୍ପ୍ୟୁଟର ମଧ୍ୟରେ କେବଳ ଭୌତିକ (ଇଲେକ୍ଟ୍ରୋନିକ୍) ପ୍ରକ୍ରିୟା ଘଟିଥାଏ, ଏଥିରେ ସମସ୍ତ କିଛି ଆଦର୍ଶ ଭପାଦାନ, ଯଥା, ଇକ୍ଷ୍ୟ, ଆତ୍ମଚେତନା, ଭଳ୍କା ଶକ୍ତି, ମୂଲ୍ୟବୋଧ, ଆଦି ନଥାଏ । ପ୍ରସ୍ତାବିତ ଏକ ନିଦିଷ୍ଟ କର୍ମସୂଚୀକୁ ନେଇ କମ୍ପ୍ୟୁଟର କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ ଏବଂ ଲେକଙ୍କର ସ୍ୱଢନଶୀକ ଇକ୍ଷ୍ୟକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ, ତେଣୁ ମାନବ ଚେତନାର ସ୍ୱଢନଶୀଳ କାର୍ଯ୍କକଳାପକୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥାଏ ।

ଏହି କାର୍ଯକଳାପକୁ ବିଶେଷ ଭାବେ ପରିଷାର ରୂପେ ଦେଖି ହୁଏ ମଣିଷର ବ୍ୟାବହାରିକ କାର୍ଯ୍ୟ ଉପରେ ତା'ର ମାନସିକ ନିୟନ୍ତଣ ମଧ୍ୟରେ । ଜନସାଧାରଣ ଏବ• ପାରିପାର୍ଶ୍ୱିକ ପାକତିକ ତଥା ସାମାଜିକ ଜଗତ ମଧ୍ୟରେ ବାଷବ ପାରଷରିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ମଧ୍ୟରୁ ଚେତନା ଜାତ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ମଣିଷର ବାଷବ କାର୍ଯକଳାପର ଇକ୍ଷ୍ୟ ଆଉ ପଢତିକ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ । ଏହା ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଏବଂ ବିଶେଷ କରି ସାମାନ୍କିକ ଚେତନା କ୍ଷେତରେ ଘଟିଥାଏ । ସାମାଳିକ ସଭା-ତା'ର ପତିଫଳନ ହିସାବରେ ସାମାଳିକ ଚେତନା – ବାସ୍ତବ ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପ – ବାସ୍ତବତା ଏବ• ସାମାଳିକ କରି। (ବ୍ୟକ୍ତି, ସାମାଳିକ ଗୋଷୀ, ଶ୍ରେଣୀ, ଆଦି) ମଧ୍ୟରେ ଆରଃସଂପର୍କ ପାଇଁ ହେଉଛି ଅତୀବ ସାଧାରଣ ସ୍ର୍ଶ୍ଙକ ବ୍ୟବସ୍ଥା । ଚେତନାର ଷରରେ ପ୍ତିଫଳିତ ହେଉଥିବା କାର୍ୟଗତ ସାମାଢିକ ସଂପର୍କରାଢି, ମିଢିଥିବା ତଥ୍ୟରାଢି ନିହିଁଷ ଏକ ସାମାଢିକ ଗୋଷୀର ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ସ୍ୱାର୍ଥରାଳି ସହିତ ସଂଯକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ମଶିଷର କାର୍ଯକଳାପର ଇକ୍ଷ୍ୟରାକି ଗଠନ କରିଥାଏ । ଇକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ମଶିଷକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥାଏ ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ବାଞବତା ମଧ୍ୟରେ ବିଶେଷ ସଂପର୍କରାକ୍ଟି ସାପନ କରିବାରେ । ଏହି ପର୍ଯାୟରେ ମଶିଷର ଚେତନା ଯେଉଁସବୁ ମାନସିକ କ୍ରିୟା କରିଥାଏ , ସେସବୁ ହେଉଛି ବିଶେୁଷଣାତ୍ମକ , ସାମାକିକ ନ୍ୟାୟ, ସମାକ୍ଲେଚନା, ତାର୍ଭିକ ଗଠନ, କଗତ ସଂପର୍କରେ ମତାମତ, ଯୁକ୍ତିଯୁକତା ଆଦି । ଇକ୍ଷ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ , ଏହି ଜଟିଜ ମାନସିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ ଲେକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସେମାନଙ୍କ ସାର୍ଥ ସଂପର୍କରେ ଅବଗତି ମଧ୍ୟ ହେଉଛି ଚିତ୍ତନରୁ ବାଞ୍ଚବ କିୟାକନ୍ତ୍ରି ଭରରଣ ।

ଲକ୍ଷ୍ୟି ଏକ ଅନୁପ୍ରେରକ, ସଚେତନ ସାମାଜିକ କାର୍ୟ ପାଇଁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଉଦେଶ୍ୟ ହିସାବରେ କାର୍ୟ କରିଥାଏ । ଜନସାଧାରଶଙ୍କ କାର୍ୟକଳାପ ପାଇଁ ଇକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ଏକ ବିଶେଷ ଧରଶର ଭାବଧାରା, ଅର୍ଥାତ୍, ଏକ ଚିତ୍ତନ, ଯିଏକି ବ୍ୟକ୍ତିର ଆତ୍ମିକ ଜୀବନରେ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମନ୍ୟ କାର୍ୟ କରିଥାଏ । ଭାବଧାରା ଜ୍ଞାନର ଅନ୍ୟ ରୂପରାକି ତଥା ଅବଧାରଣାଠାରୁ ଭିନ୍ନ, କାରଣ ଏହା ଶ୍ରେଣୀ ସ୍ୱାର୍ଥ ତଥା ଇକ୍ଷ୍ୟକୁ ଘନୀଭୂତ ଆକାରରେ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଭାବଧାରା ମଧ୍ୟରେ ଥାଏ ସେସବରୁ ବାସ୍ତବାୟନ, ରୂପାୟନ ଏବଂ ସ୍ଅନୁଭବନ ପାଇଁ ଏକ ଭଦ୍ୟମ । ଭାବଧାରା ମଧ୍ୟରେ ଥାଏ ନିକକୁ ଇକ୍ଷ୍ୟାୟିତ କରିବାର ପଥ ଏବଂ ଭପାୟ ତଥା କରି। ପାଇଁ କାର୍ୟର ପୋକନା ।

### ୧୧ – ଭାବରାକି ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ

ବେ ରିଚାପ୍ର ଶ୍ରେଣାସଂପନ୍ ସମାକରେ କାହିଁକି ଚିହାରାକି ମଧ୍ୟରେ ତାବ ସଂଗାମ ଦେଖା ଦିଏ ତା'ର କାରଣ ଏହିସବୁରୁ ଜଣାଯାଏ । ଭାବାଦର୍ଶଗତ ସଂଗ୍ରାମ ହେଉଛି , ସର୍ବଶେଷ ବ୍ୟାଖ୍ୟାରେ, ଶ୍ରୋମାନଙ୍କର ସଂଗ୍ରାମ, ଯେଉଁମାନଙ୍କର ସ୍ୱାର୍ଥକୁ ଏହିସବ୍ ଭାବଧାରା ପକାଶ କରିଥାଏ । ପତ୍ୟେକ ସାମାଜିକ କାର୍ଯକଳାପ ପଛରେ ଥାଏ ଏକ ଭାବଧାରା, ଯିଏକି କେବଳ ତା'ର ତାର୍ଢିକ ଯ୍କିଯ୍କତା ସ୍ରୂପ ନ୍ହେଁ, ତା'ର ବାଷବାୟନ ପାଇଁ ଏକ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟର୍ଭ୍ୟା କାଇଁ ମାର୍କ୍ୟୁ ଇେଖିଥିଲେ , "ବାଷବ ଶ୍ରତିକୁ ବାଞବ ଶକ୍ତି ଦାରା ଉତ୍ଖାତ କରିବାକୁ ହେବ , କିନ୍ତୁ ତର୍ ବି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏକ ବାଞବ ଶକ୍ତିରେ ପରିଶତ ହୁଏ , ଯେତେବେଳେ ଏହା ଜନସାଧାରଣଙ୍କ୍ ଆଛନ୍ କରେ ।" \* କୌଣସି ଏକ ଭାବଧାରା ବାଞ୍ଚବ କାର୍ୟକଳାପର ଏକ ପୃତ୍ୟକ୍ଷ ଗୃଳିକା ଶକ୍ତିରେ କେବଳ ସେତିକିବେଳେ ପରିଶତ ହୁଏ, ଯେତେବେଳେ ଚାହା ଜନ ଚେତନାର ଏକ ଉପାଦାନକୁ ରୂପାତରିତ ହୁଏ , ଅର୍ଥାତ୍ , ଯେତେବେଳେ ତାହା ସାମାକିକ ମନଞ୍ଚରୁ (ଅର୍ଥାତ୍ , ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସ୍ୱାର୍ଥରାଜି ତଥା ପ୍ୟୋଜନୀୟତା, ସେମାନଙ୍କ ଆଶା ଆକାଂକ୍ଷା ଏବଂ ମନୋରାବ, ଆଦି) ସହିତ ସଂଯକ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଭାବରାଜି ଯେତେବେଳେ ଜନତାକୁ ଆଛନ୍ କରେ , ସେତେବେଳେ ସେସବ୍ ଏକ ବାଞବ ଶକ୍ତିରେ ପରିଶତ ହୋଇ ସେସବୁର ବାସ୍ତବ କାର୍ୟକଳାପ ପାଇଁ ସଂଗଠନ ଏବଂ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ରଚନା କରେ ଏବଂ ଲେକଙ୍କ ଇଛା ଶତ୍ରିକୁ ପୋଖଚ ସାମାଳିକ କର୍ଭବ୍ୟରାଜିର ସମାଧାନ ଦିଗରେ ପରିସ୍କଳିତ କରେ ।

ଉପରୋକ୍ତ ଆଲେଚନାରୁ ପରିଷାର ଜଣାଯାଏ ଯେ, ଶ୍ରମତୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ବୈପୁବିକ ଚେତନାକୁ ଗଢ଼ି ତୋଳିବା ଏବଂ ସମସ୍ତ ପ୍ରକ୍ରିୟାଶୀକ ଭାବଧାରା ବିଭ୍ରହରେ ସଂଗ୍ରାମ କରିବା କାହିଁକି ଏତେ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ । ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣାର ଏକ ଭଲ୍ଲେଖନୀୟ ଅଂଶ ଏବେ ବି ବୁକୁଆ ଭାବାଦର୍ଶ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ । ସେମାନେ ବିପୁବୀ ମନୋଭାବ ପରିବର୍ଭେ ସୁଧାରବାଦୀ ମନୋଭାବ ପୋଷଣ କରନ୍ତି । ଏହାର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କାରଣ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ କାରଣ ହେଉଛି ସେ, ପୁରୁ ମାଧ୍ୟମ ଦ୍ୱାରା ଜନ ଚେତନାର ଗଭୀର ବିକୃତୀକରଣ । ଆଭ ଏକ ବିପରୀତମୁଖୀ କାରଣ ହେଉଛି ନବ ନୈରାଜ୍ୟବାଦୀ, ଉଗ୍ରବାମପତ୍ତୀ, ଅତ୍ୟୁକ୍ରବାଦୀମାନଙ୍କର ନକଲୀ ବିପୁବୀ ମତରାଜିର ପ୍ରଗ୍ରର । ଭାବାଦର୍ଶଗତ ସଂଗ୍ରାମ ଆଉରି ଗୁରୁତ୍ପର୍ ହେବାରେ ଲଗିଛି, କାରଣ, ଏହି ସଂଗ୍ରାମ ପରିଗ୍ରହିତ ହେଉଛି ଦୂଇଟି ବିରୋଧୀ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସାର ଶାନ୍ତିପୃଣ୍ଣ ସହାବସାନର ଅବଛାରାହି ମଧ୍ୟରେ । ପୁଞ୍ଜିବାଦର ପ୍ରବକ୍ରାମାନେ

\* କାଇଁ ମାର୍କସ୍, "Contribution to the Critique of Hegel's Philosophy of Law. Introduction". କାଇଁ ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ପ୍ରେତେରିକ୍ ଏଙ୍କେଇସ୍, Collected Works, ୩๘ ଖ୍ଞ, ପ୍ରତି ପ୍ରକାଶନ, ମସୋ, ୧୯୭୫, ପୃ: ୧୮୨ เ ଅଭିଯୋଗ କରତି ଯେ, କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟମାନକର ଭାବାଦର୍ଶଗତ ପ୍ରତିଶୁତି ଏବେ ଏକ କାଳଭ୍ରମତାରେ ପରିଶତ ହୋଇଛି ଏବଂ ଜଟିଳ ସମସ୍ୟାବକୀର ସମାଧାନ ଦିଗରେ କେବଳ ବୀଧା ସୃଷ୍ଟି କରିବାରେ ଲଗିଛି । ତେଣୁ ସେମାନେ ଆହ୍ୱାନ ଦିଅତି ଆଧୁନିକ ସାମାକିକ ତେତନାର "ଭାବାଦର୍ଶହୀନକରଣ" ପାଇଁ ଏବଂ ଭାବାଦର୍ଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଶାତି ପ୍ରତିଷା ନିମିଭ ଯେଦିଓ ଆଭ କେତେକ ଦାବୀ କରତି ଆଭରି ଅଧିକ ଅନମନୀୟ ଭାବାଦର୍ଶଗତ କର୍ମନୀତି ଗହଣ କରିବାହୁ୦ ।

ଅଥଚ , କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟମାନେ କହତି , ଶାଡିପୂର୍ଶ ସହାବସାନ କୌଣସିମତେ ପୂର୍ଞିବାଦୀ ସମାକ ମଧ୍ୟରେ କି ପୂର୍ଞିବାଦ ଆଉ ସମାଜବାଦ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ ନାହିଁ । ଭାବାଦର୍ଶଗତ କ୍ଷେତ୍ରରେ ନିରପେକ୍ଷତା ବା ଆପୋଷର ସାନ ନାହିଁ , କାରଣ କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ଏବଂ ବୁକୁଁଆ ଭାବଧାରା ହେଇଛି ପରସରର ବିରୋଧୀ । ୧୯୦୦ ଦଶକରେ ଲେନିନ୍ ଲେଖିଥିଲେ , "... କେବଳ ଗୋଟିକୁ ବାଛିବାକୁ ହେବ – ହୁଏତ ବୁକୁଁଆ ଭାବାଦର୍ଶ , ନତେତ୍ ସମାଜବାଦୀ ଭାବାଦର୍ଶ । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ମଝିମଝିକିଆ ଭାଷା ନାହିଁ କୋରଣ ମାନବଜାତି ଅନ୍ୟ କୌଣସି "ତୃତୀୟ" ଭାବାଦର୍ଶ ସୃଷ୍ଟି କରି ପାରି ନି ଏବଂ ଏହା ଛଡ଼ା , ଶ୍ରେଣୀ ବୈରିତା ଦ୍ୱାରା ବିଦୀର୍ଷ ଏକ ସମାଜରେ କୌଣସିମତେ ଅଶ୍ରେଶୀ ବା ଶ୍ରେଣୀଭର୍ଦ୍ଣ୍ ଭାବାଦର୍ଶ ରହି ନପାରେ । ତେଣୁ କୌଣସିମତେ ସମାଜବାଦୀ ଭାବାଦର୍ଶକୁ ନ୍ୟୁନ କରିବା ଏବଂ ସାମାନ୍ୟ ପରିମାଣରେ ଏହାକୁ ଘୂରେଇ ଦେବା ଅର୍ଥ ହେଉଛି ବୁକୁଁଆ ଭାବାଦର୍ଶକୁ ଶକ୍ତିଶାଳୀ କରିବା ।"<sup>\*</sup> ଏହି ପ୍ରିଷ୍ଟିର ଏଭଳି ଏକ ସୁକ୍ଷଷ ସୂତ୍ରାୟନ ସାଧାରଣ ଭାବେ ସମାଜରେ ଏବଂ ବିଶେଷ ଭାବେ ସାମାଜିକ ରୂପାତରଣରେ ଚିତାରାଜିର ଭୂମିକାର ଆବଶ୍ୟକତା ମଧ୍ୟରୁ ଜନ୍ ନେଇଥାଏ ।

ପ୍ରତିହିୟାଶୀଳ ଶ୍ରେଶୀମାନେ ଭୟ କରତି ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରଭୁତ୍ର ବିଲେପର ସମ୍ଭାବନାକୁ । ତେଣ୍ଡ ସେମାନେ ଚେଷା କରତି ଜାତୀୟ ମୂକ୍ତି ତଥା ସାମାଜିକ ମୂକିର ବୟ୍ଥଗତ , ନିୟମାନୁଗ ପ୍ରହିୟାକୁ ପ୍ରତିହତ କରିବା ପାଇଁ , ସାମ୍ରାକ୍ୟବାଦୀ ପ୍ରଶ୍ୱର ଦ୍ୱାରା ଉଦ୍ଭାବିତ କହୁବିଧ ଭାବାଦର୍ଶଗତ ମିଥ୍ୟାର ଆଶ୍ରୟ ନେବା ପାଇଁ । "ସାମ୍ରାକ୍ୟବାଦ ସଦି ତା'ର୍ଦ୍ଧି ପ୍ରକୃତ ଲକ୍ଷ୍ୟ କ'ଶ ପ୍ରକାଶ୍ୟରେ କହିବ , ତେବେ ସେ ସଫଳ ହୋଇ ପାରିବ ନାହି ବୋଇି ଜାଣେ । ତେଣୁ ସେ ବାଧ୍ୟ ହୁଏ ତା'ର ପ୍ରକୃତ ଭଦେଶ୍ୟକୁ ଛଦୁ ରୂପ ଦେବା ପାଇଁ , ଏକ ଭାବାଦର୍ଶଗତ କାତ୍ତନିକତାର ବ୍ୟବସ୍ଥା ସୃଷ୍ଟି କରିବା ପାଇଁ ଏବଂ ଜାତିମାନଙ୍କର ସତର୍କ ଦୃଷ୍ଟିକୁ କ୍ଷୀଣ କରି ଦେବା ପାଇଁ ।"<sup>\*\*</sup>

<sup>ି</sup>ଭି. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "କଂଶ କରିବାକୁ ହେବ", ସଂକଳିତ ରଚନାବଳୀ, (ଇଂରେଳୀ ସଂସରଣ), ୫ମ ଖ୍ଞ, ମସୋ, ୧୯୭୫, ପ:୩୮୪ ।

<sup>\*\*&</sup>quot;International Meeting of Communist and Workers' Parties", Moscow, 1969, Prague, 1969, p. 163.

ବିଶ୍ ଇତିହାସର ଗତିଧାରା ପୂଞିବାଦୀ ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନକର ଅନୁନୟସୂଚକ ମତକୁ ଅପ୍ରମାଣିତ କରି ଦେଇଛି । କିନ୍ତୁ , ତା ସର୍ବେ ମଧ୍ୟ ସେସବୁ କଢନାଢାତ ମତାବଳୀ ନିଜକୁ ନିଜେ ଲେପ ପାଇବ ନାହିଁ । ସେସବୁକୁ ଦୂର କରିବା ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ ଏକ ଦୁର୍ବାର ଏବଂ ନିରବଛିନ୍ତ୍ର ସଂଗ୍ରାମ । ବାଞବତାର ରୂପାତରଣ ଷେତ୍ରରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀଗୁଡ଼ିକର ଚେତନାକୁ ଏକ ସଞ୍ଚିୟ ସୃଢନଶୀକ ଶକ୍ତି ହେବାକୁ ହେଲେ ପ୍ରତିହିୟାଶୀକ ଚିତାଧାରାର ଦ୍ରୀକରଣ ଏକାତ ଆବଶ୍ୟକ ।

# ପଞ୍ଚମ ପରିଛେଦ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱବାଦ : ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ଯୋଗସୂତ୍ର ଏବ• ବିକାଶ

ଦର୍ଶନର ମୌକିକ ପ୍ରଶ୍ନଟିର କେବଳ ବସ୍ଥବାଦୀ ସମାଧାନ ଛଡ଼ା ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦର୍ଶନର ଆଉରି ଅନେକ କିଛି ଅଛି । ଜଗତର ଏୀକ୍ୟ ଏବଂ ବସ୍ଥର ଏୀତିହାସିକ ସ୍ବିକାଶର୍ବ୍ଧ ଜାତ ତେତନା ସଂପର୍କରେ ଆମେ ଯାହା କହିଲେ, ସେଥିରୁ ପରିଷାର ଜଣାଯାଏ, ବାଞବତାର ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଅବଧାରଣାର ଗୁରୁତ୍ୱ କେତେ ବେଶି । ବୈଜ୍ଞାନିକ ବିଶ୍ୱଦ୍ୱିକୋଣରେ ଦ୍ୟୁବାଦର ଏକ ବିଶେଷ ଛାନ ରହିଛି ।

## ୧ – ମାର୍କସ୍ବାଦର 'କୀବନୀ ଶକ୍ତି'

ରେନିନ୍ କହିଥିଲେ, ଦୃହ୍ବାଦ ହେଉଛି "ମାର୍କସ୍ବାଦରେ ନିୟାମକ"<sup>\*</sup>, ମାର୍କସ୍ବାଦର "ଜୀବନୀ ଶତି<sup>"\*\*</sup>, କାରଣ ଏହା "ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ତର୍ ଏବଂ ପ୍ରୟୋଗକୁ ଏକ ଅବିଛିନ୍ନ ସମଗ୍ରତା ମଧ୍ୟରେ ଏକତ୍ର କରି ଦେଇଛି ।"<sup>\*\*\*</sup> ଆମ ଯୁଗରେ ମାର୍କସ୍ ଦୃହ୍ବାଦ ସଂପର୍କରେ କଂଣ କହିଥିଲେ, ତାହା ବିଶେଷ ଭାବେ ସଂଗତିଶୀକ : "ଏହା ତା'ର ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ରୂପ ଦୃଷ୍ଠିରୁ ବୁର୍କୁଆ ଜଗତ ଏବଂ ତା'ର ମତାହ୍ୟ ଅଧ୍ୟାପକମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଏକ ଅପବାଦ ଏବଂ ଘୃଣା ସ୍ରୁପ, କାରଣ ଏହାର ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ବସ୍ଥୁରାଜିର ବିଦ୍ୟମାନ ଅବସାର ଅଞିବାଚକ ସ୍ୱୀକୃତି ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ,

<sup>\*</sup> ଭି. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "Our Rivolution", ସଂକଳିତ ରଚନାବଳୀ (ଇଂରେକୀ), ୩୩ଶ ଖଣ୍ଡ, ମସୋ, ୧୯୬୬, ପୂ:୪୭୬ ।

<sup>\*\*</sup> ଭି. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "Certain Features of the Historical Development of Marxism", ସଂକଳିତ ରତନାବଳୀ (ଇଂରେକୀ), ୧୭ଶ ଖଷ୍ଠ, ମସୋ, ୧୯୬୩, ପୂ: ୩୯ ।

<sup>\*\*\*</sup> ଭି. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "Preface to the Russian Translation of Karl Marx's Letters to Dr. Kugelmann", ସଂକଳିତ ରଚନାବଳୀ (ଇଂରେଜୀ), ୧୨ଶ ଖଣ୍ଡ, ମସୋ, ୧୯୭୨, ପୃ: ୧୦୨-୧୦୮ |

ସେ ଅବସାର ନେତୀକରଣର ଏବଂ ତା'ର ଅନିବାର୍ଣ ବିଭଙ୍ଗନର ସ୍ୱୀକୃତି ମଧ୍ୟ ଥାଏ ; କାରଣ , ଏହା ପ୍ରତ୍ୟେକ ଐତିହାସିକ ଭାବେ ବିକଶିତ ସାମାଜିକ ରୂପକୁ ତା'ର ଅଶିର ଗତି ହିସାବରେ ବିବେଚନା କରେ ଏବ• ତେଣ୍ ତା'ର ଆପାତସ୍କାୟୀ ଚରିତ୍ରକୁ ତା'ର କ୍ଷଶିକ ହିତିଠାରୁ ଗୌଣ ହିସାବରେ ବିଘ୍ର କରିଥାଏ । କାରଣ , ଏହା ଚା ଉପରେ କୌଣସି କିଛିକୁ ଚପେଇ ଦେବାକୁ ଦିଏ ନି, ଏବ• ଏହା ତା'ର ନିର୍ୟାସ ଦକ୍ଷିର ସମାଲେଚନାତ୍ମକ ଏବଂ ବିପୁବୀ ।"\* ଆଛି ଦୃନ୍ବାଦର ତଭୁ ଯେ ତୀବ୍ ଭାବାଦର୍ଶଗତ ସଂଗ୍ରାମର ଶରବ୍ୟ ହୋଇଛି, ତାହା ଆକସ୍ୱିକ କଥା ନ୍ହେଁ । ବ୍ଇୁସା ସାହିତ୍ୟରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃନ୍ଦବାଦର ମିଥ୍ୟାକରଣ ବହୁବିଧ ରୂପରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । ବୁର୍କୁଆ ପଞିତମାନେ ଏହାର ବସ୍ତୁଗତ ତାହର୍ୟକୁ ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରି ନପାରି ଏବ• ଏହାକୁ ଏକ "ଫମ୍ମା ସ୍ତ୍" ବୋଇି ଅଗ୍ରାହ୍ୟ ନକରି ପାରି ଅନେକ ସମୟରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦନ୍ଦବାଦର ବିଭିନ୍ ମିଥ୍ୟାକରଣ କରିଥାନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ , ସେମାନେ ପ୍ରକୃତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଦୃହ୍ବାଦର ନିୟମରାକିର କ୍ରିୟାକୁ ପ୍ତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରି କେବଳ ମନୋଗତ ଚିତ୍ତାରାକି କ୍ଷେତ୍ରେ ଦନ୍ଦବାଦକୁ ସୀମିତ କରି ରଖିଥାନ୍ତି । ଏହା ଜଡ଼ା ସେମାନେ , ମାର୍କସବାଦୀ ଅବଧାରଣାର ବିପରୀତରେ ଦୁନ୍ଦ୍ରବାଦର "ନାଞିବାଚକ", "ପ୍ପଞ୍ଚଗତ", "ଦୟନୀୟ" ଏବ• ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ସାଧାରଣତଃ , ବସ୍ଥୁବାଦୀ ଦୃନ୍ଦ୍ରାଦର ମୌଢିକ ସୃତଃସିଦ୍ଧଗୁଡ଼ିକୁ , ତା'ର ନିୟମ ଏବଂ ପ୍ରସ୍ତ୍ରରାଜିକୁ ବିକ୍ତ କରିଥାନ୍ତି । ଦୃହ୍ବାଦର ବିଜ୍ଞାନସନ୍ନତ ଆଧେୟକୁ ଆମେ ଆଲେଚନା କଲ ବେଳେ ସେସବ୍ ମତାବଳୀର ଉଦ୍ଭଟତା ଏବଂ ଯୁକ୍ତିହାନତା ପରିଷାର ଜଣା ପତେ ।

ଦୃଦ୍ବଦାଦ ବୋଇଲେ କଂଶ ବୁଝାଏ ? ଏହି ପ୍ରଶ୍ନଟିର ଉରର ଦେବାକୁ ହେଲେ ଆମକୁ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ବାଦୀ ତର୍ ବା ମତବାଦଠାରୁ ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ସମାକର ବସ୍ଥରତ ଦ୍ସ୍ବଦାଦକୁ ଅଲଗା କରି ଦେଖିବାକୁ ହେବ । ଏଙ୍ଗେଲସ୍ ଲେଖିଥିଲେ : "ଦ୍ସ୍ବଦଦ , ତଥାକଥିତ ବ୍ୟୁଗତ ଦ୍ୟୁବାଦ , ସାରା ପ୍ରକୃତିରେ ବିରାକମାନ କରେ ଏବଂ ତଥାକଥିତ ମନୋଗତ ଦ୍ୟୁବାଦ , ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଚିତା ହେଉଛି କେବଳ ବୈପରାତ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ମାଧ୍ୟମରେ ଗତିର ପ୍ରତିଫଳନ , ଯିଏକି ପ୍ରକୃତି ସାରା ନିଳକୁ କାହିର କରିଥାଏ , ଏବଂ ଯିଏକି ବୈପରୀତ୍ୟଗୁଡ଼ିକର ନିରବଛିନ୍ ଦ୍ୟୁ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ପରସର ମଧ୍ୟକୁ ସେମାନଙ୍କର ଅତିମ ପ୍ରବେଶ ଦ୍ୱାରା , ଅଥବା ଉଚ୍ଚତର ରୂପକୁ ପ୍ରବେଶ ଦ୍ୱାରା , ପ୍ରକୃତିର ଜୀବନକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାଏ ।"\*\* ଏହି ଭାବେ ବସ୍ଥଗତ ଦ୍ୟୁବାଦ ବୋଇରେ ସ୍ପତିସୂକ ବସ୍ଥର ସୀମାହୀନ ବହୁବିଧତାର ଐକ୍ୟକୁ ବୁଝାଇଲ ବେଳେ ମନୋଗତ ଦ୍ୟୁବାଦ ହେରଛି ପ୍ରତିଫଳନ ଆର ତିତା କ୍ଷେତ୍ରର ଅନ୍ତର୍ସତ । ଚିତା ମଧ୍ୟ ସ୍ତଃକୃର୍ଣ ଭାବେ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ହୋଇ ପାରେ :

ିକାଇର୍ମାର୍କସ୍, "କ୍ୟାପିଟାଇ", ୧ମ ଖ୍ୟ, ପୃ:୨୯ ।

\* \* ପ୍ରେତେରିକ୍ ଏଙ୍କେଇସ୍, "Dialectics of Nature", ପୃ: ୨୧୧ ।

| "ଢ଼ଗତ ସ୍•ପକଁରେ ଏହି ଆଦିମ , ସରକ , ଅଅବ ସ୍ାଭାବିକ ସଠିକ ଅବଧାରଣା<br>ହେଇଛି ପ୍ରାଚୀନ ଗ୍ରାକ୍ ଦର୍ଶନର ଏବଂ ହେରାକିଟୁସ୍ ପ୍ରଥନେ ଏହାହୁ ସୁକ୍ର ବ<br>ଇରିଥିଲେ : ସକୁ କିଛି ଅଛି ଏବଂ ନାହଁ , କାରଣ ସବୁ କିଛି ହେଇଛି ଅହିର ,<br>ନିରକଳିନୁ ରାବେ ପରିବର୍ତି ହେଇଛି , ନିରବହିନୁ ରାବେ କୂପ ପରିଗ୍ରହ କହିଛି<br>ଏବଂ ବିଇୟ ହେଇଛି ।" | "ପରିମାଣରୁ ଭୁଣକୁ ଏବଂ ଗୁଣକୁ ପରିମାଣକୁ କୁପାରରଣର ନିୟମ :<br>ବୈପରିତ୍ୟସମୁହର ବ୍ୟାଖ୍ୟାର ନିୟମ ; ନେତାକରଣର ନେତାକରଣ ନିୟମ ।<br>ଏହି ତିନୋଟି ହେରେଇକ ତାରା ତାକ ଭାବତାଦା ଜଙ୍କର ନିୟମ<br>ନିସାବରେ ବିଳାଶ ସର କରିଥିୟ । ଭୁଇଚା ହେଇଛି ଏହି ଚଅଏଟିରେ ଯେ ,<br>ହିସାବରେ ବିଳାଶ ସର କରିଥିୟ । ଭୁଇଚା ହେଇଛି ଏହି ଚଅଏଟିରେ ଯେ ,<br>ଏହିସବୁ ନିୟମକୁ ଚିରନର ନିୟମ ହିସାବରେ ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ଇଚିହାସ ଇପରେ<br>ତପେଇ ଦିଆରସ , ସେସବୁର୍କ୍ତ ଆହତ ନିୟମ ବୋଛି ହିହାରସ ନାହିଁ ।"<br>– ଏହେଇସ୍ | "ମାର୍କସ୍କର ବିଶେଷଡ଼ ହେଇଛି… ସେ ପ୍ରଥମ କରି ପୂର୍ଣି ସେଇ ବିସୁଚ ଦହମୁହକ<br>ପକଚିଟିଢ଼ ସାନୁନାହ ଆଶିଭେ । ହେରେଇାୟ ଦୃହ୍ବାଦ ସହିଚ ଏହାର ଯୋଗସୂତ,<br>ଏବଂ ଚାଠାରୁ ଏହାର ସାର୍ଥକ୍ୟ ଏବଂ ଚଚ୍ ସଙ୍କେ ସଜେ 'କ୍ୟାସିଟାଇ'ରେ ସେ ଏହି<br>ପହଚିଟିଢ଼ ପ୍ରୟୋଗ କଲେ… !" "ଦୃହ୍ବାଦ ଗଡିଇ, ଇଇୟ ବାହ୍ୟିକ ହଗତ ଏବଂ<br>ମାନ୍କ ଚିଭାର ସାଧାରଣ ନିୟମ ସଂସୃତ୍କ ବିହ୍ଞାନରେ ପରିଣତ ହେଲା ।" |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ଆରିକୋଟର<br>ହେରାକୁଟସ୍ ,                                                                                                                                                                                                                                                              | ୟିଟେ ,<br>କା <b>ଡ଼</b> ,<br>ହେଗେଇ୍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ମାକିସ୍,<br>ଏଫେଇସ୍,<br>ଇେନିନ୍                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ପ୍ରାତ୍ତାନ ଗ୍ରାସ୍ ଏବଂ ପ୍ରାଚୀନ ପ୍ରାଚ୍ୟର                                                                                                                                                                                                                                               | ଜମ୍ାନ୍ ତାଈନିକମାନଙ୍କ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ମାନ୍ସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ବୈଜ୍ଞାନିକ ,                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ସ୍ତଃୟୂର୍ଣ୍ ବହ୍ରବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦ                                                                                                                                                                                                                                                         | ଭାବବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ବୟୁବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦ                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ଖ୍ରା : ପୂ :                                                                                                                                                                                                                                                                         | ୧୮୫-୧୯ଶ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ୧୯୫-୨୦ଶ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ୬ଷ-୪ଅଁ ଈତାହା                                                                                                                                                                                                                                                                        | ଶତାଦୀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | କ୍ଷତାହୀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

ପଦାର୍ଥରାକିର ପରିବର୍ରନଶୀକତା, ବାଷବ ପ୍ରସଞ୍ଚରାକିର ବିରୋଧାତ୍ମକତା, ଆଦି ମଧ୍ୟ କନସାଧାରଣଙ୍କ ଦୈନଦିନ ଜୀବନର ଅଭିଞ୍ଚତାଢାତ ଚେତନା ଦ୍ୱାରା ଛିର ହୋଇଥାଏ । ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ, ଏହା ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ କେକକଥା ତଥା ପର୍ୟବେଷଣରାକି ମଧ୍ୟରେ । ବିଞ୍ଜ ଜନପ୍ରିୟ କଥାରାକି ମଧ୍ୟରେ ବୈପରୀତ୍ୟଗୁଡ଼ିକର ଏାକ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ : "ଆମ ଜନ୍ବର ଧାରେ ଧାରେ ଥାଏ ମୃତ୍ୟୁ ଏବଂ କବର ମଧ୍ୟରେ ଅଛି ଆମର ଅନ୍ତୁଡ଼ିଶାକ", "ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଥାଏ ରୁଗ୍ଣତା, ସଫକତା ମଧ୍ୟରେ ବିଫକତା ଏବଂ ପୌବନ ମଧ୍ୟରେ ବାର୍ଦ୍ଧକ୍ୟ" । ଏ ସର୍ଭ୍ ସରାର ଦ୍ୟଦାଦକୁ ଯେତେବେକେ ତର୍ଗତ ଭାବେ ଚିନ୍ତା କରାଯାଏ, ସେତେବେକେ ଆମକୁ ଦ୍ୟୁଦାଦର ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦର ଆଶ୍ରୟ ନେବାକୁ ହୁଏ ।

ଆମେ ଇଷ୍ୟ କଲେ ଯେ, କଗତ ସଂପର୍କିତ ଦ୍ୟମୂଳକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଶ ପ୍ରଥମେ ଦେଖା ଦେଇ ପ୍ରାଚୀନ ଚିକାବିଦ୍ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଗ୍ୱରିଚ ମତବାଦଗୁଡ଼ିକରେ । ଦୃଷ୍ୱାନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ, ବୌଦ୍ଧ ତଥା ପ୍ରାଚୀନ ଗ୍ରୀକ୍ମାନେ ସ୍ତଃଷ୍ଟର୍ଭ ଦ୍ୟମୂଳକ ଚିକ୍ତାପବ୍ଦତି ଅନୁସରଣ କରୁଥିଲେ । ଖ୍ରୀ:ପୂ:୬ଷ ଏବଂ ୫ମ ଶତାବ୍ଦୀରେ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମର ଅନୁଗାମାମାନେ କହୁଥିଲେ, କଗତରେ ଏଇକି କିଛି ନାହିଁ, ଯିଏକି ପରିବର୍ଭନଶୀଳ ନୂହେଁ । ସେମାନେ ମନେ କରୁଥିଲେ, ଯେକୌଣସି କିନିଷ ତିଷି ରହିଛି ଏବଂ ଡିଷି ରହି ନାହିଁ । କୌଣସି ଏକ ଦୀପର ଆଙ୍କେ ଶିଖା ଅଭିନ୍ କଣାଗଲେ ମଧ୍ୟ ଯେକୌଣସି ମୁହୂର୍ରରେ ଏହା ଭିନ୍ନ ହୋଇ ପାରେ । ଏହା ଏକ ଏବଂ ଅଭିନ୍ ନୂହେଁ । ଆମର ଶରୀର, ଅନୁଭୂତିଶ୍ ଏବଂ ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ପରିବର୍ଭନଶୀଳ । ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ମୁହୂର୍ଣ ବିଗତ ହେବା ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ, ଜୀବନରେ ନୂତନତାର ଆବିର୍ଭାବ ସଟିବା ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ, ପ୍ରାଚନର ଚିରୋଭାବ ଘଟୁଛି । କଗତରେ, ତେଣୁ କ୍ଷିତିଶୀଳତା ନାହିଁ, ସବୁଜିଛି କେବକ ଘଟି ଗ୍ୱଭିଛି । ନିରବଳିନ୍ ଭାବେ ଏହି ଘଟି ଗ୍ୱଭିବାର ପ୍ରକ୍ରିଯାଟାକୁ ପଦାର୍ଥସନ୍କର ଏତ୍ମିକ୍ୟ ହିସାବରେ ଭପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇଥିଲା । ବୀକ ଏବଂ ବୃଷ ହେଉଛି ଏକ ଏବଂ ଅଭିନ୍ । ହକାର ବର୍ଷର ଏକ ତିମିରି ଗଛ ହେଉଛି ସେ କନୁ ନେଇଥିବା ମଞ୍ଚିଟି ସହିଚ ଅଭିନ୍ ।

ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବ ଦାର୍ଶନିକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ହେଗେଇ୍ ଦ୍ୟୁବାଦର ଅଧିକ ବିକାଶ ସାଧନ କରିଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କର ସେ ଦ୍ୟୁବାଦ ଥିଲ କେବକ ଅବଧାରଣାର ଦ୍ୟୁବାଦ । ଏଥିରେ ନିହିତ ଥିଲୁ ଯୁକ୍ତିସମ୍ପତ ସିହାତରାଜି , କିନ୍ତୁ ମୋଟ ଉପରେ ତାଙ୍କର ଭାବବାଦୀ ଭିରିଟା ଦ୍ୟୁବାଦର ରହସ୍ୟକରଣରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଦେଇଥିଲି ।

ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍ଗେଇସ୍ କିନ୍ତ ହେଗେଲ୍ଙ୍କ ଭଳି ଭାବବାଦୀ ସାରସରାର ବିମୂର୍ର ଷେତ୍ରରୁ ଦୃଦ୍ମୁଳକ ଅବଧାରଣା ତଥା ନିୟମରାଜିରେ ନପହଞ୍ଚି ବୟୁଗତ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳି ତଥା ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଏବଂ ସାମାଜିକ ପ୍ରୟୋଗ ତଥା ବିଜ୍ଞାନସିହ ଅବଗତିର ଇତିହାସ ବିଷୟକ ସାଧାରଣୀକରଣରୁ ଦ୍ୱଦ୍ମୁଳକ ଅବଧାରଣା ଏବଂ ନିୟମରାଜିରେ ପହଞ୍ଚିଥିଲେ । ପ୍ରାଚୀନ ଚିତ୍ତାବିଦ୍ମାନଙ୍କର ଦ୍ୱସ୍ବାଦ ସରକ ତଥା ସ୍ତଃଞୂର୍ର ଏବଂ ହେଗେଲ୍ଙ୍କ ଦୃନ୍ସବାଦ ଭାବବାଦୀ ଥିଲ ବେଳେ ବୈଜ୍ଞାନିକ କମ୍ୟୁନିଚ୍ଚମ୍ର ପ୍ରତିଷାତାମାନେ ତ୍ନ୍ବବାଦ ସଂପର୍କରେ ଏକ ବସ୍ତବାଦୀ ଶିକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଏହା ଯଥେଷ୍ଠ ଭାବେ ବସ୍ତୁରାଜିର ସାବିକ ଆନ୍ତଃସଂପର୍କ ଗେଠନଗତ ଦିଗ) ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ପରିବର୍ଭନରେ (ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏବଂ ବିକାଶ ଦିଗ) ମୌଳିକ ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକର ଐକ୍ୟରେ ବସ୍ଥୁଗତ ଦୃଦ୍ତବାଦକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ ।

## ୨ – ବୟୁବାଦୀ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ବାଦର ନୀତିରାକି

ଦ୍ୟୁବାଦ ସଂକ୍ରାନ୍ତ ବୟୁବାଦୀ ଶିକ୍ଷା, କଗତକୁ ପ୍ରକୃତିର ନିୟମାନୁଯାୟୀ ଚଳମାନ ବସ୍ଥ ହିସାବରେ ଦେଖେ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦୃନ୍ଦବାଦର ମୌଳିକ ଚିଡାରାଜିର କେନ୍ଦରେ ରହିଛି ଏହି ବୈଜ୍ଞାନିକ ସହର୍ଭଟି । ଏଥିରେ , ସର୍ବୋପରି , ନିହିତ ଅଛି , ସାର୍ବିକ ଯୋଗସୂତ୍ ଏବ॰ ବିକାଶର ନୀତିରାଢି । ଏହିସବୁ ନୀତିରାଢି ପରଷର ସହିତ ମିଶ୍ୱିତ । ଦୁଦୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ପ୍ରତିଷାତାମାନେ ତେଣ୍ଡ କରି ଦୃହବାଦକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥିଲେ ଏକଦିଗଦଶିତାରୁ ମୃକ୍ତ ସଂପୂର୍ଷ ଏବଂ ଗରୀର ଅର୍ଥରେ ସାବିକ ଯୋଗସୂତ୍ରର ବିଜ୍ଞାନ ବା ବିକାଶର ବିଜ୍ଞାନ ରୂପେ, ଅର୍ଥାତ୍, ଦୃହ୍ବାଦକୁ ତା'ର ମୌଳିକ ଚିକାରାଢି ସହିତ ଏକ ଅବିଜ୍ମିନ ଏୀକ୍ୟ ହିସାବରେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥିଲେ । ତେଣ୍ଡ, ବସ୍ଥବାଦୀ ଦ୍ୟୁବାଦକୁ ଯୋଗସ୍ତ୍ର ଏବ॰ ବିକାଶର ଅବଧାରଣା ସହିତ ଆଲେଚନା କରିବାଟା ସବୁଠାରୁ ଭଇ ହେବ । ଏ କଗତ ବିଳିନ୍ନ ପଦାର୍ଥରାଜିର ଏକ ବିଶ୍ୱଙ୍କଳ ସୃତ୍ପ ନୂହେଁ । ଏହା ହେଉଛି ପାରସରିକ କ୍ରିୟାଶୀଳ ପ୍ରଅରାକିର ଏକ ଅଖଷ ସମଗ୍ତା । ଯୋଗସ୍ତ୍ର ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ପଦାର୍ଥରାଜି ଏବ• ସେସବୁର ଧର୍ମରାଶି ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କରାଳି, ଯିଏକି ସେମାନଙ୍କର ପାରଷରିକ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣତା, ସର୍ଭସାପେକ୍ଷତା ଏବଂ ନିର୍ଭରଶୀଳତାରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । ଆଉ ଏକ ନିବିଡ଼ ସଂପର୍କ ବି ଥାଏ , ଦୃଷାନ୍ତ ସ୍ତୂପ , ଭୌଗୋଳିକ ଆବହମଞ୍ଚଳର ବିଭିନ୍ ଉପାଦାନସମହ ମଧ୍ୟରେ , ଯଥା ଲିଥୋୱିୟର , ଆବହମ୍ୟଳର ନିମୁଭାଗ , ଜଳୀୟ ସର , ମାଟି ଉପରର କ୍ଷ ଧ୍କିସର ଏବଂ ଉପରି ମୂର୍ଭିକା ଏବଂ ପାଣୀଜଗତ । ଭୌଗୋଳିକ ଆବହମଞ୍ଚଳର ଏହିସବୁ ମୌଳିକ ଅଂଶଗ୍ରୁଡ଼ିକ ପରସର ମଧ୍ୟରେ ଉପାଦାନ ତଥା ଶକ୍ତିର ବିନିମୟ କରିଥାଚି ଏବ• ଏହା ଦ୍ୱାରା ଆବହମଞ୍ଚଳରେ ପରିବର୍ଭନ ଘଟିଥାଏ । ପ୍ଥିବୀ ପ୍ଷର ଭୃତାର୍ଢିକ ଗଢ଼ଣ ଭୂତାର୍ିକ ପର୍ଯାଯସମୂହ ଉପରେ ଆଉରି ଅଧିକ ଜଟିଳ ହୋଇଛି, ଏବଂ ନୂତନ ତଥା ଅଧିକ ସଂଗଠିତ ଧରଣର ପାଣୀ ଏବଂ ଉଦ୍ଭିଦସବୁ ଦେଖା ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହିସବୁ ସହିତ ମିଶିଥାଏ ନୂଆ, ଆଉରି ଢଟିଜ ଜୈବିକ ମିଶ୍ରିତ ପଦାର୍ଥସମୂହର ବିକାଶ । ନୂଆ ଧରଣର ମୂର୍ଭିକାର ଉଦ୍ଭବ ଘଟୁଛି । ନୂଆ ନୂଆ ଜୀବ ଏବଂ ମୂର୍ଭିକାର ଉଦ୍ଭବ ଫଳରେ

ଭମି, କଳ ଏବଂ ମହାସାଗରର ରାସାୟନିକ ଗଠନରେ ଜଟିନ୍ନତା ଦେଖାଯାଇଛି । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଆବହମଷଜ ମଧ୍ୟ ଆଉରି ଜଟିକ ପାଲଟିଛି । ମାନବ ସଭ୍ୟତାର ବିକାଶ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍କେ ଆମ ପୃଥିବୀର ଚରିତ୍ର ଉପରେ ନୂଆ ପ୍ରାବ ପଡ଼ୁଛି । ଏବ• ଏହିସବୁ ପ୍ରାବ ସବ୍ବବେଳେ ଅଞିବାଚକ ନୁହେଁ । ଭୌଗୋଳିକ ଆବହମଷ୍ତଳରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବେ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ପ୍ରକାଶ ପାଉଛି ଏକର୍ଟିଆ ପ୍ରଞିପତିମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍କୃତିକୁ ଲେଭ୍ପୀ ଶୋଷଣ ଫଳରେ, ବୈଜ୍ଞାନିକ ଏବ• କାରିଗରିଗତ ବିପୁବ କାଳରେ ଦୂତ ଶିକ୍ତ ଉହାଦନର ବିକାଶ ହେତୁ ଏବଂ ପ୍କୃତି ଉପରେ ସମାଜର ପ୍ରାବର ଯୋଜନାବହ ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ନିକ୍ଷକ୍ତଶର ଅଭାବ ଫଳରେ । ଏହା ଆବହମଞ୍ଚଳୀୟ ସ॰କଟ ସଞ୍ଚି କରୁଛି ଏବ• ତେଣ୍ ଏହିସବ୍ ପରିବର୍ତ୍ତନ ବହୁଦିଗରୁ ଘୋର ବିପର୍ଣ୍ଣୟ ସର୍ପ ହୋଇଛି । ଆବହମଞ୍ଚଳୀୟ ବିରୋଧିତା ହୁଏତ ବହୁବିଧ କାରଣରୁ ଦେଖା ଦେଇ ପାରେ । ସେସବ୍ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ସ୍ଥାନୀୟ କାରଣ ମଧ୍ୟ ରହିଛି : ସଥା ଭାରତର ସେଉଁସବ ଅଞ୍ଚଳ ମରୁରମିର ପାର୍ଣ୍ଣବର୍ତ୍ତୀ, ସେସବୁ ଜାଗାରେ ସଘନ ପଶ୍ୟରଣ, ବିଶେଷତଃ, ଛାଗଳ ଗ୍ୱରଣ ହେତୁ ମୂର୍ଭିକା କ୍ଷୟ ଘଟେ ଏବଂ ମରୁଭୂମି ମାଡ଼ି ଗ୍ୱଲେ । ରାଜସାନର କେତେକ ଅଞ୍ଚଳରେ ମରୁଭ୍ମି ବର୍ଷକୁ ପ୍ୟ କିଲେମିଟର ଲେଖାଏଁ ମାଡ଼ି ମାଡ଼ି ଗୁଲିଛି । "ପଶ୍ୟରଣ ଏବଂ ଗ୍ରଣ ଭୂମିର କ୍ଷୟ" ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସ୍ତ୍ର ଫଳରେ ଜଟିଳ ସମସ୍ୟାରାଳି ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ , କାରଣ , ଅର୍ଦ୍ଧମରୁ ଅଞ୍ଚଳର ଅଧିବାସୀମାନଙ୍କର ଅନେକ ସମୟରେ ମୁଖ୍ୟ ବେଭସା ହେଉଛି ପଶ୍ପାଳନ |

ବହୁଗତ ବାହବତ। ମଧ୍ୟରେ ବସ୍ଥ, ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ଏବଂ ଘଟଣାବଳୀ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ରସମୂହ ବହୁବିଧ । ସେସବୁ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ବା ବାହ୍ୟିକ ହୋଇ ପାରେ, ଆଶୁ ବା ପରୋକ୍ଷ, ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ବା ବିପରୀତ, ଅସଷ୍ଟ ବା ସଷ୍ଟ, ଆବଶ୍ୟକୀୟ ବା ଆକସ୍ୱିକ, ଅନିବାର୍ଣ୍ଣ ବା ବାର୍ଣ୍ଣ ଆଦି ହୋଇ ପାରେ । ଚଳମାନ ବସ୍ଥର ମୌକିକ ରୂପରାଶି ଅନୁଯାରୀ ଯୋଗସୂତ୍ରସମୂହକୁ ଭୌତିକ, ରାସାୟନିକ, କୈବିକ ଏବଂ ସାମାକିକ ଭାବେ ଶ୍ରେଣୀବଦ୍ଧ କରାଯାଇ ପାରେ । ମହାକାଗତିକ ଏବଂ କାଗତିକ ପାରାମିଟର, ସାଧାରଣତ୍ୱର ମାନ ଆଦି ଅନୁଯାରୀ ମଧ୍ୟ ସେସବୁକୁ ଚିହିତ କରାଯାଇ ପାରେ । ପ୍ରପଞ୍ଚରାକିର ନିୟମାନୁଗ, ଯୁକ୍ତିସମ୍ମତ ଯୋଗସୂତ୍ର ସଂପର୍କରେ ଜ୍ଞାନ ହେଉଛି ବିଶେଷ୍ପ ରୂତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ।

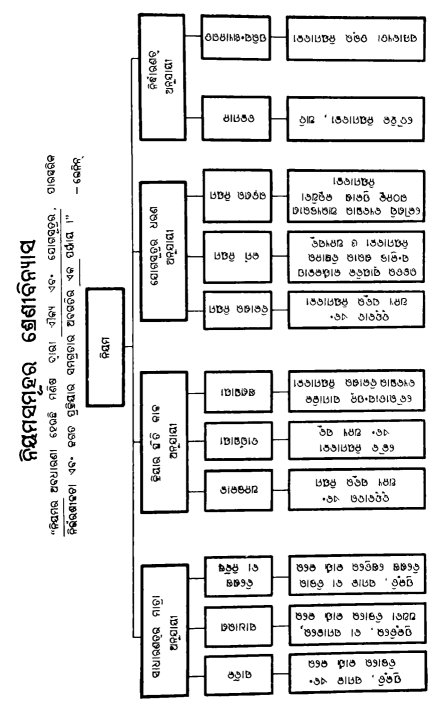
#### ୩ – ନିୟମର ଅବଧାରଣ।

ନିୟମ ବୋଇଲେ କ'ଣ ? ଏହା ପଦାର୍ଥରାଚ୍ଚି ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ କିମ୍ବା ଯୋଗସୂତ୍ରଠାରୁ ଅନେକ ଭିନ୍ନ । ସର୍ବୋପରି ନିୟମ ହେଉଛି ପ୍ରକୃତିରେ ସାଧାରଣତ୍ୱର ଏକ ରୁପ । ଏହା ସେହିସବୁ ସାଧାରଣ ଏବଂ ସାଦୃଶ୍ୟକୂ ନେଇ ଗଠିତ , ଯିଏକି ପ୍ରପଞ୍ଚରାକିର ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଗୋଷୀ ମଧ୍ୟରେ ସହକାତ ଏବଂ ତଦନୁଯାୟୀ ସେସବୁର ଏମିକ୍ୟକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । କୌଣସି ଏକ ନିୟମ ନିହିଁଷ କେତେକ ଅବସାରାକିରେ କାର୍ୟକର ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ସେଥିରେ ବ୍ୟତିକ୍ରମ ବୋଇି କିଛି ନଥାଏ । ଧାନ ଗଛର ମଞ୍ଚିରୁ କେବକ ଧାନ ଗଢ଼ା ହୁଏ, ଅନ୍ୟ କିଛି ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ଯେଉଁ ପଦାର୍ଥ ପିଷ୍ଠକୁ ନେଇ ଗଠିତ ସେସବୁ ମହାକର୍ଷଣ ନିୟମର ଅନୁବର୍ଭୀ । ଯେଉଁଠି ପଣ୍ୟ ଉସାଦନ ହୁଏ ସେଇଠି କେବଳ ମୂଲ୍ୟ ନିୟମଟି କାର୍ୟକାରୀ ହୁଏ । ତେଶୁ କରି ନିୟମ ବସ୍ଥମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଅଭିନ୍ନତାକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ଏବଂ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଆବଶ୍ୟକୀୟତା ଏବଂ ଅନିବାର୍ୟତାକୁ ଉପସାପିତ କରେ । ଏଥିରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ପ୍ରପଥ୍ଚରାହି ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ସାୟୀ ଏବଂ ପୁନରାବର୍ତ୍ତକ ଯୋଗସୂହ୍ୟମୂହ । ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ, କୌଣସି ଏକ ବୈରିତାପୃଣ୍ଣ ସମାଜରେ ଶ୍ରେଣୀସମୂହ ତଥା ଶ୍ରେଣୀ ସଂପର୍କରାକି କିପରି ପରିବରିତ ହେଉଛି, ସେଥିରେ କିଛି ଯାଏ ଆସେ ନାହିଁ । ଯେପର୍ୟତ ସେଥିରେ ଶୋଷକ ଏବଂ ଶୋଷିତମାନେ ଥିବେ, ସେପର୍ୟତ ସେମାନେ ସର୍ବଦା ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମରେ ଇିଷ ରହିବେ । ଯେପର୍ୟତ ସାମ୍ରାକ୍ୟବାଦୀ ଉସୀଡ଼ନ ଥିବ, ସେପର୍ୟତ ଲେକେ ତା ବିରୁଦ୍ଧରେ ଇଡ଼େଇ କରି ଯିବେ ।

ବସ୍ଥସମୂହ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ମଧ୍ୟରେ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ସଂପର୍କ ହେଉଛି ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ସମାଜର ଦ୍ୟିବାଦର ସବୁଠାରୁ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ ବୈଶିଷ୍ୟ । ଲେକେ ଗ୍ୱହାରୁ ବା ନଗ୍ୱହାରୁ ନିୟମରାକି ବସ୍ଥନିଷ ଭାବେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ମଣିଷଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ, ମଶିଷର ଚେତନାର ବାହାରେ ନିୟମରାକି ଅବସ୍ଥାନ କରିବା ଅର୍ଥ ନୁହେଁ ଯେ, ସେସବୁ ବିରୁଦ୍ଧରେ ମଣିଷ ହେଉଛି ଶକ୍ତିହୀନ ।

ମଶିଷ ତା'ର ବ୍ୟାବହାରିକ କାର୍ୟକଳାପରେ ଅବହିତ ନିୟମରାଳିକୁ ବ୍ୟବହାର କରିଥାଏ । ସେସବୁର କାର୍ୟକାରିତା ଅବହାରାଳିକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରି ସେସବୁର କାର୍ୟର ଚରିତ୍ର ତଥା ଫଳାଫଳକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରି ପାରେ । ଦୃଷ୍ଟାଡ ସ୍ୱରୂପ, ଏକ ମହାକାଶ ଯାନରେ ଭାରହୀନ ଅବହା ଥିଲେ ମଧ୍ୟ କୃତ୍ରିମ ଭାବେ ସେଠାରେ ମହାକର୍ଷଶ ଶକ୍ତି ସୃଷ୍ଟି କରାଯାଇ ପାରେ । ସମାଜର ନିୟମାବଳୀର ବିଷେଷ ଇଷଣସମୂହ ରହିଛି ଏବଂ ସେସବୁ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ କାର୍ୟକଳାପରେ, ଯେଉଁମାନେ ହେଉଛଡି ଇତିହାସର ପ୍ରକୃତ ସ୍ରଷ୍ଟା । ସାମାଜିକ ଜୀବନର ନିୟମରାଜିକୁ ଜାଣିଲ ପରେ ଲେକେ ଉଦେଶ୍ୟମୂଳକ ଭାବେ ଐତିହାସିକ ବିକାଶର ଗତିପଥକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରି ପାରତ୍ତି ।

ଏ ବୟ୍ଥନିଷ କଗତରେ ନାନା ଧରଣର ନିୟମ ରହିଛି । ତଥାକଥିତ ଭୌତିକ ଗତିଭହାଦକ ନିୟମରାକି ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ପଦାର୍ଥର ଛିତି ତଥା ଗତିକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିଡ କରିଥାଏ । ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ, ଗାଲିଲିଓ ଏବଂ କେପଇର୍ଙ୍କ ବ୍ୟୋମ-ଯବ୍ଦଦିଦ୍ୟାର ନିୟମାବଳୀ, ଉତ୍ତ ବୟୁର ବଚ୍ଚଗତିକୁ ନିୟବଣ କରିବାର ନିୟମ, ଜୀବତ ପ୍ରାଣୀର



Digitized by srujanika@gmail.com

କାର୍ଯକଳାପର ନିୟମାବଳୀ, ଆଦି । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ଯେଉଁସବୁ ନିୟମ କେବଳ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକାଶ ପାଏ, ସେସବୁକୁ ସାଧାରଣତଃ ପରିସଂଖ୍ୟକ ନିୟମ ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ଗ୍ୟାସ୍ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଅଣୁରାଶିର ବିଶୃଙ୍ଖଳ ଗତିବିଧି, କ୍ଷୁଦ୍ରାତିକ୍ଷୁଦ୍ର ଅଣୁରାକିର ଆଚରଣ, ସମାକର ବହୁ ଜନସଂଖ୍ୟାଗତ ପ୍ରକିୟାକୁ ସେଥା, ୧୦୬ : ୧୦୦ ଆନୁପାତିକରେ ପ୍ରକାଶ ପାଉଥିବା ପୂଅ ଏବଂ ଝିଅମାନଙ୍କ ଜନୁ ହାରର ଆତଃସଂପର୍କକୁ) ନିୟବଣ କରେ ପରିସଂଖ୍ୟାନଗତ ନିୟମରାକି । ଗତିସଂକ୍ରାତ୍ତ ନିୟମରାଳିକୁ କାଣି ପାରିଲେ, ନିଦିଷ୍ ଏକ ପ୍ରପଞ୍ଚର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଏବଂ ତା'ର ଧର୍ମ ତଥା ଅବସ୍ଥା ସଂପର୍କରେ ଖୁବ୍ ସଠିକ ଭାବେ ଭବିଷ୍ୟଦବାଣୀ କରିବା ସମ୍ଭବ ହୁଏ । ଅଥତ ପରିସଂଖ୍ୟାନଗତ ନିୟମାବଳୀ ଅନୁରୂପ ପ୍ରପଞ୍ଚର ପରିବର୍ଭନର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ବା ସମ୍ଭାବ୍ୟତାର ପରିମାଣକୁ ନିର୍ବାରଣ କରିବାର କେବଳ ଭିରି ରୁପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ ।

ନିୟମସମୂହର କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ଷେତ୍ର ବା ସାଧାରଣୀକରଣର ଓରକୁ ଚିନି ଭାଗରେ ଭାଗ କରି ଦିଆଯାଇ ପାରେ, ସଥା, ବିଶେଷ, ସାଧାରଣ ଏବଂ ସାର୍ବିକ । ବିଶେଷ ନିୟମସକଳ କେବଳ ବସ୍ଥର ନିହିଁଷ ଏକ ଗତିରୂପ ବା କେତେକ ନିହିଁଷ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳି ପ୍ରତି ପ୍ରଯୋକ୍ୟ । ସାଧାରଣ ନିୟମରାକି ଅଜିବ ଏବଂ ଜୌବ ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟରେ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ସାମାଳିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଡ଼ଶରାଜିର ବିକାଶର ନିୟମାବଳୀ, ମାନବ ଇତିହାସରେ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ହୁଏ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ସାଧାରଣ ନିୟମରାକି କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ବିଶେଷ ଏବଂ ସାଧାରଣ ନିୟମରାଜିର ସାଥେ ସାଥେ ବସ୍ଥଗତ ଜଗତରେ ଆବଶ୍ୟକୀୟ, ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ପୁନରାନୁଜମିକ ଯୋଗସୂତ୍ରସମୂହ ରହିଛି, ଯିଏକି ମାନବ ଚିତ୍ତା ସମେତ ପ୍ରକୃତି ତଥା ସମାକର ସମସ୍ତ ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଜି ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ । ସେସବୁ ହେଉଛି ସାର୍ବିକ ନିୟମାବଳୀ ଏବଂ ସେସବୁ ମଧ୍ୟ ଦ୍ୟୁବାଦର ନିୟମରାଶି ହିସାବରେ କଥିତ । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଅଛି, ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ସ୍ରରୁପ, ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳିର ସାମଣିକ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣତାର ନିୟମ, ସଂଖ୍ୟାଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନରୁ ଗୁଣଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନକୁ ଭରରଣର ନିୟମ । ସେସବୁର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ବିଶ୍ୱକଗତର ସମଗ୍ରତାକୁ ଅବଧାରଣା କରିବା ସନ୍ଦବ ହୁଏ ।

### ୪ – ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱବାଦ ଏବ∙ ଅଧିବିଦ୍ୟାବାଦ

ବସ୍ଥର ସ୍ୱରତିଶୀଳତ। ଏବଂ ସାବିକ ବିଶ୍ୱଯୋଗସୂତ୍ରର ବିକାଶ ମଧ୍ୟରୁ ତା'ର ବହୁବିଧ ବିଶେଷ ରୂପସମୂହର ଅକ୍ୟୁଦୟ ଘଟେ, ଯିଏକି ବସ୍ଥନିଷ ବାଡବତାର ଅବିରାମ ବିକାଶକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ବସ୍ଥର ସମଞ ରୂପର ବିକାଶ ଘଟିଥାଏ ତା'ର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ରୂପ ଏବଂ ଅବସାରାଳି ମଧ୍ୟରୁ ।

ଭୌତିକ ରୂପରାଜି କିଭଳି ବିଭିନ୍ନ ଏବଂ ଜଟିଳ ହୁଏ , ସେ କଥା ଆମେ ବିଶରେ ଘଟ୍ଥିବା ପରିବର୍ତ୍ତନରାଳିର ସାଧାରଣ ଦୃଷ୍ୟକୁ ଇଷ୍ୟ କରେ ଜାଣି ପାରେ । ୧୮,୦୦୦ ନିୟତ ବର୍ଷ ଆଗେ ଆମ ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱର ଜଗତର ଅବରା ଯାହା ଥିଇ , ଆକି ତାହା ଗୁଣଗତ ଭାବେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ । ଏ ଛାୟାପଥ ଏବଂ ଚାରକାସମୂହ ସେତେବେଳେ ନଥିଲେ , ବସ୍ତୁ ସେତେବେଳେ ଥିଲ ଖୁବ୍ ଘନ ଏବଂ ଅତି ଉରସ୍ତ । ବସ୍ଥ୍ୟବଂ ବିରୋଧ ବସ୍ତର (antimatter) ଅଣ୍ଟରାଶି ମଧ୍ୟରେ ସଘନ ପ୍ରତିୟାମାନ ଘଟୁଥିଲା । ତାପାଙ୍କ କମିସିବା ଫଳରେ ପୂାଳମା ମଧ୍ୟରେ ଆଲେକ ଉପାଦାନସମହର ସଂଶ୍ୱେଷଣ ଘଟିଲ । ପୋଟନସବ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ୍ଗୁଡ଼ିକ ସହିତ ମିଶ୍ରିତ ହୋଇ ଉଦ୍ଢାନ ସୃଷି କଲେ ଏବ• ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କଲ । ପ୍ରାୟ ୧୨,୦୦୦ ନିୟୃତ୍ରରୁ ୧୫,୦୦୦ ନିୟତ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ବିଭିନ୍ନ ଛାୟାପଥରେ ବସ୍ଥୁ ଠୁଳୀକୃତ ହେବାକୃ ଲଗ୍ରିଲ । ସୌରଚ୍ଚଗତ ଏବଂ ପୂଥିବୀ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥିଲ ୫,୦୦୦ ନିୟୃତ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ । ବିକାଶର ବେଗ କ୍ରମଶଃ ତ୍ରାନ୍ତିତ ହେବାକୁ ଇଗିଲ । ପ୍ରାୟ ୩,୦୦୦ ନିୟୃତ ବର୍ଷ ଆଗେ ମୂଳ କୋଷର ଅମୁ ଏବଂ ଖାଦ୍ୟସାର ମଧ୍ୟରେ ସମ୍ମିଶ୍ୱଣରୁ ଜାତ ବସ୍ଥୁ ମଧ୍ୟରୁ ଜୀବନର ଅନ୍ୟୁଦୟ ଘଟିବାକୁ ଇଗିଲ । ଆଦିମ ଏକକୋଷୀ ପ୍ରାଣୀର ଅଭ୍ୟୁଦୟ , ଅବଶ୍ୟ , ଘଟିଥିଇ ଅନେକ ପରେ । ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ, ଜୀବନର ଆଉରି ଜଟିଳ ରୂପମାନ ଜନୁ ନେଇଥିଇ । ମଣିଷର ବିକାଶ ଘଟିବାକୁ ଲଗିଥିଲ ପ୍ରାୟ ଦୂଇ ନିୟୃତ ବର୍ଷ ପ୍ରବ୍ଦି ଏବଂ କେବଳ ୪୦,୦୦୦ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ପଶ୍ଚକଗତରୁ ତା'ର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଥିଲ । ଏହି ସମୟରେ ଆଦିମ ମାନବ ସମାଳର ବିକାଶ ଘଟିବାକୁ ଲଗିଲ । ତା'ପରେ ବିକାଶ ଆଉରି ବେଗବାନ ହେବାକୁ ଇଶିଲ, ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମ୍ହ, ସାମାଳିକ ଗଢ଼ଣ ଏବଂ ସାମାକିକ ଚେଚନା ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ପରିବର୍ଭନମାନ ଘଟିଲ । ପ୍ରାୟ ୫,୦୦୦ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ସମାଜରେ ହେଇ ଶେଣୀ ବିଭାଗ ଏବଂ ଏହାର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ, ବୈରିତାପ୍ର୍ଷ ଦାସମାଲିକ, ସାମନ୍ତବାଦୀ ଏବଂ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ସାମାଢିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଢ଼ଶସମହରେ ଦେଖା ଦେଇ ଶୋଷଣର ବିଭିନ୍ ରୂପରାଶି । ଷାଠିଏ ବର୍ଷରୁ ଅଧିକ କାଳ ଆଗେ ସମାଜବାଦୀ ସମାଜର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଲ, ଶୋଷଣମୁକ୍ତ ଶ୍ମିକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାରସରିକ ସହାୟତା ତଥା ସହଯୋଗ ଉପରେ ଭିରି କରି ଲେକମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଦେଖା ଦେଇ ଗ୍ରଣଗତ ଭାବେ ନୂତନ ସଂପର୍କ ।

ଏହି ସମୟ ତଥ୍ୟ କଗତର ବିକାଷକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବା ପାଇଁ ବାଧ୍ୟ କରିଥାଏ । ଆଜିକାଲି ଏଭକି କୌଣସି ଦାର୍ଶନିକଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ନାହିଁ, ଯିଏକି ଏସବୁକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରବି, ଜଗତର ଅପରିବର୍ଭନୀୟତା ସଂପର୍କରେ ପାରମ୍ପରିକ ଅଧିଭୌତିକ ଅବଧାରଣାର ପ୍ରଭୁତ୍ୱ କାଳରେ ସେପରି ଥିଇ । କିନ୍ତୁ ଏହା ସର୍ବ୍ଦେ, ବିକାଶକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଦ୍ୟୁବାଦକୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିବା ସମ୍ଭବ । ଏହା ନିର୍ଭର କରେ ବିକାଶର ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ କିପରି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଉଛି । "ବିକାଶର ହେମବିକାଶ) ଦୁଇଟି ମୌଳିକ ଅେଥବା ଦୂଇଟି ସମ୍ଭାବ୍ୟ ? ବା ଦୂଇଟି ଐତିହାସିକ ଭାବେ

9\*

କାର୍ଯକଳାପର ନିୟମାବଳୀ, ଆଦି । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ଯେଉଁସବୁ ନିୟମ କେବକ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକାଶ ପାଏ, ସେସବୁକୁ ସାଧାରଶତଃ ପରିସଂଖ୍ୟକ ନିୟମ ବୋଇି କୁହାଯାଏ । ଗ୍ୟାସ୍ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଅଣୁରାଶିର ବିଶୃଙ୍ଖକ ଗତିବିଧି, କ୍ଷୁତ୍ରାତିକ୍ଷୁଦ୍ର ଅଣୁରାକିର ଆଚରଣ, ସମାକର ବହୁ ଜନସଂଖ୍ୟାଗତ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ସେତିବିଧି, କ୍ଷୁତ୍ରାତିକ୍ଷୁଦ୍ର ଆନୁପାତିକରେ ପ୍ରକାଶ ପାଉଥିବା ପୂଅ ଏବଂ ଝିଅମାନଙ୍କ ଜନ୍ମ ହାରର ଆତଃସଂପର୍କକୁ) ନିୟତଣ କରେ ପରିସଂଖ୍ୟାନଗତ ନିୟମରାଳି । ଗତିସଂକ୍ରାତ ନିୟମରାଜିକୁ କାଣି ପାରିଲେ, ନିବିଁଷ୍ଣ ଏକ ପ୍ରପଞ୍ଚର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଏବଂ ତା'ର ଧର୍ମ ତଥା ଅବସ୍ଥା ସଂପର୍କରେ ଖୁବ୍ ସଠିକ ଭାବେ ଭବିଷ୍ୟଦବାଣୀ କରିବା ସୟବ ହୁଏ । ଅଥଚ ପରିସଂଖ୍ୟାନଗତ ନିୟମାବଳୀ ଅନୁରୁପ ପ୍ରପଞ୍ଚର ପରିବର୍ତ୍ତନର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ବା ସମ୍ଭାବ୍ୟତାର ପରିମାଣକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବାର କେବଳ ଭିଭି ରୁପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ ।

ନିୟମସମୂହର କାର୍ଯକାରୀ ଷେତ୍ର ଦା ସାଧାରଣୀକରଣର ଞରକୁ ଡିନି ଭାଗରେ ଭାଗ କରି ଦିଆଯାଇ ପାରେ, ଯଥା, ବିଶେଷ, ସାଧାରଣ ଏବଂ ସାର୍ବିକ । ବିଶେଷ ନିୟମସକଳ କେବଳ ବସ୍ଥର ନିହିଁଷ ଏକ ଗତିରୂପ ବା କେତେକ ନିହିଁଷ ପ୍ରପଞ୍ଚରାହି ପ୍ରତି ପ୍ରଯୋହ୍ୟ । ସାଧାରଣ ନିୟମରାଢି ଅକୈବ ଏବଂ କୈବ ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟରେ କାର୍ଯକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ସାମାନ୍ଦିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଢ଼ଶରାହିର ବିକାଶର ନିୟମାବଳୀ, ମାନବ ଇତିହାସରେ କାର୍ଯକାରୀ ହୁଏ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ସାଧାରଣ ନିୟମରାହି କାର୍ଯକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ବିଶେଷ ଏବଂ ସାଧାରଣ ନିୟମରାହିର ସାଥେ ସାଥେ ବସ୍ଥଗତ କଗତରେ ଆବଶ୍ୟକୀୟ, ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ପୁନରାନୁଜମିକ ଯୋଗସୂତ୍ରସମୂହ ରହିଛି, ସିଏକି ମାନବ ଚିତ୍ତା ସମେତ ପ୍ରକୃତି ତଥା ସମାଜର ସମଞ୍ଚ ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାହି ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ । ସେସବୁ ହେଉଛି ସାର୍ବିକ ନିୟମାବଳୀ ଏବଂ ସେସବୁ ମଧ୍ୟ ଦ୍ୟବାଦର ନିୟମରାଶି ହିସାବରେ କଥିତ । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଅଛି, ଦୃଷ୍ଣାତ ସ୍ୱରୂପ, ପ୍ରପଞ୍ଚରାହିର ସାମୟିକ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣତାର ନିୟମ, ସଂଖ୍ୟାଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନରୁ ଗୁଣଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନକୁ ଉରରଣର ନିୟମ । ସେସବୁର ଦ୍ୟାଖ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ବିଶ୍ୱକଗତର ସମଗ୍ରତାକୁ ଅବଧାରଣା କରିବା ସନ୍ତ ହୁଏ ।

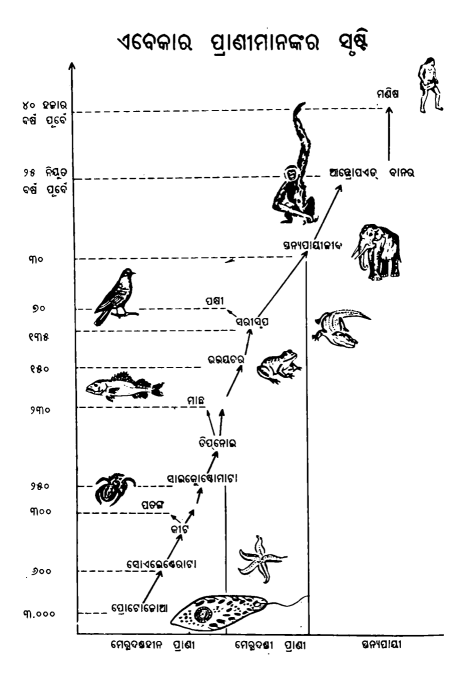
### ୪ – ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱବାଦ ଏବ∙ ଅଧିବିଦ୍ୟାବାଦ

ବକ୍ଷର ସ୍ଗତିଶୀଳତ। ଏବଂ ସାବିକ ବିଶ୍ୱଯୋଗସୂତ୍ରର ବିକାଶ ମଧ୍ୟର୍ବ୍ଧ ତା'ର ବହୁବିଧ ବିଶେଷ ରୂପସମୂହର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟେ, ଯିଏକି ବସ୍ଥନିଷ ବାଷବତାର ଅବିରାମ ବିକାଶକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ବସ୍ଥର ସମଷ ରୂପର ବିକାଶ ଘଟିଥାଏ ତା'ର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ରୂପ ଏବଂ ଅବସ୍ଥାରାକି ମଧ୍ୟର୍ଚ୍ଚ ।

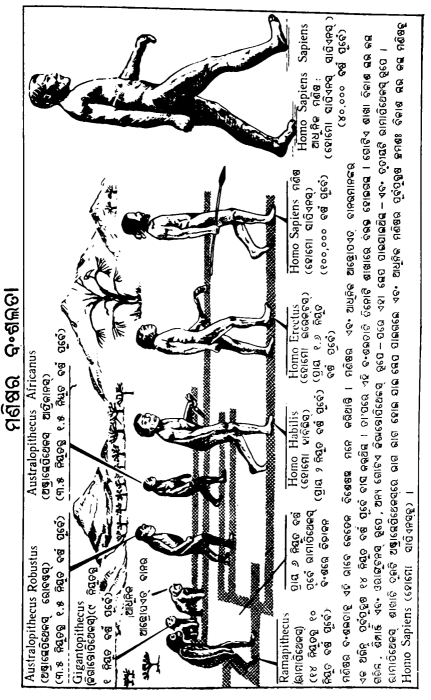
ଭୌତିକ ରୂପରାଜି କିଭଳି ବିଭିନ୍ନ ଏବଂ ଜଟିଳ ହୁଏ, ସେ କଥା ଆମେ ବିଶ୍ବରେ ଘଟ୍ଥିବା ପରିବର୍ରନରାର୍କର ସାଧାରଣ ଦ୍ୟ୍ୟକୁ ଇକ୍ଷ୍ୟ କଲେ କାଶି ପାରେ । ୧୮.୦୦୦ ନିୟୃତ ବର୍ଷ ଆରେ ଆମ ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱସ ଜଗତର ଅବସା ଯାହା ଥିଇ , ଆଜି ତାହା ଗ୍ରଶ୍ରତ ଭାବେ ଭିନ୍ ଭିନ୍ । ଏ ଛାୟାପଥ ଏବଂ ତାରକାସମହ ସେତେବେଳେ ନଥିଲେ . ବ୍ୟ ସେଚେବେଳେ ଥିଲ ଖୁବ୍ ଘନ ଏବଂ ଅତି ଉଇସ । ବସ୍ତୁ ଏବଂ ବିରୋଧ ବସ୍ତର (antimatter) ଅଣ୍ଟରାଶି ମଧ୍ୟରେ ସଘନ ପ୍ରକ୍ରିୟାମାନ ଉଟୁଥିଲ । ତାପାଙ୍କ କମିଯିବା ଫଳରେ ପାଢମା ମଧ୍ୟରେ ଆଲେକ ଉପାଦାନସମହର ସଂଶେଷଣ ଘଟିଲ । ପୋଟନସବ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ୍ଗୁଡ଼ିକ ସହିତ ମିଶ୍ରିତ ହୋଇ ଉଦ୍ଢାନ ସୃଷି କଲେ ଏବ• ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହ ରୂପ ପରିଗ୍ହ କଲ । ପ୍ରାୟ ୧୨,୦୦୦ ନିୟତରୁ ୧୫,୦୦୦ ନିୟୂତ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ବିଭିନ୍ନ ଛାୟାପଥରେ ବସ୍ଥୁ ଠୁଳୀକୃତ ହେବାକୁ ଲଗ୍ଲିଲ । ସୌରଜଗଡ ଏବଂ ପ୍ଥିବୀ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥିଲ ୫,୦୦୦ ନିୟତ ବର୍ଷ ପ୍ରବୀ । ବିକାଶର ବେଗ କ୍ରମଶଃ ତ୍ରାନ୍ତିତ ହେବାକୁ ଲଗିଲ । ପ୍ରାୟ ୩,୦୦୦ ନିୟୃତ ବର୍ଷ ଆଗେ ମୂଳ କୋଷର ଅମୁ ଏବଂ ଖାଦ୍ୟସାର ମଧ୍ୟରେ ସମ୍ମିଶ୍ଣରୁ ଜାତ ବସ୍ଥ ମଧ୍ୟରୁ ଜୀବନର ଅକ୍ୟୁଦୟ ଘଟିବାକୁ ଲଗିଲ । ଆଦିମ ଏକକୋଷୀ ପ୍ରାଣୀର ଅଭ୍ୟୁଦୟ , ଅବଶ୍ୟ , ଘଟିଥିଲ ଅନେକ ପରେ । ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ, ଜୀବନର ଆଉରି ଜଟିକ ରୂପମାନ ଜନ୍ମ ନେଇଥିଲା । ମଣିଷର ବିକାଶ ଘଟିବାକୁ ଲଗିଥିଲ ପ୍ୱାୟ ଦୂଇ ନିୟତ ବର୍ଷ ପ୍ରବ୍ଦେ ଏବଂ କେବଳ ୪୦,୦୦୦ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ପଶ୍ଚଳଗତରୁ ତା'ର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଥିଲା । ଏହି ସମୟରେ ଆଦିମ ମାନବ ସମାଳର ବିକାଶ ଘଟିବାକୁ ଲଗିଲ । ତା'ପରେ ବିକାଶ ଆଉରି ବେଗବାନ ହେବାକୁ ଲଗିଲ, ଉତ୍ସାଦିକା ଶକ୍ତିସମହ, ସାମାଜିକ ଗଢ଼ଣ ଏବଂ ସାମାଜିକ ଚେଚନା ଗୁରୁଚ୍ପୂର୍ଷ ପରିବର୍ରନମାନ ଘଟିଲ । ପାୟ ୫,୦୦୦ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ ସମାଜରେ ହେଇ ଶ୍ରେଣୀ ବିଭାଗ ଏବଂ ଏହାର ପଳ ସ୍ରୂପ, ବୈରିଚାପ୍ର ଦାସମାଲିକ, ସାମନ୍ତବାଦୀ ଏବଂ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ସାମାଳିକ ଅର୍ଥନେ ଚିକ ଗଢ଼ଣସମୂହରେ ଦେଖା ଦେଇ ଶୋଷଣର ବିଭିନ୍ନ ରୂପରାଶି । ଷାଠିଏ ବର୍ଷରୁ ଅଧିକ କାଳ ଆଗେ ସମାନ୍ତବାଦୀ ସମାନ୍ତର ଅନ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଇ, ଶୋଷଣମୁକ୍ତ ଶୁମିକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାରଷରିକ ସହାୟତ। ତଥା ସହଯୋଗ ଉପରେ ଭିଭି କରି ଲେକମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଦେଖା ଦେଇ ଗୁଣଗତ ଭାବେ ନୂତନ ସଂପର୍କ ।

ଏହି ସମସ୍ତ ତଥ୍ୟ ଜଗତର ବିକାଶକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବା ପାଇଁ ବାଧ୍ୟ କରିଥାଏ । ଆକିକାଇି ଏରକି କୌଣସି ଦାର୍ଶନିକଙ୍କୁ ଦେଖିବାକୁ ମିଜେ ନାହିଁ, ଯିଏକି ଏସବୁକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରତ୍ତି, ଜଗତର ଅପରିବର୍ଭନୀୟତା ସଂପର୍କରେ ପାରଙ୍ଖରିକ ଅଧିଭୌତିକ ଅବଧାରଣାର ପ୍ରଭୁତ୍ୱ କାଳରେ ଯେପରି ଥିଇ । କିନ୍ତୁ ଏହା ସର୍ବ୍ଦେ, ବିକାଶକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଦ୍ୟୁବାଦକୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିବା ସମ୍ଭବ । ଏହା ନିର୍ଭର କରେ ବିକାଶର ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ କିପରି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଉଛି । "ବିକାଶର ଜେମବିକାଶ୬ ଦୂଇଟି ମୌଳିକ ଅେଥବା ଦୁଇଟି ସମ୍ଭାବ୍ୟ ? ବା ଦୁଇଟି ଏମିତିହାସିକ ଭାବେ

**9**ª



Digitized by srujanika@gmail.com



ଦୃଶ୍ୟମାନ ?) ଅବଧାରଣା ହେଉଛି : ଅନୁବର୍ତ୍ତନ ଭଳି , ହ୍ରାସ ତଥା ଅଭିବୃଦ୍ଧି ହିସାବରେ ବିକାଶ ଏବଂ ବିରୋଧରାଜିର ଐକ୍ୟ ହିସାବରେ ବିକାଶ (ଐକ୍ୟକୁ ପାରଷରିକ ଭାବେ ସଂପୂର୍ଶ ବିରୋଧ ମଧ୍ୟରେ ବିଭକ୍ତିକରଣ ଏବଂ ସେସବୁର ପାରଷରିକ ସଂପର୍କ) ।

"ଗଚିର, ପ୍ରଥମ ଅବଧାରଣାଟିରେ, ସ୍ୱନିୟତ୍ତଣ, ତା'ର ୟଳିକା ଶକ୍ତି, ତା'ର ଭସ, ତା'ର ଅଭିପ୍ରାୟ ଲୁକ୍କାୟିତ ରହେ (ଅଥବା ଏହି ଭସଟିକୁ ବାହ୍ୟିକ– ଈଣ୍ପର, କର୍ଭା, ଆଦି ବୋଲି ମନେ କରାଯାଏ) । ଦ୍ୱିତୀୟ ଅବଧାରଣାଟାର ମୁଖ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟି ବିଶେଷ ଭାବେ ଦିଆଯାଏ "ସ୍ୱ" ଗତିଶିଳତାର ଭସ ସଂପର୍କିତ ଜ୍ଞାନ ଉପରେ ।

"ପ୍ରଥମ ଅବଧାରଣାଟି ହେଉଛି ପ୍ରାଣହୀନ, ଶୁଷ ଏବଂ ମଳିନ । ଦି୍ତୀୟ ଅବଧାରଣାଟି ହେଉଛି ଜୀବତ । ଏହା ହିଁ କେବଳ ସମୟ କିଛି ବିଦ୍ୟମାନର "ସ୍ଗତିଶିଳତା"ର ଗ୍ବିକାଠିଟି ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ; ଏହା ହିଁ କେବଳ "ଉଛଙ୍ଖନ" ଏବଂ "ଧାରାବାହିକତାର ବିଭଙ୍ଗନ"ର, "ବିରୋଧକୁ ଉତ୍ତରଣ"ର ଏବଂ ପୁରାତନର ବିଧ୍ବସ ଏବଂ ନୂତନର ଅତ୍ୟୁଦୟର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦେଇଥାଏ ।"

ଲେନିନ୍କ ଦାରା ପଦର ବିକାଶର ଏହି ଦୁଇଟି ଅବଧାରଣାକୁ ଉପଯୋଗ କରି ବାଞ୍ଚବତା ବିଷୟରେ ଦନ୍ଦମଳକ ଏବଂ ଅଧିଭୌତିକ ଧାରଣା ସଂପର୍କରେ ଉପରେ ଆମେ ଯାହା ଉଛେଖ କରିଛେ, ତାକୁ ବିବୃତ କରି ପାରିବା । ସର୍ବପ୍ଥମେ, ଦୃହ୍ବାଦ ଏବଂ ଅଧିଭୌତିକବାଦ (ଶେଷୋକ୍ଚଟି ଯେତେବେଳେ ବିକାଶର ତଥ୍ୟକୁ ମାନିବାକୁ ବାଧ୍ୟ ହୁଏ) ଦ୍ୟ ଗ୍ୱଳିକା ଶକ୍ତି, ଜଗତରେ ପରିବର୍ତ୍ତନର ଉହର ମୌଳିକ ଭାବେ ପ୍ଥକ୍ ପ୍ଥକ୍ ସଂଜ୍ଞା ପ୍ଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ଦୃହ୍ବାଦ କହେ, ଏହି ଉହଟି ସ୍ୟୁତ ବସ୍ଥୁ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ଥାଏ ଏବଂ ଅଧିଭୌତିକବାଦ କହେ, ଏହା ବସ୍ଥର ବାହାରେ ଅବସ୍ଥାନ କରେ । ଦୃନ୍ମ୍ଳକ ଅବଧାରଣାରେ ବିକାଶର ର୍କ୍ଳିକା **ଶକ୍ତି ପ୍ରପଞ୍ଚର ବିରୋଧସମୂହକୁ** ନେଇ ଗଠିତ , କିନ୍ତୁ ଅଧିଭୌତିକବାଦରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଥାଏ ବାହ୍ୟିକ ଶକ୍ତିସମହ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ସାବିକ ଭାବେ ବୟୁ କ୍ଷେତ୍ରେ ଏହିସବୁ ଶକ୍ତି ହେଉଛନ୍ତି ଅନପେକ୍ଷ ଆଇଡିଆ, ବ୍ହୁ ବା ଇଖିର) । ଦୃତୀୟତଃ, ଦୃନ୍ବାଦ ବିକାଶକୁ ବିଗ୍ତର କରିଥାଏ ନ୍ତନର ସ୍ୱି ଏବଂ ପ୍ରାତନର ଧୃଂସ ହିସାବରେ, ଜଗତର ନିରବଛିନ୍ନ ନବାୟନର ଧାରା ଏବଂ ଅଗ୍ରମନ ହିସାବରେ । ଅଧିଭୌତିକବାଦ ବିକାଶକୁ ମନେ କରେ ଏକ ଏବଂ ଅଭିନୁ ଗ୍ଣର ଅବିଛିନ୍ ଏବଂ ଶେଷହୀନ ଅନୁବର୍ତ୍ତନ ରୂପେ । ଏହା ବସ୍ଥର ଅକୃତ୍ମି ନ୍ତନ ରୂପର ଅଭ୍ୟଦୟକ ଅସୀକାର କରେ । ବିକାଶ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଆଧେୟକୁ ଦୃହ୍ବାଦ ଏବଂ ଅଧିଭୌତିକବାଦ ଭିନୁ ଭିନୁ ଭାବେ ବ୍**ଝିଥାନ୍ତି । ଦୃହ୍ବାଦ ହେଉଛି ବିକାଶର** ଏକ "ଚୀବନ ଆରୋପକ" ଅବଧାରଣା , ଅର୍ଥାତ୍ , ଏକ ବିଞ୍ଚାନସିଦ୍ଧ ତର୍ ହିସାବରେ ଏହା

\* ฒิ. ଆଇ. ଲେନିନ୍, "On the Question of Dialectics", Collected Works, ทเกศ สม. กเฉเ, ୧୯୭୭, อุ: พรก เ ବୟୁର ସମୟ ପ୍ରକାର ବହୁବିଧ ରୂପକତ। ଏବଂ ବିଭିନ୍ନ ବୈଶିଷ୍ୟ ସହ ତା'ର ସ୍ଗତିଷୀଳତାକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ (ଧାରାବାହିକତା ଏବଂ ଧାରାବାହିକତାହୀନତା, ଜିତିଷୀଳତା ଏବଂ ପରିବର୍ର୍ରନ, କ୍ରମଶଃତା ଏବଂ ଉଚ୍ଛମ୍ପନ, ନେତୀକରଣ ଏବଂ ଭରରାଧିକରଣ, ଆଦି) । ଏହାର ବିପରୀତରେ, ବିକାଶର ଅଧିଭୌତିକ ମତବାଦ ହେଉଛି "ପ୍ରାଣହୀନ" ଏବଂ "ଅସଷ୍ଟ", କାରଣ ଏହା ହେଉଛି ଅତୀବ ସଂକାର୍ଶ, ଗତିର ସମୟ ସମୃଦ୍ଧ ଦିଗଗୁଡ଼ିକୁ ଆଇିଙ୍ଗନ କରିବାକୁ ବା ତା'ର ବିରୋଧସମୂହକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ଅକ୍ଷମ । ଅଧିଭୌତିକବାଦ ହେଉଛି ଏକ ଏକଦିଗଦର୍ଶୀ ଚିନ୍ତାପଦ୍ଧତି, ଯିଏକି ଜଗତରେ ପ୍ରତୀୟମାନ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଯେକୌଣସି ଏକ ନିହିଁଷ ଇକ୍ଷଣକୁ ଅନପେକ୍ଷ ବୋଲି ବିଗ୍ତର କରେ ।

କଗତର ଅଧିରୌତିକ ଆରିମୁଖ୍ୟ ବିରିନ୍ନ ତର୍ରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ : ବସ୍ଥର ବିରିନ୍ନ ଗତି ରୂପ ଅନ୍ତର୍ଗତ ପଦାର୍ଥରାଜି ମଧ୍ୟରେ ଗୁଣଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରିବାରେ (ଯତ୍ତବିଦ୍ୟା) ; ଛିରତା (ଭାରସାମ୍ୟତାର ତର୍ବୁ) ବା ପରିବର୍ଭନର (ଆପେକ୍ଷିକତା) ମୁହୂର୍ଭଗୁଡ଼ିକୁ ଅନପେକ୍ଷ ମନେ କରିବାରେ ; ଛାବର ଉପାଦାନସମୂହର ମତବାଦରେ ; ଗତିଶୀଜ ବସ୍ଥଠାରୁ ଛାନ ଆଉ କାଳକୁ ପୃଥକ୍ କରିବାରେ ; ଛାନ ଏବଂ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ଜଗତର ଅନ୍ତିମତାକୁ ସ୍ତ୍ରୀକାର କରିବା , ଆଦିରେ ।

ଅତୀତ ଭଳି, ଆଳିକାଲି ବହୁ ବୁକୁଆ ପଞିତ ବିକାଶ ସଂପର୍କରେ ଚିତା କରିଥାନି ସେଇ ନୂତନତ୍ ବଳିତ ହମବିବର୍ରନତାର ମନୋଭାବ ନେଇ, ଲେନିନ୍ ଯାହାକୁ ସମାଲେଚନା କରିଥିଲେ । ଅର୍ଥାତ୍, ତାହା ହେଉଛି ସଂପୂର୍ଷ ହମବିବର୍ରନବାଦୀ, ଦ୍ୟୁ, ଉଛଙ୍ମନ ବା ମୌଳିକ ଭାବେ ଗୁଣଗତ ପରିବର୍ରନ ବିବଳିତ ହମାଗତ ପ୍ରହିୟା । ଦୃଷାତ୍ତ ସ୍ୱରୂପ, ସେସବୁ ତର୍ ହେଉଛି ବହୁବିଧ ବୁକୁଆ ଏବଂ ସଂସାରବାଦୀ "ହେଣୀ-ଷାତ୍ତି" ଏବଂ ପୁଞ୍ଚିବାଦର "ଶିକୋରର" ସମାଳକୁ ରୂପାତରଣ, ଆଦି ତର୍ବରାଳି । ଏହା ହଡ଼ା, ଆଳିକାଲି ବିକାଶର ମୌଳିକ ଭାବେ ଅଣଦ୍ୟ୍ବଦାଦୀ ମତସମୂହ, ଯଥା, ଏହାକୁ "ମହାନ୍ ଭଛଙ୍ମନ"ର ଧାରାବାହିକତା ଏବଂ ସାୟୀ ଧିଂସମୂଳକ ନେତୀକରଣ ବୋଲି ବିଷ୍ର କରିବା ।

ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃନ୍ଦାଦ ହେଉଛି ଅଧିଭୌତିକବାଦ ଏବଂ ତା'ର ସମୟ ପରିପ୍ରକାଶର ବିରୋଧୀ । ଦୃନ୍ଦାଦୀ ଅବସାନରୁ ହିଁ କେବଳ ବସ୍ଥରତ କଗତ ଏବଂ ବିକାଶର ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ନିୟମକୁ କାଶି ହୁଏ । ଏହିସବୁ ମୌକିକ ନିୟମ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ ବିରୋଧସମୂହର ଏୀକ୍ୟ ଏବଂ ସଂଗ୍ରାମର ନିୟମ, ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନରୁ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନକୁ ଉଭରଣ ଏବଂ ପହାଦବସାନ ଏବଂ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ନିୟମ । ଏହିସବୁ ନିୟମ ସେସବୁର ସମଗ୍ରତା ମଧ୍ୟରେ ତା'ର ସବୁଠାରୁ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ଦିଗଗୁଡ଼ିକର ସମନ୍ୟତାକୁ ନେଇ ବିକାଶ ପ୍ରକ୍ରିଯାର ଆଧେୟକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ; ଅର୍ଥାତ୍, ଏହାର ମୂଳଭସ, କାର୍ଯଯେହତି ଏବଂ ଗତିମୁଖକୁ ।

# <u>ଖଷ ପରିଛେଦ</u> ବିକାଶର ଉ**ସ ହିସାବରେ ବିରୋଧସମୂ**ହ

ବ୍ୟର ପାଥମିକତାକ ଅସୀକାର କରିବାକୁ ଯାଇ ଭାବବାଦୀମାନେ ସଦାସର୍ବଦା ତା'ର ସ୍ବିକାଶ ଶକ୍ତିକୁ ବି ଅସ୍ଥାକାର କରିଥାଡି । ଅଞିତ୍ମାନ ସବୁ କିଛିର ଗତିଶାଳତାର କାରଣ ଏବଂ ଉହକୁ ସେମାନେ, କିରିଟ୍, ଆତ୍ମା, ଇଛାଶକ୍ତି ବା ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ ଏବଂ ସର୍ବସଷ୍ଟା ବହୁ ଭଳି ଅଭୌଚିକ ସରାର ସ୍କନମୂଳକ କାର୍ୟକଳାପ ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି । "ଏହି ଅଦ୍ୱିତ ହେଉଛଚି (ଗୌଣ) ବୁହୁ, ଏ ହେଉଛଚି ଇନ୍ଦ୍ର, ଏ ହେଉଛଚି ପ୍ରଚାପ୍ତି: ଏ ହେଉଛରି ଏହିସବ ଦେବତା; ଏ ହେଉଛରି ସେହିସବ୍ ପଞ୍ଚ ମହାଭ୍ତ , ଯଥା, ୫ିଚି, ଅପ୍, ତେଜ, ମରୁତ୍, ବ୍ୟୋମ ; ଏବଂ ଏ ହେଉଛଚି ସେଇସବୁ ବ୍ହତ୍ ପ୍ରାଣାସମୂହ ଷୁଦ୍ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କ ସମେତ , ଯେଉଁମାନେ କି ହେଉଛଡି ଅନ୍ୟମାନଙ୍କର ଳନୁଦାତା ଏବଂ ଯୂଗ୍ଣ ରୂପେ ବିବେଚିଚ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ସମୟ ଚଳମାନ ବା ଉଡ଼୍ଚ ଏବଂ ଅଚଳନ୍ତ ପାଣୀସମହ । ଏ ସମଞ୍ଚଳର ଚେତନା ସେମାନଙ୍କ ବାଞ୍ଚବତା ପହାୟକଙ୍କ ଇଳି; ଏମାନେ ସମସ୍ତେ ଚେତନା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରୋଚିତ ହୋଇଥାତି । ବିଶ୍ ବହୁାଞର ଚକ୍ଷ୍ ଇକି ଚେତନା ରହିଛି, ଚେତନା ହେଇଛି ତା'ର ଶେଷ । ଚେତନା ହେଇଛି ବହୁ । କଗତ ପରିଷ୍ଳିତ ହୁଏ (ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି) ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା (ସ୍ପ•୍) । ଜ୍ଞାନ ହେଉଛି ତା'ର କାରଣ , ଞାନ ହେଉଛି ବ୍ୟୁ" ା<sup>\*</sup> ଗ୍ୀକ୍ ଦାର୍ଶନିକ ଆରିଷ୍ଟୋଟଲ (୩୮୪-୩୨୨ ଖ୍1:ପୂ:) ବସ୍ଥକୁ ନିଷ୍ଠିୟ ଏବଂ ରୂପହୀନ ବୋଇି ବିଗ୍ୱର କରୁଥିଲେ ଏବଂ ଅଭୌତିକ ରୂପକୁ କାର୍ଣ୍ଣକଳାପର ମୂଳ ବୋଲି ମନେ କରୁଥିଲେ । ତାଙ୍କ ମତରେ ସମୟ ଗତିର ଶେଷ ଉହ ହେଉଛି "ସବୁ ରୂପର ରୂପ", ଇଶ୍ର – "ଅଚଳମାନ, ସର୍ବମୁଖ୍ୟ ଗ୍ଳକ" । ଭାବବାଦୀ ହେଗେଇ୍ଙ୍କ ମତରେ ପ୍କୃତିର ମୂଳ ଉହ ହେଉଛି ଚାଙ୍କର ଅନପେକ୍ଷ ଆଇଡିଆ । ନିଓଥୋମିକମ୍ର ଆଧିନିକ ଧର୍ମୀୟ ଦର୍ଶନ ଭୌତିକ ପଦାର୍ଥରାଜିରେ ପରିବର୍ଭନକୁ

ି ଅଷ୍ଟୋପନିଶଦ , ୨ୟ ଖଷ୍ଡ (ଶ•କରାସ୍ପଣଙ୍କ ଭାଷ୍ୟ ସମେତ) ଅଦ୍ଦିତ ଆଶ୍ରମ , ୧୯୫୮ , ପୃ: ୭୧ । ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରେ ଲକ୍ଷ୍ୟସାପନ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସରାର କାର୍ୟ ବୋଲି । ମାର୍କସ୍ଙ ପୂର୍ବ ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ ମଧ୍ୟ ଜଗତରେ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନର କାରଣ କଂଶ , ତାଂର ସଠିକ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦେଇ ପାରି ନଥିରେ , ବସ୍ଥକୁ ଅଧିରୌତିକ ଭାବେ ଅପରିବର୍ରନୀୟ ଏବଂ ଗତିହୀନ ବୋଲି ବିଶ୍ୱେଷଶ କରୁଥିଲେ ଏବଂ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ପଦାର୍ଥରାଜିର ଗତିକୁ ବାହ୍ୟିକ ଶକ୍ତିର କାର୍ଯ୍ୟ ବୋଲି କହୁଥିଲେ ।

### ୧ – ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱବାଦର କୋଷକେନ୍ଦ୍ର

ଦ୍ୟୁମ୍ଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଅନ୍ଯାୟୀ ବସ୍ଥଗତ ଜଗତର ବିକାଶକ ବସ୍ଥବହିର୍ଚ୍ଚ ଶକ୍ତିସମହର କାର୍ଯକଳାପ ବିନା ବି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ହୁଏ । ବସ୍ଥର ବିକାଶର ଉହ ନିହିତ ଥାଏ ବସ୍ଥୁ ମଧ୍ୟରେ , ତା'ର ଆଭ୍ୟତରୀଶ ବିରୋଧିତାରେ , ଯିଏକି ହେଉଛି ସେସବର ଗ୍ଣ ଦୃଷିରୁ ସୀମାହୀନ ଭାବେ ବହୁବିଧ ପ୍ପଞ୍ଚରାଜିର ଏମିକ୍ୟ , ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ସ୍ଥିତିଶୀଳତା , ଧାରାବାହିକତ। ଏବ• ଧାରାବାହିକହୀନତାର ଏାିକ୍ୟ । ଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥୁର ସୁବିରୋଧିତା ପକୁଡି ତଥା ସମାଚ୍ଚର ସମସ୍ତ ପପଞ୍ଚର ବିରୋଧିତ। ଏବଂ ଚିତାରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥାଏ । ସମଞ୍ଚ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିରୋଧିତାକୁ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଥାଏ । ସେସବ୍ର ଚରିତ୍ ସାବିକ । ଏହା ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟ ତଥା ଲେକଳର ଅଭିଞ୍ଚା ଦ୍ୱାରା ପ୍ମାଶିତ ହୋଇଥାଏ । ଛଡ଼ ଜଗତରେ ବିରୋଧିତା ପ୍କାଶ ପାଇଥାଏ ଅଣୁ ଏବଂ ବିରୋଧୀ ଅଣ୍ସମହ ସଂପର୍କ ମଧ୍ୟରେ, ଉପାଦାନ ଏବଂ କ୍ଷେତ୍ ମଧ୍ୟରେ, ଆକର୍ଷଣ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ ମଧ୍ୟରେ , ନେତିବାଚକ ଏବ• ଇତିବାଚକ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ସଞ୍ଚଳନ , କେଭ ଏବଂ ଅମିଳନ, ଅମୁକରଣ ଏବଂ ପୂନଃଘାପନ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ, ପରିଶୋଷଣ ଏବଂ ପରିବର୍ଜନ , ଏ**ଞୋ**ଳେନ୍ସ ଏବ• ଏକ୍ସୋଳେନ୍ସ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ , ଆଦି । ଜୀବନ କ୍ଷେତ୍ରର ମଧ୍ୟ ନିଳସ୍ ବିରୋଧିଚାସମୂହ ରହିଛି , ଯଥା , ଆତ୍ମଘକରଣ ଏବଂ ବିଜୁରଣ , ଜୀବନ ଏବଂ ମତ୍ୟା, ବଂଶ୍ୱଗତ ଏବଂ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳତା, ଜୀବାଙ୍ଗ ଏବଂ ଆବହମଞ୍ଚଳ, ବ୍ୟକ୍ତି ଏବ• ଜୀବ-ଜାତି, ଇଣ୍ଡାସେସି ଏବ• ଇଣ୍ଡାସେସି ବିରୋଧସମୂହ । ସମାଚ୍ଚରେ ବିରୋଧସମୂହ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ଉହାଦିକା ଶତିସମୂହ ଏବଂ ଉହାଦନ ସଂପର୍କସମୂହ , ଶୋଷକ ଏବ• ଶୋଷିତ, ସମାଜବାଦ ଏବ• ପୂଞ୍ଜିବାଦ, ଅର୍ଥନୀତି ଏବଂ ରାଜନୀତି, ଯୁ**ହ ଏବ• ଶାତିର ଶ**୍ଚିସମୂହ, ପ୍ରତି ଏବ• ପ୍ତିକ୍ରିୟାର ଶ୍ଚିସମୂହ ମଧ୍ୟରେ, ବିକାଶମାନ ଦେଶସମୂହ ଏବ• ନବଉପନିବେଶବାଦ , ଆଦି ମଧ୍ୟରେ । ବ୍ୟକ୍ତି ହିସାବରେ ମଣିଷ ମଧ୍ୟରେ ବିରୋଧସମୂହ ଦେଖା ଦେଇଥାଏ ଚା'ର ବିଶ୍ୱର ବୁଢି ଏବ• ଭାବାନୁଭୂତି ମଧ୍ୟରେ , ଞ୍କାନାହରଣ ଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମସ୍ଥ କରୁଥିବା ସାମାଜିକ ଅଭିଞ୍ଚତା ଏବଂ ତା'ର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଜୀବନର ଅଭିଜ୍ଞତା, ଏକ ଦିଗରେ ତା'ର କ୍ୟୁଧା ତଥା ଅଭୀପ୍ସା ଏବ॰ ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ସେସବୁର ପୂରଣ ପାଇଁ ପରିହିତି ମଧ୍ୟରେ, ତା'ର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଏବ॰ ସାମାଜିକ ଚେତନା, ଆଦି ମଧ୍ୟରେ ।

ବିଦ୍ୟମାନ ସବୁକିଛିର ଏହି ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ବିରୋଧାତ୍ମକତା ହେଉଛି ବିକାଶ ପଛରେ ସବୁଠାରୁ ଗରୀର ଗ୍ୱଳିକା ଶକ୍ତି ଏବଂ ବସ୍ଥଗତ ବାଷବତା ମଧ୍ୟରେ ସମସ୍ତ ପରିବର୍ରନର ମୂଳଉହ । ତେଣୁ କରି ବିରୋଧିଚାସମୂହର ମତବାଦ ହେଉଛି ଦ୍ୟୁବାଦର ନିର୍ଯ୍ୟାସ । ଲେନିନ୍ କହିଥିଲେ, "ସଂକ୍ଷେପରେ ଦ୍ୟୁବାଦକୁ ବିରୋଧସମୂହର ଐକ୍ୟର ମତବାଦ ବୋଲି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଇ ପାରେ । ଏହା ହେଉଛି ଦ୍ୟୁବାଦର ନିର୍ଯ୍ୟାସର ପ୍ରତିମୂର୍ରି...।"

ବ୍ୟୁବାଦୀ ଦନ୍ଦ୍ରାଦ ତେବେ ବିରୋଧର ସମସ୍ୟାବଳୀକୁ କିପରି ଭାବେ ଦେଖିଥାଏ ? ସର୍ବୋପରି, ଏହା ବିରୋଧସମୂହର ବୟୁଗତ ଚରିଚୁକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିଥାଏ ଅଧିଭୌଚିକବାଦ କହେ ସ୍ୟ॰ ବହ୍କରାଜି ମଧ୍ୟରେ ବିରୋଧିତା ରହି ନପାରେ । ସେମାନଙ୍କ ମତରେ ଯୁକ୍ତିହ୍ଞାନର ନିୟମ ଭଙ୍ଗ ଫଳରେ କେବଳ ମଶିଷ ମନ ଭିତରେ ବିରୋଧ ସଞ୍ଚି ହୋଇଥାଏ । ସେମାନଙ୍କ ବିଶ୍ୱାସ , ବସ୍ଥରାଜି ହେଉଛଡି ଅଭିନୁ ସୁପରିଚିତି ପକତିର , ତେଶ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହି ନପାରେ । ତା ସରେ ବି ସେଇଳି ବିମର୍ର ଏବ• ଅନାପେକ୍ଷିକ ଅଭିନ୍ତା ତିଷି ପାରେ ନାହିଁ । ଯେକୌଣସି ଭୌତିକ ପଦାର୍ଥର , ନିୟୟ , କେତେକ ଅଭିନୃତା ରହିଛି , ଅର୍ଥାତ୍ , ସେଥିରେ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଐକ୍ୟ, ସିତିଶୀଳତା ଏବଂ ଆପେଷିକ ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟତା ରହିଛି । ଉପରୋକ ହଳାର ବର୍ଷର ତିମିରିଗଛକୁ, ଏହି ଦୃଷିକୋଣରୁ, ହୁଏତ, ଏକ ସୁପରିଚିତି ବୋଲି ବିର୍ର କରାଯାଇ ପାରେ, କାରଣ ଏହା ଶହ ଶହ ବର୍ଷ ଧରି ସେଇ ଏକା ଏବଂ ଅଭିନ୍ ଗଛ ହୋଇ ରହି ଆସିଛି । ଏହା ସରେ ମଧ୍ୟ ଦ୍ୟୁବାଦ ଏହି ଅଭିନୃତା ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଅବଲେକନ କରିଥାଏ । ଦୃଷ୍ଠାନ୍ତ ସୂରୂପ , ପ୍ରତ୍ୟେକ ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଡପାଦାନ ଥାଏ , ପଦାର୍ଥଟି ମଧ୍ୟ ନିଜେ ପରିବର୍ତ୍ତିଚ ହେଉଛି , ଏବଂ ଅନ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ସହିତ ଏହାର ମଧ୍ୟ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଥାଏ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଡିମିରି ଗଛଟିକୁ ପାଞ୍ଚ ବର୍ଷ ବେଳେ, ପସ୍ଟଣ ବର୍ଷ , ପାଞ୍ଚ ଶହ ବର୍ଷ ଏବଂ ହଳାର ବର୍ଷ ବେଳେ ତା'ର ବହୁ ଭିନୁ ଭିନୁ ଧର୍ମ ରହିଥିଲ , ଯଦିଓ ଏହା ନିହିଁଷ ଏକ କାତିର ଗଢ ହିସାବରେ ତା'ର ବିଶେଷ ଗୁଣ ଧାରଣ କରି ଗ୍ଲିଛି । ଆଉ ଏକ ପ୍ରାକୃତିକ ପ୍ରପଞ୍ଚଳଦ୍ର୍ୟମାନ ଆଲେକ କଥା ଆପଣ ଧରି ପାରତି । ଦୃଶ୍ୟମାନ ଆଲେକ ହେଉଛି ସଫେଦ ଆଲେକ । ମଶିଷର ଆଖିରେ ଶ୍ଭୁ ଆଲେକ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ ଏକ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଚୁମୃକୀୟ ବିକିରଣ ସ୍ରୋତ ହିସାବରେ । ଏହା ଯଦି ତ୍ରିକୋଣାକ୍ତି କାଚ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଗତି କରେ , ତେବେ ଏହା ନିଜକୁ ବିଭିନ୍ ରଙ୍କ

<sup>\*</sup> ฒิ. ଆଇ. ଭେନିନ୍, "Conspectus of Hegel's Book The Science of Logic", Collected Works, ทาศ ซม , อุ: 99ท เ

ଛଟାରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ କରି ଦିଏ । ତେଣୂ ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବି ଅଭିନ୍ନତ। ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଛି, ଯେଉଁ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଆଲେକ ସୃଷ୍ଟି କର୍ଥଥିବା ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଚୁମ୍ବୀୟ ଢେଭର ଦେଁର୍ଘ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ ।

ଆପଶ ଅନ୍ୟ ଏକ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ପାରନ୍ତି । ଜାତୀୟ ମୁକ୍ତି ଆହୋଜନ ତା'ର ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ ଅଭିମୁଖୀନତାକୁ ରକ୍ଷା କଲ ବେଳେ ତନୁଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟରାଜିକୁ ମଧ୍ୟ ଧାରଣ କରିଥାଏ – ଦଳେ ଉନ୍ନୟନଶୀଳ ଦେଶ ବିଶ୍ୱ ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ଅର୍ଥନୀତିର କକ୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ରହିଲ ବେଜେ ଆଭ ଦଳେ ସମାଜବାଦୀ ଅଭିମୁଖୀନତାର ପଥ ଗ୍ରହଣ କରୁଛନ୍ତି ।

ପାର୍ଥକ୍ୟ ହେଉଛି ସୂଘ॰ ପଦାର୍ଥର ତଥା ସେ ପଦାର୍ଥ ଉପାଦାନସମହର ଅନୈକ୍ୟ. ବିସଦଶତା, ଅସ୍ଥିରତା ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦାର୍ଥରାଜିର ଧର୍ମରାଶି ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଯୋଗସ୍ତୁ । ପ୍ତ୍ୟେକଟି ବାଞ୍ଚବ ପଦାର୍ଥରେ ବସ୍ଥୁଗତ ଭାବେ ନିହିତ ଥାଏ ଉଭୟ ଅଭିନ୍ତା ଏବ• ପାର୍ଥକ୍ୟ । ଅଧିଭୌତିକବାଦୀମାନେ "ହଁ ବା ନା" ସୂତ୍ର ଯୁକ୍ତି ଅନୁଯାୟୀ ଅଭିନୃତା ଏବଂ ବିବିଧତ୍ ବା ପାର୍ଥକ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଜଟିଜ ସଂପର୍କକୁ ଇଷ୍ୟ କରି ପାରତି ନାହିଁ । ତା ସରେ ଏହି ଧରଣର ଚିତାଟା କେବେହେଲେ ସବ୍ବେକେ ସଠିକ୍ ନ୍ହେଁ । ଦ୍ଷାତ ସ୍ରୂପ , ଉନ୍ୟନଶୀଳ ଦେଶର ଜାତୀୟ ବୁର୍କୁଆଳି ପୁରତିଶୀଳ ନା ପତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ? ଆମେ ଏହି ପ୍ଶୃଟିର ଉରର ଦ୍ୟାର୍ଥହୀନ ଭାବେ ଦେଇ ପାରିବା ନାହିଁ । ମୋଟ ଉପରେ ଏହି ବୃକୁଆଳି ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦୀ ଗୋଷୀଗୁଡ଼ିକ ସହିତ ଯୁକ୍ତ ନୁହେଁ, ତେଣୁ କରି ଏହା ବସ୍ଥଗତ ଭାବେ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ, ସାମନ୍ତବାଦ ବିରୋଧୀ ବିପ୍ବର କର୍ରବ୍ୟରାଜି ସଂପନ୍ କରିବାକୁ, ଜାଚୀୟ ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହର ବିକାଶ ଏବଂ ବିଦେଶୀ ଏକଘୃଟିଆମାନଙ୍କ ପ୍ରୁତ୍ର ଉଚ୍ଚେଦ କରିବାକୃ ଆଗ୍ରହୀ । ତେଣୁ କରି, ଏହାର ଚରିତ୍ ପ୍ରତିଶୀଳ ଏବଂ ସାମ୍ଢାକ୍ୟବାଦ ଏବଂ ସାମତବାଦ ବିବୃଦ୍ଧରେ ବିପୁବୀ ସଂଗ୍ରାମରେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରିବାର କ୍ଷମତା ଏହା ଧାରଣ କରେ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ , ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପରି ଏବଂ ଶୋଷଣ ଉପରେ ପ୍ତିଷିତ ଏକ ଶ୍ରେଣୀ ହିସାବରେ ଜାତୀୟ ବୁର୍ଜୁଆଜିର ଅଛି ଯେକୌଣସି ଶୋଷକ ଶେଣୀ ସହିତ କେତେକ ଅଭିନୃତା (ଅଥାତ୍, ଏକତ୍) ରହିଛି । ତେଣୁ କରି, ଏହା ପ୍ରତିଶୀଳ ଚରିତ୍ ହେଉଛି ଆପେକ୍ସିକ, କାରଣ, ସାମ୍ରାଚ୍ଚ୍ୟବାଦ ଏବଂ ସାମନ୍ତବାଦ ବିରୋଧୀ ସଂଗ୍ରାମରେ ଏହା ଅଛିର ଏବଂ ସେସବୁ ସହିତ ଆପୋଷ କରିବାକୁ ଉନ୍ମୂଖ । ଏହା ଚେଷ୍ଟା କରେ ବିକାଶଶୀଳ ଦେଶମାନଙ୍କ ଉପରେ ଏକ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ବିକାଶର ପଥ ଚପେଇ ଦେବାକୁ, ଯେଉଁ ବିକାଶର ପଥ ସହର ଏବ• ଗ୍ରାମାଞ୍ଚଳର ଶ୍ମିକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ନୂତନ ଦୁଃଖକଷ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ । ତେଣୁ କରି ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ପକ୍ଷରେ ଜାତୀୟ ବୁକୁଁଆ ଶ୍ରେଣୀ ପ୍ରତି ଏାିକ୍ୟ ଏବଂ ସଂଗ୍ରାମର ସଠିକ ରଣକୌଶଳ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଦରକାର ।

ଉଦାହରଣ ସ୍ରୂପ, ଭାରତର କମ୍ୟୁନିଷମାନେ ଭାରତର ଜାତୀୟ ନୀତି ଦ୍ୱାରା

ସାଧାରଣ ଭାବେ ସ୍ୱୀକୃତ ପ୍ରଗତିଶୀଳ ଦିଗଗୁଡ଼ିକୂ, ଯଥା, ଅର୍ଥନୈତିକ ସ୍ୱାଧୀନତା, ରାଷ୍ଟ୍ରାୟର ଭଦ୍ୟୋଗରାଳିର ଦୃଢ଼ୀକରଣ, ମୌଳିକ ସାମାଳିକ ଅର୍ଅନୈତିକ ସ୍ୱାଧୀନତା, ଧର୍ମନିରପେକ୍ଷତା, ସାମ୍ରାଙ୍କ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ ଗୋଷୀନିରପେକ୍ଷ ନୀଡି, ସମାଜବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କ ସହିତ ମୈତ୍ରୀ ଏବଂ ସହଯୋଗ ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମ ଏବଂ ସମାଜବାଦକୁ ସାମାଳିକ ବିକାଶର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହିସାବରେ ସମର୍ଥନ କର୍ଷ୍ଣଛଡି । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଭାରତ କମ୍ୟୁନିଷ ପାର୍ଟି ବୁଙ୍କୁଆଳି ନୀତିର ସେହିସବୁ ଦିଗଗୁଡ଼ିକର ବିରୋଧିତା କରେ, ଯେଉଁଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛି ପ୍ରତିକ୍ରିଯାଶୀଳ ଏବଂ କନସାଧାରଣଙ୍କ ସ୍ୱାର୍ଥର ବିରୋଧୀ, ଯଥା, ଶ୍ରମଳୀବୀ କନତାର କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ଶୋଷଣ, ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନାବସ୍ଥାର ଅବନଡି, ଶକ୍ତିଶାଚୀ କମିଦାର ଏବଂ ଧନୀ କୃଷକମାନଙ୍କ ସ୍ୱାର୍ଥର ସଂରକ୍ଷଣ ଏବଂ ଜାଡି, ଆଞ୍ଚଳିକତା, ଆଦି ପାରମ୍ପରିକ ପ୍ରତିଷାନଗୁଡ଼ିକ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ବିଶାଳାକାରର ପେଟି-ବୁଙ୍କୁଆ ଉପରେ ପ୍ରାବନ୍ତୁ ବଜାୟ ରଖିବା ପାଇଁ ଦକ୍ଷିଣପଢୀମାନଙ୍କର ଭଦ୍ୟମ ।

## ୨ – ବୈପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଏିକ୍ୟ ଏବ• ସଂଗ୍ରାମ

ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ଏବ• ପଦାର୍ଥମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନୈକ୍ୟସମହ ଅନାବ<mark>ଶ୍ୟକ</mark>ୀୟ ହୋଇ ପାରେ ସେସବରୁ କେତେକ ଧର୍ମର ମାତା ଆଉ ତୀବତା ଅନସାରେ) ଏବଂ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ହୋଇ ପାରେ ଯେତେବେଳେ ସେସବର ଧର୍ମରାଜିର ବିନ୍ୟାସ ଭିନୁ ଭିନୁ ହଏ, ବିକାଶର ପ୍ରଶତାରାଜି ବିଭିନ୍ ଦିଗରେ ଅଭିମଖୀ ହଏ) । କୌଣସି ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ବା ବିଭିନ୍ ପଦାର୍ଥରାକି ମଧ୍ୟରେ ସଂଗତିହୀନତାର ସଂପର୍କ ବହିଷରଣ ବା ପାରସରିକ ନେତୀକରଣ ଦେଖା ଦେଇ ବେଳେ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଅନୈକ୍ୟରାଜି ବିରୋଧର ରପ ପରିଗହ କରେ । ପାର୍ଥକ୍ୟ ଏବ• ବିରୋଧ ମଧ୍ୟରେ ସୀମାନାଟା ସ୍ଥିର ନୁହେଁ, ତେଣ ସେସବ୍ର ପରସରକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଥାନ୍ତି । କେତେକ ପାରସରିକ ସଂପର୍କ ଏବଂ ପାରସରିକ କ୍ରିୟାରେ ପାର୍ଥକ୍ୟସମୂହର ସଂପର୍କରାଜି ମଧ୍ୟରେ ଏକ ବିଶେଷ ଭୌତିକ ଗଠନ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଲ ବେଳେ ଆଉ କେତେକରେ ବିରୋଧସମହର ସଂପର୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏହା ଦେଖିବାକୁ ମିକିଥାଏ । ବାଞବ ପଦାର୍ଥରାକିର ବିରୋଧସମୂହର ସଂପର୍କ ଏବଂ ସେସବୁର ଧର୍ମରାକିର ସଂପର୍କ ସମସ୍ତ ବସ୍ଥରେ ନିହିତ ତଥା ପାର୍ଥକ୍ୟରାକି ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ବିରୋଧସମୂହକୁ ଏକ ଉନ୍ନତ ରୂପରେ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଏଠାରେ ଆମେ ବିରୋଧସମୂହର ବସ୍ଥଗତତା ତଥା ସର୍ବବ୍ୟାପକତାର କେବଳ ଏକ ବିବୃତିର୍ପ ପୃଦ୍ୱମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ବିଶ୍ୱଦୃଷିକୋଣର ସବୁଠାରୁ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ ଉପାଦାନର ନିର୍ଯ୍ୟାସର ବିଗ୍ୱର ମଧ୍ୟକୁ ଗତି କରିଥାଏ ।

ଏଥର କେତେକ ଉଦାହରଣ ଆମେ ଦେବା । ପରମାଣୁ ଗଠିତ ହୋଇଥାଏ

ଇଚିବାଚକ ଭାବେ ସଞାରିତ ନିଭକୁିଅସ୍ର (ପ୍ରୋଟନ୍ସମୂହ)\* ସ୍ୱଷ୍ଟାଣ୍ସମୂହ ଏବ• ନେଚିବାଚକ ଭାବେ ସଞ୍ଚାରିତ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ୍ସମୂହର ବିରୋଧାତ୍ମକ ସ॰ପର୍କ ମଧ୍ୟରୁ । ପଞ୍ଜିବାଦୀ ସମାଜର ସମଗ୍ର ସାମାଜିକ ଜୀବନ ବୁର୍ଜୁଆ ଏବ• ସର୍ବହରା ମଧ୍ୟରେ ବିରୋଧାତ୍ମକ ସଂପର୍କ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ । ଯେକୌଣସି ଅବଗତିମୂଳକ କ୍ରିୟାରେ ନିହିତ ଥାଏ ବିଶ୍ଲେଷଣ ଏବ• ସ•ଶ୍ଲେଷଣର ବିରୋଧ ମଧ୍ୟରେ ସ•ପର୍କ । ଆମେ ଉଦେଶ୍ୟାମୂଳକ ଭାବେ ବାଞବଚାର ବିଭିନ୍ନ କ୍ଷେତ୍ରସମୂହରୁ ଅତି ସରଳ ଦୃଷାତ୍ତସମୂହ ନେଇଛେ, ଯଥା, ପକ୍ତି, ସମାଜ ଏବଂ ଚିତନ କ୍ଷେତ୍ରୁ । ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ପତ୍ୟେକଙ୍କର ଏକ ବିରୋଧ ଅଛି, ଯେଇଁଥିରେ ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଦିଗ ଅନ୍ୟ ଦିଗଟି ବିରୋଧାଚ୍ମକ ସଂପର୍କ ଦ୍ୱାରା ଯୁକ୍ତ । ଏହି ସଂପର୍କ ପ୍ରଥମତଃ ନିହିତ ଥାଏ ଏହିଥିରେ ଯେ, ଏହାର ବାହକସମୂହ ପୋରମାଣବିକ ଅଣ୍ପିଷ୍ମ ଏବଂ ଇଲେକଟନ, ବର୍କୁଆ ଏବଂ ସର୍ବହରା, ବିଶ୍ୱେଷଣ ଏବ• ସଂଖ୍ୱେଷଣ) କେତେକ ନିୟମାନୁଯାୟୀ (ସ•ଚରଣ, ଉହାଦନର ଉପାୟ ଉପକରଣର ସଂପର୍କ, ତଥ୍ୟସମୂହର ବ୍ୟାଖ୍ୟାର ଚରିତ୍) ପରସରକୁ ବର୍ଜନ ଏବ• ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରତି । ଦୃତୀୟତଃ, ଏହି ସଂପର୍କ ପକାଶ ପାଇଥାଏ ବିରୋଧୀ ପକ୍ଷଗୁଡ଼ିକର ପାରସରିକ ନିର୍ଦ୍ଧାରକତା ଏବଂ ନିର୍ଭରଶୀଳତାରେ : ନିହିଁଷ ଏକ ଭୌତିକ ଗଠନ ହିସାବରେ ଏହା ତିଷି ରହି ପାରେ ଅଞିବାଚକ ଭାବେ ସଞ୍ଚାରିତ ଅଣ୍ପିଷ ଏବଂ ନାଷିବାତକ ଭାବେ ସଞାରିତ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନ୍ର ଐକ୍ୟ ଉପରେ କେବକ; ପୂକ୍ଷିବାଦୀ ଧରଣର ଉତ୍ସାଦନ କେବଳ ସୟବ ବୁକୁଁଆଜି ଏବ• ସର୍ବହରା ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କର ଭିରି ଉପରେ ; ଅବରତିମୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ସଂଶ୍ୱେଷଣ ବିନା ବିଶ୍ୱେଷଣ ସମ୍ଭବ ନ୍ହେଁ କି ବିଶେଷଣ ବିନା ସଂଶେଷଣ ଅସନ୍ତ । ଏହି ଦୃନ୍ଟା ବିରୋଧସମୂହର ସଂପର୍କର ଦୈତ ବୈଶିଷ୍ୟକୁ ପ୍କାଶ କରେ : ସେଗୁଡ଼ିକ ପର୍ୟରଠାରୁ ଭିନ୍ନ ଏବ• ତତ୍ ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ ପରସ୍ତରକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରନ୍ତି । ଏହାକୁ ଚେଣୁ ସଂକ୍ଷେପରେ କୃହାଯାଇ ପାରେ ବିରୋଧସମୂହର ଐକ୍ୟ ବୋଲି, ଯିଏକି ପରସରକୁ ବର୍ଦ୍ଧନ କରନ୍ତି ଏବଂ ପରସର ସହିତ ସଂଗ୍ରାମ କରଡି । ଦୃନ୍ସମୂହର ଗ୍ୱଳିକା ଶକ୍ତିକୁ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିବା ଦୃନ୍ବାଦର ନିୟମ ରଚିତ ହୋଇଛି ବିରୋଧସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଏଧିକ୍ୟ ଏବଂ ସଂଗ୍ରାମର ନିୟମ ଅନୁସାରେ ।

ଏହି ନିୟମ ଅନୁସାରେ ଦ୍ୱ୍ୟସମୂହ ହେଉଛି ବିକାଶର ଅତନିହିତ ପ୍ରୋହାହନ, ସ୍ୱଗତିଶୀଳତା ଏବଂ ବକ୍ଷରାଜିର ପରିବର୍ଭନର ମୂଳଉହ । ପଦାର୍ଥରାଜି ସଦି ନିରବଜିନ୍ ଭାବେ ସେସବୁ ଅଭିନ୍ନତାକୁ ବଳାଏ ରଖିଥାନ୍ତେ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନୈକ୍ୟ ଓ ବିରୋଧ ନଥାନ୍ତା, ତେବେ ସେମାନେ ସଂପୂର୍ଷ ଅପରିବର୍ଭନୀୟ ହୋଇ ରହିଥାତେ । ଭାରତୀୟ କବି ମୋହନ ସିଂହ ଅତି ସଠିକ ଭାବେ କହିଛଡି, "ଘିରାବଦ୍ଧା ହେଇଛି

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> ଅଣୁପିଷ ଗଠିତ ହୋଇଥାଏ ପ୍ରୋଟନସମୁହ ଏବ• ନିରପେକ୍ଷ ଭାବେ ସଞ୍ଚାକିତ ନିଭଟ୍ରନ୍ସମୂହ ଦ୍ୱାରା ।

ମତ୍ୟ ଭଳି, ଜୀବନ ହେଉଛି ପରିବର୍ତ୍ତନ ପାଇଁ ଅଭୀପସା ।"\* ଦୃହ ହେଉଛି ବିରୋଧସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ପରିବର୍ତ୍ତନଶୀଳ ଯୋଗସୂତ୍ର । କୌଣସି ପଦାର୍ଥର କୌଣସି ବୈଶିଷ୍ୟତାର ସୂରକ୍ଷଣ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହର ବିଶେଷ ଏିକ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ତଥା ପାରସରିକ ନେତୀକରଣ ହେଉଛି ଗଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନକୁ ପ୍ରୋହାହିତ କରିବାର କାରଣ । ତେଣୁ ଦୃନ୍ଦୁ ମଧ୍ୟରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରକ ଉପାଦାନ ହେଉଛି ବୈପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ । ବୈପରିତ୍ୟସମୂହର ଏିକ୍ୟ ହେଉଛି ଅସ୍ଥିର ଏବଂ ଆପେଷିକ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ହେଉଛି ଗତି ଇକି ଅନାପେକ୍ଷିକ । ଭାରସାମ୍ୟର ଉପରୋକ୍ତ ଅଧିଭୌତିକ ତରର ଅନ୍ଗାମୀମାନେ କିନ୍ତୁ ଭିନ୍ ଏକ ମତ ପୋଷଣ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମଟା ଆକସ୍ୱିକତା ଏବଂ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଐକ୍ୟ ଏକ ଆପୋଷ ଏବଂ ଚରମସମୂହର କାର୍ଯ୍ୟ ଭଳି ମନେ ହୁଏ । ଗଠନଗତ କ୍ରିୟାଗତ ବିଶ୍ୱେଷଣର ଗୁକଚକ୍ୟପ୍**ର୍ଶ ବୁର୍କୁଆ ସମାଜତର୍**ରରେ ଏଭଳି ବହୁମତ ଦେଖିବାକୁ ମିକିଥାଏ । ଏହା ପ୍ରଞିବାଦୀ ସମାଚ୍ଚକୁ ମନେ କରେ ଏକ ଅଖ<mark>ଞ, ସାୟୀ ସାମା</mark>ଚ୍ଚିକ ବ୍ୟବଛା ବୋଲି, ଯା'ର ଉପାଦାନସମୂହ ବିଭିନୁ ସମନ୍ଯାତ୍ମକ ମାତ୍ାନ୍ଯାୟୀ ପର୍ସର ସହିତ କାର୍ଘ କରିଥା**ତି । "କ୍ରିୟାଗତ ଏାକୀର ତର୍**ଟ୍ତି" ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମକୁ ଏକ "କ୍ରିୟାର ପରିପଛା", ଅର୍ଥାତ୍ , ବୁର୍କୁଆ ସମାଜର କାର୍ଣ୍ଣ ପକ୍ଷରେ "ସ୍ୱାଭାବିକ" ସର୍ରସମୂହର ଇଙ୍ଘନ ବୋଲି ବିଘ୍ର କରେ । ବାଞ୍ଚବରେ ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ ଶୋଷଶ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଶମଳୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ସଂଗ୍ରାମ ହେଉଛି ବୈରିତାପର୍ଶ ସମାଜର ଏକ ବୟୁଗତ ନିୟମ । ବୁକୁଆ ତର୍କାରମାନେ ଭାରସାମ୍ୟର ଦାର୍ଶନିକ ଅବଧାରଣାଟିକୁ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଡି ପୂଞିବାଦୀ ବ୍ୟବ<mark>ସାକୁ ସଠିକ</mark> ଏବ• ଚିରସାୟୀ ବୋଇି ପ୍ରମାଣ କରିବା ପାଇଁ ।

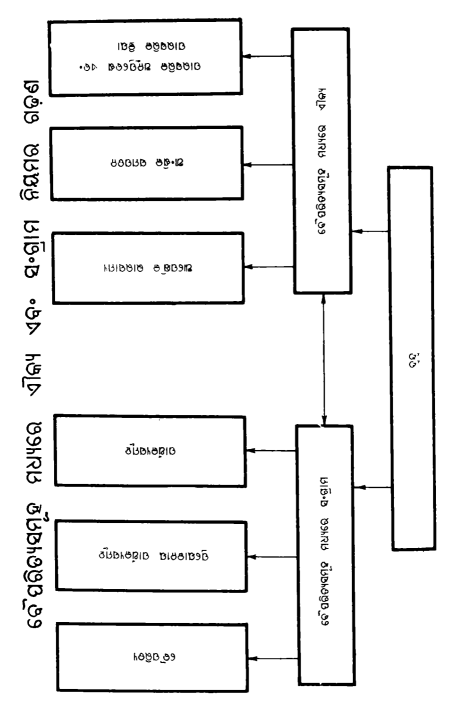
ବେ ପରିତ୍ୟସମୂହର ଭାରସାମ୍ୟତା ସମେତ ସିତାବସା ଏବଂ ଭାରସାମ୍ୟକୁ ଅନପେକ୍ଷ ବୋଇି ବିଘ୍ପ କରିବାଟା ସବୁବେଳେ ଭୁଲ । ଭାରସାମ୍ୟ ସବୁବେଳେ ପରିବର୍ଭନଶୀଳ । କୌଣସି ପ୍ରପଞ୍ଚ ମଧ୍ୟରେ ବେ ପରିତ୍ୟସମୂହ କେବେହେଲେ ନିର୍ବଛିନ୍ନ ଏବଂ ଅନାପେହିକ ଭାବେ ପରସର ସହିତ ସିରତା ବଳାଏ ରଖି ପାରଡି ନାହିଁ । ସେମାନେ ପରସରକୁ ଅସ୍ୱାକାର କରଡି, ସଂଘର୍ଷରେ ଲିଡ ହୁଅଡି, ପରସର ସହିତ ସଂଗ୍ରାମ କରଡି ଏବଂ ପରସରକୁ ବର୍ଜନ କରଡି । ସେମାନଙ୍କ ସଂଗ୍ରାମ ଆପେନ୍ଧିକ ଭାରସାମ୍ୟତାର କାକଟିରେ ଛେଦ ଘଟିଥାଏ ଗୋଟିକ ଉପରେ ଅନ୍ୟଟିର ପ୍ରଭୁତ୍ କରିବାର କାଜ ଦ୍ୱାରା । ଏକକ ଭାବେ ବିକାଶ ଛଭ କରୁଥିବା ଏକ ଜୀବାଙ୍ଗରେ ବିପାକ କ୍ରିୟାଟିରେ ଅନେକାକରଣ ଭପରେ ଏକାକରଣ କାଣ୍ଠଟି ପ୍ରଭୁତ୍ କରିଥାଏ । ଜୀବାଜଟି ବୃଦ୍ଧି ପାଏ,

<sup>\*</sup> ମୋହନ ସି•ହ , ନିର୍ବାଚିତ ରଚନାବଳୀ (ରୁଷ୍) , ମସୋ , ୧୯୬୦ , ପୃ:୯୫-୯୬ ।

ବିକାଶ ଲଭ କରେ ଏବଂ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ହୁଏ । ଏହା ପରେ ଆସେ ଆପେନ୍ଧିକ ଭାବେ ଏକ ଦୀର୍ଘ ସମୟ, ଯେତେବେଳେ ଏକାକରଣ ଏବଂ ଅନେକାକରଣ ମଧ୍ୟରେ ଭାରସାମ୍ୟ ବା ଛିରତା ରହିଥାଏ । ଏହି ସମୟରେ ଜୀବାଙ୍ଗ ପୋଖତ ଅବସ୍ଥାକୁ ଆସେ, ତା'ର ଶକ୍ତି ସର୍ବୋଚ୍ଚ ସୀମାରେ ପହଞ୍ଚେ ଏବଂ ସନ୍ତାନ ଜନ୍ମ କରେ । ସମୟ ବିତି ଗ୍ଳିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସେ ବୃଦ୍ଧ ହେବାକୁ ଲଗେ । ଏହି ସମୟରେ ଅସଂହତି ଏବଂ ଅନେକୀକରଣ ଏକାକରଣ ଉପରେ ବଳବାନ ହୋଇ ଉଠେ ଏବଂ ଶେଷରେ ଦେହାଙ୍ଗର ମୃତ୍ୟୁ ଘଟାଏ ।

ଭାରସାମ୍ୟ ଏବଂ ସିରତାର ସାମୟିକ ଆଉ ଅସାୟା ସମୟ ବ୍ୟତୀତ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହର ଏିକ୍ୟ ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଥାଏ ସେମାନଙ୍କ ପାର୍ୟରିକ ମିକନ ରୂପରେ । ଭଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ପରମାଣୁ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ମୌଳିକ ସୂଷ୍ଟ୍ରାଣୁରାକି ମଧ୍ୟରେ ଯେପରି ଘଟିଥାଏ, ତୁମ୍ବର ଅଞିବାଚକ ଏବଂ ନାଞିବାଚକ ମେରୁ ଦ୍ୟର ପାର୍ୟରିକ କିୟା ମଧ୍ୟରେ ଯେପରି ହୋଇଥାଏ । ଏସବୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହର ସଂଗ୍ରାମର ଅନାପେକ୍ଷିକ ଚରିତ୍ର ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହର ପାର୍ୟରିକ ବର୍ଦ୍ଧନରେ ଏବଂ ଭୌତିକ ଗଠନସମୂହର ଗୁଣାତ୍ମକ ରୂପାତ୍ରଣରେ ।

ବୈପରିତ୍ୟସମୂହର ସଂଗ୍ରାମ ହେଉଛି ଏହି ଅର୍ଥରେ ଅନାପେକ୍ଷିକ ସେ, ଏହା ଏକ ଦୃହର ଆରମ୍ଭ ଓ ବୃଦ୍ଧି ଏବଂ ଶେଷକୁ ସମାଧାନ ଆଡ଼କୁ ଆଗେଇ ନିଏ । ଜଗତର ଅନ୍ୟସବୁ ଉଳ୍ଚି ଦୃନ୍ୟମ୍ହ ବିବର୍ତ୍ତନର ଅଧୀନ । ବସ୍ଥୁରାଜିର ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ଆଡଃପ୍ରକ୍ରିୟା ସମୟରେ କେତେକ ଦୃନ୍ତୁ ଦେଖା ଦେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଆଉ କେତେକ ଦ୍ୱସ୍ର ବିଲୟ ଘଟିଥାଏ । ସାମଗ୍କି ଭାବେ ବିକାଶ ହେଉଛି ଏକ ପ୍ରକ୍ରିୟା , ଯହାରା ଦୃଦ୍ସମୂହ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ, ବ୍ରତ୍ତି ପାଏ ଏବଂ ସମାହିତ ହୁଏ । ଶେଷ କଥାଟି ଘଟେ, ଯେତେବେକେ ବେ ପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ୱାମ ସର୍ବୋଚ୍ଚ ତୀବ୍ରତା ଲଭ କରେ ଏବଂ ସେଗୁଡ଼ିକ ସେମାନଙ୍କର ବିଦ୍ୟମାନ ଏୀକ୍ୟର ବ୍ୟବସ୍ଥା ମଧ୍ୟରେ ଆଉ ରହି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ପ୍ରପଞ୍ଚରାକିର ବିଶେଷତାସମୂହ ଏବଂ ସେହିସବୁ ବୈପରିଚ୍ୟସମୂହର ସଂଗ୍ରାମର ଚରିତ୍ର ଅନୁସାୟୀ ସମାଧାନର ରୂପ ମଧ୍ୟ ଭିନ୍ ହୋଇଥାଏ : ପୁରୁଣା ବୈପରିଚ୍ୟସମୂହ ଲେପ ପାଇ ପାରେ ଏବଂ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହର ସଂପୂର୍ଣ ନୂତନ ଏାିକ୍ୟ ଆଉ ସଂଗ୍ରାମ ସହିତ ନୂତନ ଦୃନ୍ଦ୍ ଦେଖା ଦେଇ ପାରେ ବା ବୈପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ କୟ ଲଭ କରି ପାରେ । ସମସ୍ତ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଗୋଟିଏ ଦୃହର ସମାଧାନ ଅର୍ଥ କେତେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହର ପରସ୍ବରର ଅବହାନକୁ ପରିବର୍ରନର ଏକ ପ୍ରକ୍ରିୟା । ମୌକିକ ଅଣୁକଣାଗୁଡ଼ିକର ବିପରୀତ ଧର୍ମରାକିକୁ ରୋଟିକନ୍ତ ଅନ୍ୟଟିକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଥାଏ । ଅକୈବ୍ୟ ବସ୍ଥୁ କୌଣସି ଏକ ଜୀବାଙ୍ଗରେ ଚତୂର୍ପାର୍ଶ୍ୱସ ପ୍ରକୃତି ସହିତ ତା'ର ପରିପାକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ସଳୀବ ବସ୍ଥରେ ପରିଶତ ହୋଇଥାଏ । କାବନ ବି ସ୍ୱୟ• ତା'ର ବିପରାତ , ମୃତ୍ୟୁକୁ ପରିବରିତ ହୁଏ ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ପୂଣି ନୂଆ ଏକ ଜୀବନର ଆରୟ ଘଟାଇ ଥାଏ : ଆଦିମ ଜୀବାଙ୍ଗଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ପୁନର୍ବସାଦନ ଏବଂ ମୃତ୍ୟୁ ଏକତ୍ର



ଘଟିଥାଏ । ସାମାଳିକ ପକ୍ରିୟାରେ ବେଁପରିତ୍ୟସମହ ମଧ୍ୟ ଏକରୁ ଅନ୍ୟକୁ ପରିବର୍ଭିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମାଇିକାନାର ନିଯମ ଦାବୀ କରେ, ଉଦାହରଣ ପୁର୍ପ, ପଶ୍ୟରାକି ସେସବରୁ ମୂଲ୍ୟ ଅନୁଯାୟୀ ବିକ୍ରି ଖଦିଁ ହେବା ଉଚିତ, ସା ଫଳରେ ମୂଲ୍ୟର ସମତ୍ର ବିନିମୟ ଘଟି ପାରଚା । ପ୍ଞିପତି ଏବ• ଶମିକ ଉରୟ ମାଇିକ ରହି ମନେ ହୁଅନ୍ତି: କଣେ ଉହାଦନ ଉପାୟ ଉପକରଣର ମାଲିକ, ଅନ୍ୟ ଜଣକ ତା'ର ଶ୍ମ ଶହିର ମାଲିକ । ପଥମ ଦୃଷ୍ଟିରେ ବିନିମୟଟା ସମତୁଲ ବୋଲି ଲଗେ : ପ୍ରଞିପତି ଶମିକର ଶମକୁ ଆତ୍ମସାତ୍କରେ , ଖୁମିକ ପୂଞିପତିଠାରୁ ମକୁରି , ତା'ର ଶ୍ମ ଶକ୍ତିର ମ୍ଲ୍ୟ ପାଇଥାଏ । ବାଞବରେ କିନ୍ତୁ ଏହା ସମତୂଇ ବିନିମୟ ନୂହେଁ । ଶୁମିକ ଯେଉଁ ମ୍ଲ୍ୟ ଉହାଦନ କରେ ଚା'ର ଗୋଟିଏ ଅଂଶ ପାଇଥାଏ , ଅବଶିଷ ଗ୍ରିସାଏ ପ୍ରିପତିର ପକେଟକୁ , ଉଦ୍ଦ୍ର ମୂଇ୍ୟ ବା ଲଭ ଆକାରରେ, ସେଉଁଥି ପାଇଁ ପ୍ରଞ୍ଚିପତିକୁ କିଛି ବ୍ୟୟ କରିବାକୁ ପଡ଼ି ନଥାଏ । ମୂଲ୍ୟର ସମଚୁଇ ବିନିମୟ ଦାବୀ କରୃଥିବା ଆତ୍ମସାତ୍କରଣର ନିୟମ ପୂଞ୍ଜିବାଦରେ ଆତ୍ମସାତ୍କରଣର ନିୟମରେ ପରିଶତ ହୁଏ, ଯିଏକି ସମବିନିମୟର ଭଛଦ୍ଦନ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ , ଅର୍ଥାତ୍ , ଏହା ତା'ର ବିପରୀତ ଅବସାନକୁ ଗୁଛିଯାଏ । ଅନ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଚରମତାସବୁ ବି ଏକାଭିନୁଖୀ ହୋଇଥାନ୍ତି, ଯଥା, ଅତି ବାମପଛା ବିପୁବିପଶିଆ ଯାଇ ମିଶିଥାଏ ତୀବ୍ ପ୍ରତ୍ରିୟାରେ ; ପ୍ରତ୍ତିବାଦ ଯେତେବେକେ ତା'ର ଶାର୍ଷ ପର୍ଯାୟ – ସାମ୍ନାଳ୍ୟବାଦରେ ପହଞ୍ଚେ, ମ୍ତ୍ର ପତିଦନ୍ତିତା ଜନୁ ଦିଏ ଏକସ୍ତୁଟିଆକୁ ।

#### ୩ – ଆଭ୍ୟନ୍ତରୀଣ ଏବ• ବାହ୍ୟିକ ଦୃନ୍ଦ୍ୱସମୂହ

ବିଦ୍ୟମାନ ଦ୍ୟୁସମୂହ ହେଇଛି ବହୁରୂପ ବିଶିଷ୍ଟ, ସେସବୁ ମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରଚ୍ୟକ ବିକାଶରେ ଏକା ଭଳି ଭୂମିକା ପାଳନ କରବି ନାହିଁ । ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ଭୌତିକ ଜଗତନୁ ଦେଖିଲେ ଯେକୌଣସି ଦ୍ୟୁ ହେଉଛି ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦ୍ୟୁ । ଏହି ଅର୍ଥରେ ଜଗତ ହେଉଛି ଏକ ବସ୍ଥୁ, ଯିଏକି ତା'ର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦ୍ୟୁସମୂହ ଦ୍ୱାରା ଗତିଶୀଳ । ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ପଦାର୍ଥ, ବ୍ୟବସ୍ଥା, ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ ମଧ୍ୟରେ, କିନ୍ତୁ ଅମକୁ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଏବଂ ବହିର୍ଦ୍ସୁ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିବାକୁ ହୁଏ । ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦ୍ୟୁସମୂହ ପଦାର୍ଥ ତଥା ପ୍ରପଞ୍ଚରାଜିର ଖୋଦ୍ ସାରସରା ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ବୈରିତ୍ୟସମୂହର ଏକ୍ୟୁକ୍ ପ୍ରକାଶ କରେ । ଏହାର ବିପରୀତରେ ବହିର୍ଦ୍ୟୁକୁଡ଼ିକ ଦେଖା ଦେଇଥାଏ ଏକସମୟରେ ଅବସ୍ଥିତ ଏବଂ ପାରସରରକ ଭାବେ ସଂସୂକ୍ତ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳି ମଧ୍ୟରେ । ସେସବୁ ନିକସ୍ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦ୍ୟୁରାଳି ଧାରଣ କରୁଥିବା ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ପଦାର୍ଥରାକିର ବିରୋଧିତା ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଯୋଗସତ୍ରକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ ।

କୌଣସି ଏକ ପ୍ରପଞ୍ଚ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦ୍ୱିନ୍ସସମୂହ ହେଇଛଡି ତା'ର

ବିକାଶର ନିଷରିମୂଳକ କାରଣ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ମୂଳଉହ । ବାହ୍ୟିକ ଦ୍ସୃସମୂହ, ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ପ୍ରପଞ୍ଚଟିର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାଜିକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରଚ୍ଚି ସେସବୁର ସର୍ଭରାକି ହିସାବରେ । ଗ୍ଲିଥିବା ପରିବର୍ରନର ଚରିତ୍ର , ମାତ୍ରା ଏବଂ ଦିଗକୁ ସେମାନେ ପ୍ରଭାବିତ କରଚ୍ଚି । ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହର ତେକସ୍ତିୟ କ୍ଷୟ , ଭଦାହରଣ ସ୍ର୍ଭୂପ , ନିର୍ଦ୍ଧାରିଚ ହୋଇଥାଏ ଆଭ୍ୟତରୀଣ କାରଣଗୁଡ଼ିକ ଦ୍ୱାରା ଅର୍ଥାତ୍, ବିପରୀତ ଧର୍ମଯୁତ ଏବଂ ପରମାଣୁ ଗଠନ କରୁଥିବା ମୌଳିକ ସୂକ୍ଷ୍ମାଣୁସମୂହର ପାରସ୍ବରିକ କ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ) । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏହି ମୁକ୍ରିୟାଟି ମଧ୍ୟ କେତେକ ପରିମାଣରେ ନିର୍ଭର କରେ ବହିର୍ଦ୍ସ୍ସମୂହ ଉପରେ । ଦୃଷ୍ଠାତ ସ୍ରୁପ , ତେକସ୍ତିୟ ହ୍ରାସର ମାତ୍ରା ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ହୋଇଥାଏ ନିବିଁ୍ ଉପାଦାନଟି ଯେଉଁସବୁ ରାସାୟନିକ ମିଶ୍ରିତ କିନିଷକୁ ନେଇ ଗଠିତ ସେସବୁ ଅନୁଯାସୀ ଏବଂ ଉପାଦାନଟିର ଉନତା , ଆଦି ଅନୁଯାୟୀ । ସକୀବ ଦେହାଙ୍ଗର ଗୁଣାତ୍ମକ ବିଷେଷ ଚରିତ୍ର ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ ସେସବୁର ବଂଶଗତ କୋତ୍ର ଗଠନ ଦ୍ୱାରା । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କୌଣସି କୀବାଙ୍ଗ ପରିପାକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ବିନା ଆବହମଷ୍ଠଳ ସହିତ ତିର୍ଷି ପାରେ ନାହିଁ , କିନ୍ତୁ ବହିଃ କାରଣସମୂହ ଏହାର ବିକାଶକୁ ତ୍ୱରାନ୍ତିତ ବା ଧାର କରି ଦେଇ ପାରତି ।

ସମାଜର ବିକାଶର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଏବଂ ବହିଃ ଦୃନ୍ସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ପାରସରିକ ସଂପର୍କକୁ ସଠିକ ଭାବେ ହୃଦ୍ୟଙ୍ଗମ କରିବା ଅଚ୍ୟତ ଗୁରୃତ୍ପୂର୍ଶ । ବୈଷୟିକ ସଂପରିର ଏକ ନିର୍ଦିଷ ଉହାଦନ ପଦ୍ଧତି ଉପରେ ପ୍ତିଷିତ ସାମାଢିକ ସଂପର୍କରାଢି କନସାଧାରଣଙ୍କ କୀବନକୁ ପ୍ରାବିଚ କରିଥାଏ । ଉତ୍ସାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହ ଏବ• ଉତ୍ସାଦନ ସଂପର୍କସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଦୃନ୍ଦରାକି (ଏବଂ ବୈରିଚାପ୍ରର୍ଶ ଗଢ଼ଶସମହରେ ଶେଶୀ ଶେଶୀ ମଧ୍ୟରେ ଦୃନ୍ଦୁରାକି) ହେଉଛନ୍ତି ସାମାଳିକ ଅଗ୍ରତିର ଗୁଳିକା ଶକ୍ତି । ଭୌଗୋଳିକ ପାରିପାର୍ଷିକ ଅବସା , ଜଳବାୟୁ , ପ୍ରାଣୀ ଓ ଉଦ୍ଭିଦ ଜଗତ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରକୃତିକ କାରଣସମୂହ ସମାକର ଜୀବନ ଉପରେ ଗୁରୁତୃପୂର୍ଷ ପ୍ରଭାବ ପାତ କରୁଥିଇେ ମଧ୍ୟ ସାମାକିକ ପରିବର୍ତ୍ତନକୁ ଅଟକାଇ ପାରଚି ନାହିଁ । ବହିଃ ପ୍ରଭାବସମୂହର ଭୂମିକାକୁ ଅତିରଞ୍ଚିତ କରିବାଟା – ବିଭିନ୍ନ ଅବୈଜ୍ଞାନିକ ଭୂରାଜନୈତିକ , ବର୍ଷବୈଷମ୍ୟବାଦୀ , ମାଇଥିସୀୟ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ତର୍ଭରେ ଯେଭଳି ଦର୍ଶା ଯାଇଥାଏ – ସଂପ୍ରଶ ଭୂଲ । ଉଦାହରଣ ସ୍ରୂପ , ବିଶ୍ ଇତିହାସରେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଏକ ରାଷ୍ଟ୍ରର ଭୂମିକାକୁ , ତା'ର ସାମାଳିକ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ ? ଏହାର ଆଞ୍ଚଳିକ ଅବସାନ , ତା'ର ଭ୍ଖଷ୍ଠ ତଥା ଜନସଂଖ୍ୟାର ଆକାର ଏବଂ ତା'ର ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ବର୍ଷଗତ ବୈଶିଷ୍ୟାରାଜି କ'ଣ ସେସବୁକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରେ ? ନା , ଏସବୁକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ନିଷରିମୂଜକ କାରଣସବୁ , ଯଥା ଚରିତ୍ର ଏବଂ ପୋଖଚତା । ଏହା ମଧ୍ୟ ବିଭିନ୍ନ ଦେଶରେ ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବର

ସାଫଲ୍ୟ ପ୍ରତି ପ୍ରକୋଯ୍ୟ । କମ୍ୟୁନିଷମାନେ ସାମାକିକ ବିକାଶରେ ଆଭ୍ୟତରୀଶ ଦୃଦ୍ରାଶିର ନିଷରିମୂଳକ ଭୂମିକାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ "ବିପୁବ ରହାନି"ର ଧାରଶାଟିକୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିଥାନ୍ତି । ବିପୁବ ବାହାର୍ଚ୍ଛ ଆସେ ନାହିଁ । ଏହା ହେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ଫଳ ଏବଂ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ରୂପ ଏବଂ ଆଭ୍ୟତରୀଶ ସାମାଳିକ ବୈରିତାର ବିଲେପ ସାଧନ । ନିହିଁଷ୍ଠ ଏକ ଦେଶର କମ୍ୟୁନିଷ୍ଠ ପାର୍ଚିର ନେତୃତ୍ରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣାର ନେତୃତ୍ୱାଧୀନରେ ଶ୍ରମକୀବୀ ଜନସାଧାରଣ ବିପୁବ ସଂଘଟିତ କରିଥାନ୍ତି ।

ଆର୍ୟତରୀଣ ଏବଂ ବହିର୍ଦ୍ୱିନ୍ସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ବିଦ୍ୟମାନ ସୀମାରେଖା ମଧ୍ୟ ଅନପେକ୍ଷ ନୂହେଁ । ବିଭିନ୍ନ ବ୍ୟବହାରେ ସମାନ ଦୃହ୍ ବିଭିନ୍ନ ଗୁଣ ଆହରଣ କରିଥାଏ । ତହୃପରି, ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦୃହ୍ସମୂହର ନେତୃତ୍ୱଦାୟୀ ଭୂମିକା ଅର୍ଥ ଏଭ ନୂହେଁ ଯେ, ବାହ୍ୟିକ କାରଣଗୁଡ଼ିକୁ ଏକେବାରେ ଅସ୍ୱୀକାର କରି ଦେବା । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ମଶିଷ କ୍ରମଶଃ ଅଧିକର୍ଥ ଅଧିକ ଆବହମଷ୍ଟଳୀୟ ଦୃହ୍ସମୂହ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହେଉଛି । ନିହିଁଷ ଏକ ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ଦେଶରେ ବିପୁବୀ ଆଦୋଳନ ତଥା ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବର ବିଜୟର ପୂର୍ବସର୍ ତଥା ବିଶେଷ ସମ୍ଭାବନାରାଜିକୁ ବିଶେଷ ଭାବେ ବିସ୍ତର କରିବାକୁ ପଡ଼େ । ଆମ ଏହି ଯୁଗରେ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ବ୍ୟବହା ଏକ ତୀବ୍ର ସଂକଟ ଦ୍ୱାରା ଆଜନ୍ନ ହୋଇ ପଡ଼ିଛି ଏବଂ ଦୁନିଆର ବିକାଶ ଅଧିକର୍ଥ ଅଧିକ ସମାଜବାଦୀ ଶତିସମୂହଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିଷରିମୂଳକ ଭାବେ ପ୍ରଭାବିତ ହେବାରେ ଲଗିଛି । ଏହି ଭକି ଅବହାରେ ସାମ୍ରାଙ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ ସଂଗ୍ରାମର ସାପଲ୍ୟ କେବଳ ନିହିଁଷ ଏକ ଦେଶର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ବିକାଶ ଉପରେ ନିର୍ଭ କରେ ାହିଁ, ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ବିଶ୍ୱ ବିପୁବୀ ପ୍ରଚ୍ଚିୟାର ବିକାଶ ଉପରେ ନିର୍ଭ କରେ ।

# ୪ – ମୁଖ୍ୟ ଏବ∙ ଗୌଣ , ମୌଳିକ ଏବ• ଅମୌଳିକ ଦ୍ୱୃନ୍ସସମୂହ

ଜଟିଳ ପ୍ରାକୃତିକ ତଥା ସାମାକିକ ବ୍ୟବସାରାଜିରେ ବିଭିନ୍ନ ଉପାଦାନ, ଦିଗ ତଥା ପ୍ରବଶତ। ମଧ୍ୟରେ ବହୁ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ସଂପର୍କ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ କରି ବିଶେଷ ଅବସାରାଜିରେ ମୁଖ୍ୟ ଏବଂ ଗୌଣ ସଂପର୍କରାଜିନ୍ହ ପୃଥକ୍ କରି ଦେଖିବା ଦରକାର । ଏପରି ଘଟି ପାରେ ସେ, କେବଳ ଆଭ୍ୟତରୀଶ ଦ୍ୟୁ ନୂହେଁ, ବହିଦ୍ୟୁ ମଧ୍ୟ ବିକାଶର ନିହିଷ୍ଣ ଏକ ପର୍ଣ୍ଣାୟରେ ମୁଖ୍ୟ ଦ୍ୟୁରେ ପରିଶତ ହୋଇସାଏ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଜାତୀୟ ମୁକ୍ତି ସଂଗ୍ରାମ ବେଳେ ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ ପୂର୍ବେ ନିର୍ଯାଚିତ ଜାତି ଏବଂ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦ ୁମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୟୁ ବାହାରହୁ ପ୍ରକାଶ ପାଇ ମୁଖ୍ୟ ଦ୍ୱୁରେ ପରିଶତ ହୋଇସାଏ । ବିଦ୍ୟମାନ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦ୍ୟୁସମୂହର ଜୋତୀୟ ବୁର୍କୁଆ ଏବଂ ଶ୍ରମିକ ଚନସାଧାରଣ ଏବଂ ବୃର୍କୁଆଜି ମଧ୍ୟରେ , ଆଦି) ବିଲେପ ଘଟେ ନାହିଁ. ବରଂ ଉପନିବେଶବାଦ ତଥା ବିଦେଶୀ ଏକଗୁଟିଆମାନଙ୍କ ବିରୋଧୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଅଭିନ୍ ସଂଗ୍ୱାମର ପରିପ୍ରେଷୀରେ ସେସବୁ ନିଜକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । କୌଣସି ଦେଶ ତା'ର ଚାତୀୟ ସାଧୀନତା ଲଭ କଲ ପରେ ମୁଖ୍ୟ ଦୃହର ଦାୟିତ୍ୱ ଅନ୍ୟ ଦୃହ୍ୟମୂହ ଗହଣ କରିଥାନ୍ତି , ଯଥା ସେସବ୍ ହେଇ ଅଗ୍ଣୀ ସାମାଳିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ଆଉ ଅନଗ୍ସର ଅର୍ଥନୀତି ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ଦ୍ସମୂହ , ଶ୍ରେଣୀ ଶ୍ରେଣୀ ମଧ୍ୟରେ ଦୃନ୍ସମୂହ , ସମାକର ପଗତିଶୀଳ ଏବ• ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୱନ୍ଦୁ , ଆଦି । ଆମେ ତାହେଲେ ଦେଖିବାକୁ ପାଇଲେ, ବିଭିନ୍ ଦୃହ୍ରାକି ମଧ୍ୟ ମୁଖ୍ୟ ଦୃହ୍ର କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ଏହା ସଭେ ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ଏକ ପଦାର୍ଥ, ବ୍ୟବସା ଅଥବା ପ୍ପଞ୍ଚର ଦୁନ୍ରାଳି ମଧ୍ୟରେ ବି ଏପରି ଏକ ଦୁନୁଥାଏ . ଯିଏକି ତା'ର ସମଞ ପର୍ଣ୍ଣାୟରେ ତା'ର ବିକାଶ ଉପରେ ନିଷରିମୂଳକ ପ୍ରାବ ପକାଏ । ତାହାକୁ କୁହାଯାଏ ମୌଳିକ ଦୃହ । ଶେଷରେ ଏହା ଏକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଅନ୍ୟ ସମସ୍ତ ଦ୍ୟୁର ପରିପ୍କାଶକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାଏ । ଏହାର ସେସବୁ ସହିତ ସଂପର୍କ ହେଉଛି ପ୍ରାରସିକ ଏବଂ ପ୍ରାଥମିକ । ସଜୀବ ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟରେ ମୌଳିକ ଦୃହୃଟା, ଭଦାହରଣ ସୂରୂପ , ଥାଏ ଆତ୍ମସକରଣ ଆଭ ପରିବର୍ଦ୍ଦନ ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ । ଏହି ଦୃହୃଟି ନିଜକୁ ପକାଶ କରିଥାଏ ବଂଶଗତ ଭାବେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ବିପାକ ପକ୍ରିୟାର ଯେକୌଣସି କୀବାଙ୍ଗରେ ଏକ ବିଶେଷ ରୂପରେ – ଯିଏକି ତା ପକ୍ଷରେ । ବେ ଶିଷ୍ୟ ସ୍ରୂପ – ଏବଂ ତା'ର ସଂଯୁକ୍ତ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ତଥା ବାହ୍ୟିକ ସଂଗଠନ ତଥା କ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ । ପୂତ୍ୟକ୍ଷ ବା ପରୋକ୍ଷ ଭାବେ ଏହା ଜୀବାଙ୍ଗରେ ଥିବା ଅନ୍ୟ ସମସ୍ତ ବିରୋଧୀ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରେ (ପାରିପାର୍ଣ୍ଣିକ ଅବସା ସହିତ ନିଜକୁ ଖାପଖୁଆଇବା , ତା'ର ନିଜ ଜାତୀୟ ବା ଅନ୍ୟ ଜାତୀୟ ବ୍ୟକ୍ତିସମୂହ ସହିତ ତା'ର ସଂପର୍କ, ଆଦି) ।

ସମାକର ବିକାଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମୌଳିକ ଦ୍ୱହ୍ଟା ଥାଏ ଉପାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହ ଏବଂ ଉପାଦନ ସଂପର୍କରାକି ମଧ୍ୟରେ । ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ସମାକରେ ଏହି ଦ୍ୱହ୍ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ଉପାଦନର ସାମାଳିକ ଚରିତ୍ର ଏବଂ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ଆତ୍ମସାତ୍କରଣର ପଦ୍ଧତି ମଧ୍ୟରେ । ବୁକୁଁଆ ଏବଂ ସର୍ବହରା ମଧ୍ୟରେ ବୈରିତାର କୌଣସି ଉଦ୍ୟୋଗରେ ଉପାଦନ ସଂଗଠନ ଆଉ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ସାମାକିକ ଉସାଦନର ଅରାଜକତା ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକଟିତ ଦ୍ୱଦ୍ର ଏବଂ ବିଭିନ୍ନ ପୂଞ୍ଚିପତି ଗୋଷୀ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ର ଭିରି ହେଉଛି ଏହି ଦ୍ୱଦ୍ୱଟି ।

ଆଧୂନିକ ଯୁଗରେ ମୌଳିକ ଦ୍ୱର୍ର ସମସ୍ୟାଟା ଏବେ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ ଅର୍କନ କରିଛି । ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ମାନବ ସମାଜ ସହିତ ସଂପର୍କ ଦୃଷିରୁ ଏହା ହେଉଛି ଦୁଇ ସମାଜ ବ୍ୟବସା – ସମାଜବାଦ ଆଉ ପୁଞ୍ଜିବାଦ ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ । ଏହି ଦୁଇ ବିରୋଧୀ ସମାଜ ବ୍ୟବସା ସଂଗ୍ରାମ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ରହିଛି ଆମ ଏହି ଯୁଗର ମୂଳ କଥା – ପୂଞ୍ଜିବାଦରୃ ସମାଜବାଦକୁ ଜାତିମାନକର ଉରରଣ । ଏହି ମୌଜିକ ଦୃନ୍, ଅର୍ଥାତ୍, ସମାଜବାଦୀ ଆଉ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ବିଶ୍ୱ ବ୍ୟବସା ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କରାଜି ହେଉଛି ଆଜିକାର ଅନ୍ୟ ସମସ୍ତ ସାମାଜିକ ବିକାଶର ଦୃଦ୍ୱରାଜି ପକ୍ଷରେ ସୋମ୍ରାଜ୍ୟବାଦ ଆଉ ବିକାଶଶୀଳ ଦେଶମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ, ବିଭିନ୍ନ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ, ଗଣତତ୍ୱ ଏବଂ ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ, ଯୁହ ଏବଂ ଶାନ୍ତିର ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ, ଆଦି) ନିଷରିମୂଳକ । ଆଧୁନିକ ଯୁଗର ଏହି ମୌଳିକ ଦୃଦ୍ୱ କେବଳ ପ୍ରକାଶ ପାଇ ପାରେ ଏବଂ ପ୍ରଗତିଶୀକ ମାନବଜାତିର ସ୍ୱାର୍ଥ ଦୃଷ୍ଠିରୁ ତା'ର ସମାଧାନ ହୋଇ ପାରେ ବିଭିନ୍ନ ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସାସଂପନ୍ନ ରାଷ୍ତ୍ରମାନଙ୍କର ଶାନ୍ତିପୃର୍ଷ ସହାବସାନ ଜରିଆରେ । ଦୁନିଆରେ ଶାନ୍ତିର ସୂରକ୍ଷା ଦିଗରେ ଭାରତବର୍ଷ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ଅବଦାନ ରଖୁଛି । ଏହା ଇଗାତର ଭାବେ ଅନୁସରଣ କରି ଗ୍ଲିଛି ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ ଗୋଷୀ ନିରପେଷ ନାତି ।

୧୯୮୦ ମସିହାରେ ଲିଓନିଦ୍ ବ୍ରେକ୍ନେର୍ ତାଙ୍କ ରାରତ ଗଞ ବେଳେ ଇତିହାସରେ ଭାରତର ବିଖ୍ୟାତ ଭୂମିକା କଥା ଉଛେଖ କରି ଶାନ୍ତି ଏବଂ ହିତିଶାଳତା ଉପରେ ଭାରତର ଗୁରୁତ୍ଦାନକୁ ପ୍ରଶଂସା କରିଥିଲେ । ଏହି କାରଣରୁ ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ ଭାରତ ସହିତ ବହୁତାକୁ ଏତେ ଅଧିକ ଗୁରୁତ୍ଦାନ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ କମ୍ୟୁନିଷ୍ ପାର୍ଟିର ୨୬ତମ କଂଗ୍ରେସରେ ଲିଓନିଦ୍ ବ୍ରେକ୍ନେଭ୍ ମଧ୍ୟ ଆରର୍କାତିକ ବ୍ୟାପାରରେ ଭାରତର କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ଭୂମିକା ଏବଂ ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ ଆଉ ଶାନ୍ତିପ୍ରିୟ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାରତ ମଧ୍ୟରେ ବହୁତ୍ର ଅବିରାମ ଦୃତୀକରଣ କଥା ଦର୍ଶାଇଥିଲେ "ଯେଉଁ ବହୁତା ଆମ ଦୂଇ ଦେଶର ସୁଦୃଢ଼ ଜନପ୍ରିୟ ପରମ୍ପରାରେ ପରିଶତ ହୋଇ ପାରିଛି ।" ସେ ମଧ୍ୟ ଆଭ ଦର୍ଶାଇଥିଲେ ସେ , ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ ତଥା ଭାରତ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କସମୂହର ସଂପୂର୍ଣ ପରିଧି ଆଉରି ପ୍ରସାରିତ ହୋଇଛି ଦିଛୀରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ପ୍ରଧାନ ମସୀ ଇଦିରା ଗାହୀ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଭାରତୀୟ ନେତୃତ୍ବୃଦ୍ୱଙ୍କ ସହିତ ତାଙ୍କର ଆଲେତନା ଫକରେ ।

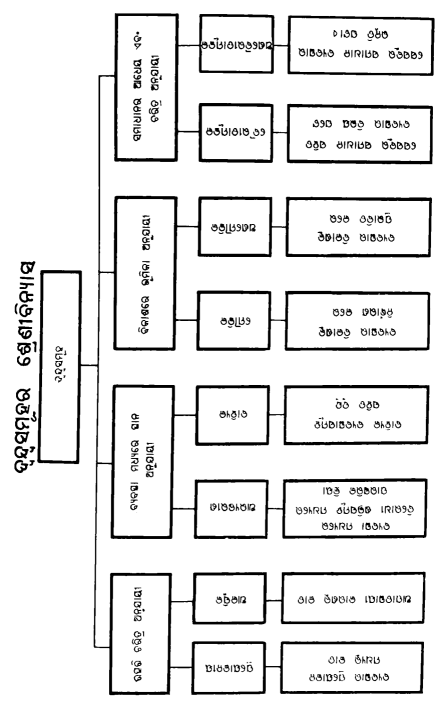
ଶ୍ରୀମତୀ ଇନ୍ଦିରା ଗାନ୍ଧୀଙ୍କ ସୋଭିଏଚ୍ ଗସ୍ତ (୧୯୮୨, ସେପ୍ଟେମ୍ବର) ଉଭୟ ଦେଶର ନେତୃବୃନ୍ଦଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ସ୍ଣରିକ ବିଶ୍ୱାସ ଏବଂ ଉଭୟ ଦେଶର ଜାତିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିବିତ୍ ବନ୍ଧୁତ୍ର ସଂପର୍କନ୍ତୁ ଆଉରି ସୁଦୃଢ଼ କରିଛି ।

## ୫ – ସାମାକିକ ଦ୍ୱନ୍ସମୂହର ପ୍ରକାରଭେଦ

ଦ୍ୱସ୍ସମୂହକୁ ମୌକିକ ଏବଂ ଅମୌକିକ, ମୁଖ୍ୟ ଏବଂ ଗୌଣ, ଏବଂ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଏବଂ ବାହ୍ୟିକ ହିସାବରେ ବିଭାଗକରଣ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ସମାକରେ ସେସବୁର ଅବସାନକୁ ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇଥାଏ । ସାମାକିକ ଦ୍ୟୁସମୂହକୁ ବିଶେଷ ଭାବେ ଉଛେଖ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତ। ରହିଛି । ସେସବୁ ସର୍ବଦା ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିବିଷ୍ଣ କେତେକ ସଂପର୍କନ୍ଥ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ଏବଂ ବିଶେଷ ସାମାକିକ କର୍ରାମାନଙ୍କୁ ସୋମାକିକ ଗୋଷ୍ଠୀସମୂହ, ଶ୍ରେଣୀସମୂହ, ଆଦି) ଦର୍ଶାଇଥାଏ । ସେସବୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ବା ପରୋକ୍ଷ ଭାବେ ଏହିସବୁ ଦ୍ସ୍ର୍ରାକିର ଗଡ଼ଣ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ । ଲେକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦୃସ୍ବର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟେ ଏବଂ ଅବସ୍ଥାନ କରେ ବିଶେଷ ସାମାକିକ ଜିନିଷସମୂହ ହେତୁ, ଯଥା, ସଂପରି, ରାଜନୈତିକ କ୍ଷମତା, ଜାତୀୟ ସ୍ୱାଧୀନତା, ମତାଦର୍ଶ, ସଂସୃତି, ଧର୍ମ, ସ୍ୱାଧୀନତା ଆଦି ପାଇଁ । ଲେକ କେତେକ ଦ୍ୟୁକ୍ଥ ସଂରକ୍ଷଣ ଏବଂ ବିକାଶ କରିବା ପାଇଁ ଆଗ୍ରହୀ ହୋଇଥାଡି ଏବଂ ଅନ୍ୟ କେତେକକୁ ରୋଜିବା ବା ହଟେଇବା ପାଇଁ ଉଦ୍ୟୋଗୀ ହୋଇଥାଡି । କେଉଁ କେଉଁ ଦ୍ୟୁରାଜିକ୍ଥ ସାମାକିକ ଜୀବନରେ ସ୍ୱତ୍ତ କରି ଦେଖାଯାଇ ପାରେ ?

ପଥମଚଃ , ଦଇ ଧରଣର ସାମାଜିକ ଦ୍ୟୁକୁ ସେସବର ସାମାଜିକ ଗ୍ଣ ସୋମାଜିକ ସଂପର୍କରାକିର ଚରିତ୍) ଦୃଷ୍ଠିରୁ ଅଇଗା କରି ଦେଖାଯାଇ ପାରେ ; ସେ ଦୂଇଟି ହେଉଛି ବୈରିତାପ୍ର ଏବଂ ଅବୈରିତାପ୍ର ଦୃନ୍ଧ ବୈରିତା ବଢ଼ିବାକୁ ଲରେ ବ୍ୟକ୍ତି ଜୀବନର ସାମାଳିକ ଅବସାରାଳି ମଧ୍ୟରୁ ଏବଂ ଶେଷକୁ ଏହା ନିର୍ଭର କରେ ଜନସାଧାରଣ ଏବଂ ଭୌଚିକ ସଂପଦର ଉହାଦନର ଉପାୟ ଉପକରଣ ମଧ୍ୟସ ବିଭିନ ସଂପର୍କରାକି ଉପରେ । ବୈରିତା ହେଉଛି ସମାଳର ସେର୍ବୋପରି ଶୋଷକ ଏବ• ଶୋଷିତ ଶ୍ରେଣାସମୂହ) ସଦସ୍ୟମାନଙ୍କର ମୌଢିକ ସ୍ୱାର୍ଥରାଶି ମଧ୍ୟରେ ଅସଙ୍ଗତିପ୍ର ସଂପର୍କ, ଯିଏକି ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମାଲିକାନା ଆର ସାମାଢିକ ଅସମତା ମଧ୍ୟର୍ଚ୍ଚ ଜାତ ହୋଇଥାଏ । ବୈରିତାପ୍ର ଡିଦ୍ୟୁରାକି ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ ଦାସ ଆଉ ଦାସମାଲିକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦନ୍ଦ୍ର ସାମତ୍ତବାଦୀ ଜମି ମାଲିକ ଏବଂ ଭ୍ମିଦାସମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ , ବର୍ଦ୍ଧଆ ଏବଂ ସର୍ବହରାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ , ସାମ୍ବାଙ୍କ୍ୟବାଦ ଏବ• ସମାଚ୍ଚବାଦ , ଉପନିବେଶବାଦ ଏବ• ଜ୍ଞାତୀୟ ମକ୍ତି ଆନ୍ଦୋଳନ ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୟୁ । ଏହାର ବିପରୀତରେ , ଅଣବେ ରିତାପର୍ଶ ଦନ୍ଦସମହ ପକାଶ କରେ କନସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୌଳିକ ଭାବେ ଭିନ୍ନ ସଂପର୍କରାଚ୍ଚିକୁ । ସେସବୁ ସଂପର୍କ ହେଉଛି ସେହିସବୁ ଶ୍ରେଣୀସମୂହ ଏବ• ସାମାଚିକ ଗୋଷାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୟସମୂହ , ଯେଉଁସବୁ ଗୋଷୀମାନକର ସ୍ୱାର୍ଥ ମୌଳିକ ଭାବେ ମେଳଖାଏ , ଅଥଚ ଅଇଗା ଅଇଗା ସାମାଳିକ ସାମଗ୍ରୀ ସହିତ ସଂପର୍କ ଦୃଷ୍ଠିରୁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ଉଦାହରଣ ସ୍ରୁହପ, ଶୁମିକ ଶ୍ରେଣୀ ଏବ• ଶୁମକୀବୀ କ୍ଷକ ଶ୍ରେଣୀ ମଧ୍ୟରେ ଅଣବୈରିତାପ୍ର ସଂପର୍କ ।

ସମାକରେ ଦ୍ୱନ୍ସମୂହ ମଧ୍ୟ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ହୋଇଥାଏ ସେସବୁର ବିଷୟ ଏବଂ ବାହନ ଅନୁଯାୟୀ । ସେସବୁକୁ ଏହିସବୁ ଦୃଷିର୍ବ ଶ୍ରେଶୀଗତ, କାତୀୟ, ସାଧାରଶ ମାନବିକ, ଗୋଷ୍ପୀଗତ ସେଥା, କାତିଗତ) ଦ୍ୱସ୍ ହିସାବରେ ଭାଗ ଭାଗ କରାଯାଇ ପାଭେ ସାମାକିକ ବ୍ୟବସାସମୂହ, ରାଷ୍ଟ୍ରରାକ୍ଟି ଏବଂ ରାଜନୈତିକ ପାର୍ଟିସମୂହ, ଆଦିରେ ।



Digitized by srujanika@gmail.com

ପାରି ନାହାନ୍ତି । ସେମାନେ ଏହାକୁ ବିଗ୍ୱର କରିଛଚ୍ଚି ଏକ ବିଶେଷ ଧରଣର ଗୁଣ ବୋଲି । ଆମେ ଦେଖିବାକୁ ପାଏଁ , ଗୁଣର ପ୍ରବର୍ଗ ମଧ୍ୟ ନିଜେ ନିହିଁଷ , ଶରୀରୀ ଜିନିଷର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଇହିସାନ୍ଭ୍ତି ସହିତ ନିବିଡ଼ ଭାବେ ସଂସୂତ ।

କଗତ ସଂପର୍କରେ ଯାବିକ ଦୃଷ୍ଠିକୋଶ ଯେତେବେଳେ ପ୍ରଭାବଶୀଳ ଥିଲ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ମଧ୍ୟରେ ଗୁଣାତ୍ମକ ବିଭେଦସମୂହକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରାଯାଉଥିଲ , ଏବଂ ବାଷବତାକୁ ବ୍ୟାପକ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଉଥିଲ ପରିମାଶଗତ ଭାବେ । କେତେକ ଦାର୍ଶନିକ , ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ , ସକୀବାଙ୍ଗ ଏବଂ ନିର୍କୀବ ପଦାର୍ଥରାକି ମଧ୍ୟରେ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରୁ ନଥିଲେ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନ୍ୟତମ ହେଉଛଡି ଫରାସୀ ବସ୍ଥବାଦୀ ଇମିତ୍ରେ (୧୭୦୯-୧୭୫୧) । "L'Homme-machine" ଶାର୍ଷକ ପତ୍ତକଟିର ସେ ଥିଲେ ରଚୟିତା ।

ବସ୍ଥବାଦର ବିରୋଧୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମନୋଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ମଶିଷର ଅବଗତି ବାହାରେ କୌଣସି ଗୁଣକୁ ସ୍ୱୀକାର କନ୍ତ ନଥିଲେ । କିନ୍ତୁ ହେଗେଲ୍ଙ୍କ୍ରୁଇଳି ବସ୍ଥଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ଗୁଣ ଏବଂ ପରିମାଣକୁ ଅନପେକ୍ଷ ଆଇଡିଆର ଉନ୍ନତକରଣର ରୂପ ମାତ୍ର ବୋଲି ବିଗ୍ୱର କରୁଥିଲେ ।

ବାହବରେ , ଅବଶ୍ୟ , ଗୁଣ ଏବଂ ପରିମାଣ ପ୍ରବର୍ଗ ଦୂଇଟି ଗତିଶୀଳ ବସ୍ଥର ବହୁରୂପକତା , ମହାଜାଗତିକ ଯୋଗସୃତ୍ରରାଜି ଏବଂ ପଦାର୍ଥ ତଥା ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ , ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଭିନ୍ନ ପାର୍ଥକ୍ୟ ତଥା କାରଣଗୁଡ଼ିକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ବାହବତାର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦାର୍ଥସମୂହ ସହିତ ନିଦ୍ଧିଷ ଏକ ସଂପର୍କକୁ ଧରିଲେ , ଗୁଣ ହେଉଛି ବସ୍ଥର ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ ବୈଶିଷ୍ୟରାଜିର ସାଯୀ ଏବଂ ଅଖଷ ସାମଗ୍ରିକତା । ଆମକୁ ଏଠାରେ ଏ କଥା ପରିଷାର କରି ଦେବାକୁ ହେବ ଯେ , ପଦାର୍ଥ କହିରେ , ଆମେ ବୁଝୁଛୁ ସେହିସବୁକୁ , ଯେଉଁସବୁ ପ୍ରତି ଆମର ଚିତାରାଜି ଭଦିଷ ବେସ୍ଥରାଜି , ପ୍ରପଞ୍ଚରାଜି , ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ , ଆଦି ) । ପଦାର୍ଥସମୂହ ନିଜକୁ ନିଜେ ବସ୍ଥଗତ ଭାବେ ଅବସ୍ଥାନ କରତ୍ତି , ଆମେ ସେସବୁ ସଂପର୍କରେ କାଣିଲେ କି ନଜାଣିଲେ , ତା ଉପରେ ସେମାନେ ନିର୍ର କରନ୍ତି ନାହିଁ । ପଦାର୍ଥରାଜି ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ଗୁଣସମୂହ ମଧ୍ୟ ବସ୍ଥଗତ । ସେସବୁ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥାଏ ପଦାର୍ଥରାଜି ମଧ୍ୟରେ ପାରଷରିକ ସଂପର୍କ ଭିତରେ । ବିଭିନ୍ନ ପଦାର୍ଥରାଜି ଦୃଷ୍ଠିରୁ ଏକ ପଦାର୍ଥ ବିଭିନ୍ନ ଗୁଣ ଧାରଣ କରିଥାଏ । ତେଣୁ କରି ଏହା ବହୁବିଧ ଗୁଣଧାରୀ ।

ଧର୍ମ ହେଉଛି ଏକ ପହତି, ଯାହା ମଧ୍ୟରେ ପଦାର୍ଥର ଗୁଣ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦାର୍ଥର ସଂପର୍କ ଦୃଷ୍ଠିରୁ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥାଏ । ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ଯେକୌଣସି ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଉଛି ଧର୍ମ । ଗୁଣ ହେଉଛି ଏଭଳି ଏକ ଜିନିଷ, ଯାହାକୂ ପଦାର୍ଥର ଅବସ୍ଥିତିଠାରୁ ପୃଥକ୍ କରି ହୁଏ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ଧର୍ମକୂ ପଦାର୍ଥ ହୁଏତ ହରେଇ ପାରେ, ଲଭ କରି ପାରେ ବିଶେଷ ଏକ ଭୌତିକ ରୂପ ଆକାରରେ ତାହା ବିଲେପ ନହୋଇ ।

|                | <mark>କୁଣ ସେଚେବେଳେ ଅନ୍ୟ ପ୍ରପଥ</mark> ୍ଞରାଳି ସହିତ                                              | ପାରବରିକ ହିୟାରେ ଲିସ ହୁଏ ଧର୍ମ ତାଂର                     | ବାହିଏକ ପ୍ରତିଫକନ ରୂପେ ପ୍ରକାଶ ପାଏ       | "ପେକୌଶସି ପଦାଥଁ ହେଇଛି ବହୁ ଧମଁର ସକିଞ୍ରଣ,<br>ଏବଂ ତେଶୁ କରି ଏହାକୁ ବିଭିନ୍ନ ଜପାୟରେ | ବ୍ୟବହାର କରିହୁଏ । ପଦାଥିସମୂହର ବହୁବିଧ ବ୍ୟବହାରକୁ<br>ଆବିଷାର କରିବାଟା ହେଇଛି ଇତିହାସର କାଣ୍ଡି ।" | - ମାକିସ୍                                             | ଞ        | ସାସକରେ ସଟିକ କାବ୍ନ୍ ପରମାଣୁସବୁ ଷରଷର ହୋଇ ଥାଏ<br>ଏବଂ ସେସବୁ ଅତି ହାରୁକା ରାଚେ ପରସର ସତିଚ ଯଇ । | ସେସବୁକୁ ପର୍ବରଠାରୁ ଅଲଗା କରି ହୁଏ ଏବଂ ସଟିକଠାରୁ<br>ମଧ୍ୟ ବିଜିନ୍ନ କରି ନେଇ ହୁଏ । ତେଣୁ କରି ସାସକ ବ୍ୟବହୃତ<br>ହୁଏ ଅଜନ କାର୍ଣରେ ଏବଂ ମିଛିଚିକାରା ମକ୍ଷଣ ମଷ ଚାଣଁ । |  |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ଗୁଣ ଏବଂ ଧମସମୂହ | ୟୁଣ ହେଇଛି ସଦାଥ ଏବଂ ପ୍ରଅଷରାକିର ଆଭ୍ୟକରାଣ ଗଡ଼ଣ , ଯିଏକି ସେସବୁରୁ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ<br>୦୦୦ରୁ ୦୦୦୦ ୧୦୦୦୦ ୧୦୦୦ | ଧ୍ୟାଥ କଥା ପ୍ରଅଭୋକଠାରୁ ପୃଥକ୍ କରେ ଏବଂ ଘୁଣ ସେବବୁର ସହକାତ | ସାସେକଦାନ ନମନାସତା 🥂 ବିଦ୍ୟୁତ୍-ପରିବାହକତା |                                                                             | କ<br>କୁଣସମୂହ ସେବହୁଇ ଧମିରାକି ହାରା ପୂଅକ ପୁଅକ                                             | କାର୍ବନ୍ (୯୦) ପରମାଣୁର ଅବସାନ<br>ପ୍ରବର୍ଶନ କରୁଥିବା ନକ୍ଷା | Para Ara |                                                                                       |                                                                                                                                                   |  |

ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଗୁଣ ଏବଂ ଧର୍ମ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟଟା ହେଉଛି ଆପେକ୍ଷିକ । କୌଣସି ଏକ ସଂପର୍କ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ପଦାର୍ଥର ଧର୍ମ ବୋଲି ଯାହା ପ୍ରତୀତ ହୁଏ , ଅନ୍ୟ ଏକ ସଂପର୍କ ଦୃଷ୍ଣିରୁ ତାହା ଗୃଣ ବୋଲି ମନେ ହୁଏ ।

ହାରାକୁ ଏକ ଉଦାହରଣ ରୂପେ ଗହଣ କରାଯାଉ । ସମସ୍ତ ଜ୍ଞାତ ଉପାଦାନ ମଧ୍ୟରେ ଏହା କଠିନତର । ଏହାକୁ ଘର୍ଷକ ବସ୍ଥୁ ହିସାବରେ ବ୍ୟବହାର କଲ ବେଳେ ଏହା ହେଉଛି ତା'ର ଗଣ । ଏହି ଗ୍ଣଟି ପ୍କାଶ ପାଇଥାଏ , ଏହା ଯେତେବେଳେ କାଚକ ମସଣ କରେ । ହାରା କଠିନ ନହେଲେ ତାକୁ ଯତ୍ତ ରୂପେ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟବହାର କରି ହେବ ନାହିଁ । କିନ୍ତ , ଏହି ବିଶେଷ ଗଣ ସଂପର୍କରେ (ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଉପାଦାନସମ୍ହକୁ ମସଣ କରିବା) ହୀରାର ସାଧାରଣ ଭାବେ ଅଗୁରୁତ୍ପୁର୍ଶ ଧର୍ମରାଶି ଏବଂ ଯିଏକି ଭିନ୍ ବି ହୋଇ ପାରେ । ସେ ହେଉଛି ତା'ର ରଙ୍ଗ (ପ୍କୃତିରେ ହୀରା ସ୍ଷି ହୋଇଥାଏ ଅଇଗା କଟିକସମୂହ ରୂପେ, ଯିଏକି ହେଉଛି ରଙ୍ଗହୀନ ବା ମିଶ୍ଣ ଦ୍ୱାରା ଇଷତ୍ ରଞ୍ଚିତ) ଏବଂ ତା'ର ସଷ୍ଟି ହୋରାକୁ ଯବକ୍ଷାର ମିଶଣରୁ ଅତି ଉଚ୍ଚ ତାପାଙ୍କ ଏବ• ଗୃପ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ସଂଶ୍ୱେଷଣ ଦାରା ତିଆରି କରାଯାଏ) ଏବଂ ରୂପ, ଆଦି । ତଥାପି, ହୀରାକୁ ଯଦି ଏକ ମୂଲ୍ୟବାନ ପ୍ୱଞ୍ଚର ବୋଲି ବିଗ୍ୱର କରାଯାଏ , ତେବେ ମସ୍ଣ ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଯିବାର କ୍ଷମତା ଭଳି ଏହାର ଦୃଡ଼ତାଟା ବିଗ୍ୱର୍ଯ ନୁହେଁ, ବିଗ୍ୱର୍ଯ ବିଷୟଟି ହେଉଛି ତା'ର ବିଭିନ ରଙ୍ଗ , ଆଦି । ଶେଷତଃ , ହୀରାକୁ ଯେତେବେଳେ ତା'ର ରାସାୟନିକ ଗଢ଼ଶ ଦ୍ୱିରୁ ବିଗ୍ର କରାଯାଏ, ସେତେବେଳେ ତା'ର ଦୂଢ଼ତା, ରଙ୍କ, ମସ୍ଣ କ୍ଷମତା ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଧର୍ମ ଗରୁତ୍ର ହରେଇ ବସେ, କାରଣ ଏ କ୍ଷେତରେ ମଖ୍ୟ କଥାଟି ହେଉଛି ହୀରା ହେଉଛି ଯବଷାରର ଏକ ଆଇଟ୍ଫିକ୍ ଉନ୍ତୀକରଣ । ରାସାୟନିକ ଦ୍ୱିରୁ, ହାରା, ଗ୍ରାଫାଇଟ୍ ଏବଂ କୋଇଲ ଏକା ଗ୍ଣ ପ୍କାଶ କରିଥାଡି, ଯିଏକି ବିଶେଷ ରାସାୟନିକ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାରେ ସବକ୍ଷାରର ସଂପ୍ରକ ଧର୍ମରାଶି ମଧ୍ୟରେ ପ୍କାଶ ପାଇଥାଏ ।

ଗୃଣର ଅବଧାରଣାଟି ଏହି ଭାବେ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ : କ) କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ଅଖଞ ଧର୍ମରାଶି, ଖ) ଏହାର ସ୍ଥିରତା, ଗ) ଏହାର ଆପେକ୍ଷିକ ଅପରିବର୍ଭନୀୟତା, ଘ) ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦାର୍ଥଠାରୁ ଏହାର ବିଶେଷ ପାର୍ଥକ୍ୟସମୂହ, ତ) ଏହାର ନିହିଁଷ୍ଠତା, ଯିଏକି ତା'ର ଅଞିତୃଠାରୁ ଅବିଛିନ୍ ।

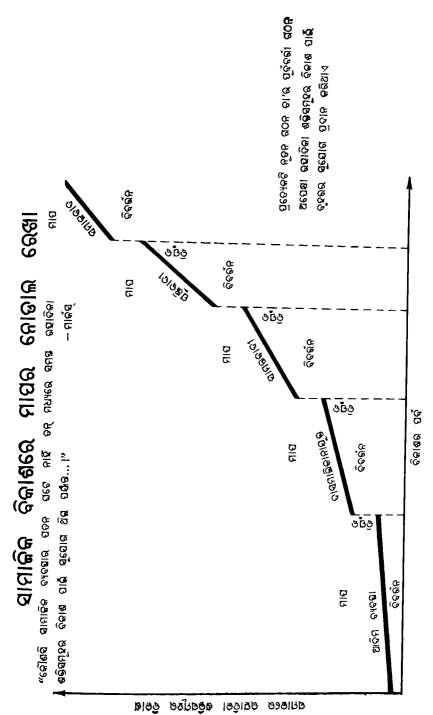
ପରିମାଣ ତାହେଇେ କଂଶ ? ଏହି ଅବଧାରଣାଟିକୁ ବିଗ୍ୱର କରିବାକୁ ହେବ ଗୁଣର ପ୍ରବର୍ଗ ସହିତ ଏହାର ସଂପର୍କ ଦୃଞ୍ଚିରୁ । ପ୍ରଥମତଃ , ଗୁଣର ଅବଧାରଣା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଦର କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥର ଅଖଞ୍ଚ ବୈଶିଷ୍ୟ ଭଳି ଏହା ନୁହେଁ , ପରିମାଣ ପ୍ରବର୍ଗଟି କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ନିର୍ଦ୍ଦିଞ୍ଚତାକୁ ତା'ର ବ୍ୟଭିଗତ ଧର୍ମରାଶି ବା ବୈଶିଷ୍ୟସମୂହ ଦିଗରୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଏହି ଭାବେ ଏହିସବୁ ଧର୍ମର ବିକାଶର ମାତ୍ରାକୁ ମାପ କରାଯାଇ ପାରେ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦାର୍ଥରେ ସେସବୁର ପ୍ରକାଶକୁ ତୁକନା କରାଯାଇ ପାରେ । ପ୍ରାକୃତିକ ପଦାର୍ଥସମୂହର , ଦୃଷ୍ଣାତ ସ୍ରୂପ , ଥାଏ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ ଗତିବେଗ , ତାପ , ଓକନ ଏବ• ପରିମାଣ, ଆଦି । ପଦାର୍ଥର ଭିନ୍ନ ଧର୍ମରାକ୍ଷିରେ ଘଟୁଥିବା ପରିବର୍ଭନରାଜିକୁ, ଯିଏକି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦାର୍ଥର ଧର୍ମରାଶି ସହିତ ସମାନ, ପରିମାଶର ପ୍ରବର୍ଗ ଲିପିବହ କରିଥାଏ । ପଦାର୍ଥର ଅଞିତ୍ ସହିତ ଏକେବାରେ ଅବିଜିନ୍ନ ଭାବେ ଗୁଣ ବାହି ହୋଇ ରହିଥିଲ ବେଳେ, ପରିମାଣ, ପ୍ରଥମ ଦୃଷ୍ଠିରେ ମନେ ହୁଏ ତା'ର ଅଞିତୃଠାରୁ ବାହ୍ୟିକ ବୋଲି । ତମ୍ବାକୁ ୧୦୦ଁ ହେଉ ବା ୩୦୦ଁ ସେଷ୍ଠିଗ୍ରେତ୍ର ତାପାଙ୍କରେ ଗରମ କଲେ ବି ଏହା ତା'ର ଘନତାର ନିହିଁଷ ମିଳିତ ଅବସାକୁ ରଖି ପାରେ । ଆପଣ ଯେଉଁ ଟେବୁଲରେ ବସି ପଡ଼ୁଛଡି, ତାହା ଜୋଟ ହେଲେ ବା ବଡ଼ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଏହି କାରଣରୁ ଟେବୁଲ ହୋଇ କି ରହେ ।

ପରିମାଣର ସବୁଠାରୁ ଗୁରୁତୃପୂର୍ଷ ବୈଶିଷ୍ୟରାଳି ହେଉଛି ସଂଖ୍ୟା ଏବଂ ପରିସର । ପଥମୋକଟି ଗଣନା ସହିତ ଐତିହାସିକ ଭାବେ ଯୁକ୍ତ, ଶେଷୋକଟି ଏକ ମାପକାଠି ସାହାଯ୍ୟରେ ପଦାର୍ଥର ମାପ ପ୍ରତ୍କିୟା ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ । ସଂଖ୍ୟା ଏବଂ ପରିସର ସଂକ୍ରାନ୍ତ ଅବଧାରଣାଟି ଗଣିତ ବିଦ୍ୟାର ବିକାଶ ସହିତ ପାଦ ମିକେଇ ବିକାଶ ଇଭ କରି ଆସିଛି । ଏବେ ଗଣିତଞ୍ଚମାନେ ପାକ୍ତିକ, ଭୌତିକ, ଜଟିଜ ସଂଖ୍ୟାରାଜି, ଚତଃସଂଖ୍ୟକରାଶି ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରନ୍ତି । ଉତ୍କୟ ସାଧାରଣ ପରିସର ଏବଂ ଭେକରସ୍ ଏବଂ ଟେନ୍ସର , ଆଦି ପରିସରଗତ ଅବଧାରଣାର ଅନ୍ତର୍ଗତ । କେତେକ ଆପରି ସଭ୍ୱେ ବି ପରିମାଣକୁ ପଦାର୍ଥର ନିର୍ଦିଷତା ଅର୍ଥରେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇ ପାରେ , ଯାହାକୁ ସଂଖ୍ୟା ବା ପରିମିତି ଦ୍ୱାରା ପ୍କାଶ କରାଯାଇ ପାରେ । ତା ସଭ୍ୱେ ପରିମାଣକୁ ସେହିସବୁ ଗାଶିତିକ ଅବଧାରଣ। ସହିତ ସଂପ୍ରଶ ରୂପେ ଏକା ପରି ଦେଖିଲେ ଭୁଇ ହେବ । ସଂଖ୍ୟା ଏବ• ପରିମିତି ଅନଯାୟା ସମୟ ପରିମାଣଗତ ଅବଧାରଣାକୁ ପ୍କାଶ କରିବା ସୟବ ନୁହେଁ । ଏହା ସ୍ୱାଭାବିକ , ବିଶେଷଚଃ , ବହୁ ସାମାଜିକ ପ୍ରସ୍ଥ ଏବଂ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା କ୍ଷେତ୍ରେ ଗାଣିତିକ ପଢତିକୁ ପ୍ରୋଗ କରିବାର ସୀମାବଦ୍ଧତା ଦୃଷିରୁ । କନସାଧାରଣଙ୍କ ବୈପବିକ ମନୋଭାବ ଚେତନାର ଓର , ସମାକରେ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ଚୀବ୍ରତାର ମାତ୍ରା , ସାଂସ୍ତିକ ମୂଇ୍ୟବୋଧ କେତେ ପରିମାଣରେ ଆତ୍ମସ ହୋଇଛି , କକାକୃତିର ସୌଦର୍ଣ୍ଣବୋଧଗତ ପ୍ରାବ , ଧର୍ମାୟ ମନୋଭାବର ପାର୍ଥକ୍ୟ , ଆଦିକୁ ଏହିସବୁ ସୂତ୍ର ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶ କରି ହୁଏ ନାହିଁ ।

#### ୨ – ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ରନରୁ ଗୁଣଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଉଭରଣ

ଉପରୋକ୍ତ ଆଲେଚନାର୍ବ୍ତ କଣାଯାଏ , ପରିମାଣ ଏବଂ ଗୁଣ ହେଉଛି ପରସରର ବିପରୀତ । ତା ସର୍ବ୍ୱେ ବି ସେ ଦୁଇ ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି ଦ୍ୱୁମୂଳକ ଏୀକ୍ୟ ସଂପର୍କ । ପ୍ରଥମ ଦୃଷ୍ଣିରେ , ହୁଏତ , ପରିମାଣ ମନେ ହୁଏ ପଦାର୍ଥର ଚରିତ୍ର ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ ନୁହେଁ ବୋଇି । ବାଞ୍ଚବ କ୍ଷେତ୍ରରେ , ଅଥଚ , ପ୍ରତିଟି ପଦାର୍ଥର କେବଳ ନିକସ୍ ପରିମାଣ ନଥାଏ, ଥାଏ ନିକସ୍ ଗୁଣଗତ ଧର୍ମରାଶି । ଏକ କଳୀୟ ଅଣୁପିଷ ଦୂଇଟି ଉଦ୍କାନର ପରମାଣୁ ଏବଂ ଗୋଟିଏ ଅମ୍ମୁକାନର ପରମାଣୁକୁ ନେଇ ଗଠିଚ , ଏବଂ ଯବକ୍ଷାରର ଗୋଟିଏ ଅଣୁପିଷ୍ଡ ସୋଡିଅମ୍ର ଗୋଟିଏ ପରମାଣୁ ଏବଂ ଗୋଟିଏ କ୍ରୋରାଇତ୍ର ଅଣୁକୁ ନେଇ ଗଠିତ । ସୌର ବର୍ଷାଳୀର ବିଭିନ୍ନ ରଙ୍କର ଢେଉର ବିଭିନ୍ନ ଦୈର୍ଘ୍ୟ ଏବଂ ଦୋକାୟମାନତାର ପୂନଃପୌନିକ ଦୁଚତା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ : ଲଲ ଆଲୋକ ଢେଉର ଦୈର୍ଘ୍ୟ ହେଉଛି ଏକ ସେଭିମିଟରର ଦଶ ହଜାର ଭାଗଠାରୁ କମ୍ , ବାଇଗଶୀ ଆଲେକ ଢେଉର ଦୈର୍ଘ୍ୟ ଚାଠାରୁ ଦୂଇ ଗୁଣରୁ କମ୍ । ମଣିଷ ଦେହର ତାପାଳଚ ପରିମାଣ ହେଉଛି ୩୬.୬ ସେଭିଗ୍ରେତ୍ ଏବଂ ସେଥିରୁ ବେଶି କମ୍ କେବଳ ୨୮<sup>°</sup>ରୁ ୪୨<sup>°</sup> ସେଭିଗ୍ରେତ୍ ମଧ୍ୟରେ ସୟବ । ଏହାର ବାହାରକୁ ଗ୍ଲିଗଲେ ମଣିଷର ଶରୀର ବଞ୍ଚି ପାରେ ନାହିଁ କି କାର୍ଯ୍ ବି କରି ପାରେ ନାହିଁ । ତମ୍ବାକୁ ୧,୦୮୩<sup>°</sup> ସେଭିର୍ଭେତ୍ରୁ ଅଧିକ ଉରସ କଲେ ଚା'ର ସାମଗ୍ରିକ ଅବସାନ (ଘନତାରୁ ତରକତାକୁ) ପରିବର୍ତି ହୋଇଥାଏ । ଉପରୋଭ ଏହିସବୁ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଉଦାହରଣ ଆମର ହୃଦ୍ବୋଧତା ଆଣେ ସେ ପରିମାଣ ଏବଂ ଗୁଣ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ର ରହିଛି ବୋଲି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସୌକ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ପରିମାପଗତ ଅବଧାରଣାରେ ।

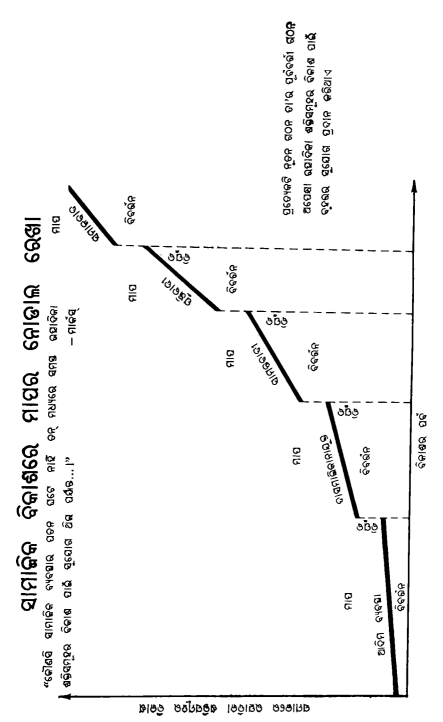
ମାପ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଏକ ଗୁଣ ସମେତ ସମ୍ଭାବ୍ୟ ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନର ନିମ୍ବର ଏବଂ ଉଚ୍ଚର ସୀମାକୁ ଜାଣି ହୁଏ, ଯେଉଁ ଗ୍ଣଟା ପହାର୍ଥର ପରିମାଣଗତ ନିବିଷ୍ଠଚାରେ ପରିବର୍ଭନର ସୀମାକୁ ଦର୍ଶାଇ ଥାଏ ଏବଂ ଯାହା ମଧ୍ୟରେ ଏହା ନିହିତ ଥାଏ । ପୁତିଟି କିନିଷର ରହିଛି ମାପ , ଅଥାତ୍ , ପରିମାଣ ଏବଂ ଗଣ ମଧ୍ୟରେ ନିହିଁଷ ପାର୍ସରିକ ସଂପର୍କ । ମାପ ମଧ୍ୟରେ ପଦାର୍ଥର ଗୁଣରେ ପରିବର୍ଭନସମୂହ ବିନା ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନରାକି ଘଟି ପାରେ । ଏହି ମାପଟା ଯେତେବେଳେ ବଦଳିଯାଏ ଏବ• ଚା'ର ସୀମା ଯେତେବେଳେ ଟପିଯାଏ କୌଣସି ପ୍ରପଞ୍ଚରେ ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ଭନସମୂହ ର୍ଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନ ଘଟାଇଥାଏ । ନୂତନ ପ୍ପଞ୍ଚିର ନିକ ତରଫରୁ ନିକସ୍ ମାପ ଥାଏ, ଯିଏକି ହେଉଛି ଗୁଣାତ୍ମକ ଏବଂ ପରିମାଣାତ୍ମକ ବୈଶିଷ୍ୟରାକି ମଧ୍ୟରେ ଏକ ବିଶେଷ ଏାିକ୍ୟ । ଏଥିରେ ପ୍ରଣି ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନ ଘଟେ , ଯିଏକି ଶେଷକୁ ଆଗେଇ ନିଏ ଗୁଣଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଆଡ଼କୁ । ଧାରାବାହିକ ଏବ• ଅଧାରାବାହିକ ମ୍<u>ୟର୍ଗଗୁଡ଼</u>ିକର ବିକାଶରେ ଏାକ୍ୟ ହିସାବରେ ମାପର <mark>ଘି</mark>ର ରେଖାର ପ୍ରତିଛବି ଦ୍ୱାରା ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟାଟି ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । ପ୍ରଥମୋକଟି ବୁଝାଏ କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥର ହିତିଶୀଳତାର ସଂରକ୍ଷଣ ଏବଂ ନିହିଁଷ ଏକ ମାପ ମଧ୍ୟରେ ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ଭନକୁ । ଷେଷୋକ୍ତଟି ହେଉଛି ମାପରେ ଗୋଳମାଳ*,* ଗୁଣଗତ ପରିବର୍ରନ ଏବଂ ନ୍ଆ ଏକ ପଦାର୍ଥର ଅଭ୍ୟୁଦୟ । ଏଠାରେ ଆଲେଚିଚ ଦୃହ୍ୱାତ୍ମକ ନିୟମ ବୟୁର ଗତିର ବିପରୀତ ନିହିଁଷତାର ଏହି ଏିକ୍ୟକୁ ପ୍ମାଣ କରିଥାଏ ।



Digitized by srujanika@gmail.com

ବୋଇି । ବାଷବ କ୍ଷେତ୍ରରେ , ଅଥଚ , ପ୍ରତିଟି ପଦାର୍ଥର କେବଳ ନିକସ୍ ପରିମାଣ ନଥାଏ, ଥାଏ ନିକସ୍ ଗୁଣଗତ ଧର୍ମରାଶି । ଏକ ଜଳୀୟ ଅଣୁପିଷ ଦୁଇଟି ଉଦ୍କାନର ପରମାଣୁ ଏବଂ ଗୋଟିଏ ଅମୁକାନର ପରମାଣୁକୁ ନେଇ ଗଠିତ , ଏବଂ ଯବକ୍ଷାରର ଗୋଟିଏ ଅଣୁପିଷ୍ଡ ସୋଡିଅମ୍ର ଗୋଟିଏ ପରମାଣୁ ଏବଂ ଗୋଟିଏ କ୍ରୋରାଇତ୍ର ଅଣୁକୂ ନେଇ ଗଠିଚ । ସୌର ବର୍ଷାଳୀର ବିଭିନ୍ନ ରଙ୍ଗର ଢେଉର ବିଭିନ୍ନ ଦେଇ୍ଁ ଏବଂ ଦୋଳାୟମାନତାର ପୂନଃପୌନିକ ଦୁତତା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ : ଲଇ ଆଲୋକ ଢେଉର ଦେଇ୍ଁ ହେଉଛି ଏକ ସେଭିମିଟରର ଦଶ ହଳାର ଭାଗଠାର୍ଚ୍ଚ କମ୍ , ବାଇଗଶୀ ଆଲେକ କେଉର ଦେଇଁ ଏକ ସେଭିମିଟରର ଦଶ ହଳାର ଭାଗଠାର୍ଚ୍ଚ କମ୍ , ବାଇଗଶୀ ଆଲେକ କେଉର ଦେଇଁ ଏକ ସେଭିମିଟରର ଦଶ ହଳାର ଭାଗଠାର୍ଚ୍ଚ କମ୍ , ବାଇଗଶୀ ଆଲେକ କେଉର ଦେଇଁ ଏକ ସେଭିଗ୍ରେଡ୍ ଏବଂ ସେଥିର୍ଚ୍ଚ ବେଶି କମ୍ କେବଳ ୨୮ିର୍ ୪୨<sup>°</sup> ସେଭିଗ୍ରେଡ୍ ମଧ୍ୟରେ ସନ୍ଦବ । ଏହାର ବାହାରକୁ ଗ୍ଲିଗଲେ ମଶିଷର ଶରୀର ବଞ୍ଚି ପାରେ ନାହିଁ କି କାର୍ଯ୍ୟ ବି କରି ପାରେ ନାହିଁ । ତମ୍ବାକୁ ୧,୦୮୩ ସେଭିର୍ଭ୍ରେଡ୍ର୍ ଅଧିକ ଉରସ କଲେ ତା'ର ସାମଗ୍ରିକ ଅବସାନ ସେନତାରୁ ତରକତାକୁ) ପରିବର୍ରିଡ ହୋଇଥାଏ । ଉପରୋଭ ଏହିସବୁ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଉଦାହରଣ ଆମର ହୃଦ୍ବୋଧତା ଆଣେ ସେ ପରିମାଣ ଏବଂ ଗୁଣ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ର ରହିଛି ବୋଲି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ୟିକ୍ୟ ପ୍ଳାଶ ପାଇଥାଏ ପରିମାପଗତ ଅବଧାରଣାରେ ।

ମାପ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦିଷ ଏକ ଗ୍ଣ ସମେତ ସମ୍ଭାବ୍ୟ ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନର ନିମୂତର ଏବଂ ଉଚ୍ଚତର ସୀମାକୁ କାଣି ହୁଏ, ଯେଉଁ ଗ୍ଣଟା ପଦାର୍ଥର ପରିମାଣଗତ ନିଦିଷତାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନର ସୀମାକୁ ଦର୍ଶାଇ ଥାଏ ଏବଂ ଯାହା ମଧ୍ୟରେ ଏହା ନିହିତ ଥାଏ । ପ୍ତିଟି କିନିଷର ରହିଛି ମାପ, ଅର୍ଥାତ୍, ପରିମାଣ ଏବଂ ଗ୍ରଣ ମଧ୍ୟରେ ନିର୍ଦିଷ ପାରସରିକ ସ•ପର୍କ । ମାପ ମଧ୍ୟରେ ପଦାର୍ଥର ଗୁଣରେ ପରିବର୍ଭନସମୂହ ବିନା ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନରାକି ଘଟି ପାରେ । ଏହି ମାପଟା ସେତେବେଳେ ବଦଳିଯାଏ ଏବଂ ତା'ର ସୀମା ଯେତେବେଳେ ଟପିଯାଏ କୌଣସି ପ୍ରପଞ୍ଚରେ ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ଭନସମୂହ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନ ଘଟାଇଥାଏ । ନୃତନ ପ୍ପଞ୍ଚଟିର ନିଜ ତରଫରୁ ନିଜସୁ ମାପ ଥାଏ, ଯିଏକି ହେଉଛି ଗ୍ଣାତ୍ମକ ଏବଂ ପରିମାଣାତ୍ମକ ବୈଶିଷ୍ୟରାକି ମଧ୍ୟରେ ଏକ ବିଶେଷ ଏୀକ୍ୟ । ଏଥିରେ ପୂଣି ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନ ଘଟେ , ଯିଏକି ଶେଷକୁ ଆଗେଇ ନିଏ ଗ୍ଣଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଆଡ଼କୁ । ଧାରାବାହିକ ଏବଂ ଅଧାରାବାହିକ ମୃହର୍ରଗୁଡ଼ିକର ବିକାଶରେ ଏାକ୍ୟ ହିସାବରେ ମାପର ଛିର ରେଖାର ପ୍ରତିଛବି ଦ୍ୱାରା ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟାଟି ପ୍କାଶ ପାଇଥାଏ । ପ୍ଥମୋକ୍ରଟି ବଝାଏ କୌଣସି ଏକ ପହାର୍ଥର ହିତିଶୀଳତାର ସଂରଷଣ ଏବଂ ନିହିଁଷ ଏକ ମାପ ମଧ୍ୟରେ ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ରନକୁ । ଷେଷୋକ୍ତଟି ହେଉଛି ମାପରେ ଗୋଳମାଳ, ଗ୍ଣଗତ ପରିବର୍ରନ ଏବଂ ନଆ ଏକ ପଦାର୍ଥର ଅଭ୍ୟୁଦୟ । ଏଠାରେ ଆଲେଚିତ ଦୃହାତ୍ମକ ନିୟମ ବସ୍ଥର ଗତିର ବିପରୀତ ନିହିଷତାର ଏହି ଏାକ୍ୟକୁ ପ୍ମାଣ କରିଥାଏ ।



ଏଙ୍ଗେଲସ ଲେଖିଥିଲେ "...ପକ୍ତିରେ ପ୍ତୋକଟି ଘଟଣାରେ ନିର୍ଦିଷ ଭାବେ ସ୍ଥିର କରାଯାଇଥିବା ପଦ୍ଧତିରେ ବସ୍ଥୁ ବା ଗତିର (ତଥାକଥିତ ଶକ୍ତି) ପରିମାଣଗତ ଯୋଗ ବା ପରିମାଣଗତ ବିୟୋଗ ଦ୍ୱାରା ହିଁ କେବଳ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଣ୍ନ ଘଟିଥାଏ ।"\* ବିଶେଷ କରି, ପଦାର୍ଥର ଗୁଣର ପରିବର୍ରନ ଘଟେ ଉପାଦାନ, ଶହି ବା ତଥ୍ୟର ଗଣରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ମଧ୍ୟ ଦେଇ , ଯେତେବେଳେ ପଦାର୍ଥଟିରେ ଉପାଦାନ ଏବଂ ଷତ୍ତି ନିକକୁ ନିକେ ପ୍ରନବ୍ୟତିତ କରେ, ପଦାର୍ଥରେ ଗଠନଗତ ଉପାଦାନରେ ପରିବର୍ରନ ଘଟେ ଏବଂ ନୂତନ ଉପାଦାନସମୂହର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ହୁଏ , ଆଦି । ପାଣି ଯେତେବେଳେ ଉରସ ହଏ ବା ଶୀତଳ ହଏ ଏବଂ ତା'ର ଶକ୍ତି ପରିବରିତ ହୁଏ, ଅର୍ଥାତ, ଏହା ଯେତେବେଳେ କିଛି ତାପ ଆହରଣ କରେ ଏହାର ସାମଗ୍ରିକ ଅବସ୍ଥାରେ ପରିବର୍ଭନ ଘଟେ : ଏହା ୧୦୦<sup>୦</sup> ସେଭିଗ୍ରେତ୍ରେ ବାଷକୁ ଏବଂ ୦<sup>୦</sup> ସେଭିଗ୍ରେତ୍ରେ ବରଫକୁ ପରିବର୍ଭିତ ହୋଇଥାଏ । ଗଠନଗତ ଉପାଦାନରେ ପରିବର୍ଭନ ଦ୍ୱାରା ସ•ଘଟିତ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନର ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ବିଭିନ୍ନ ଧର୍ମଯୁକ୍ତ ଉପାଦାନର ଅନ୍ୟୁଦୟ, ଯିଏକି ଅଣ୍ପିଷର ଏକ ଏବଂ ଅଭିନୁ ମୂଳ ଉପାଦାନର ପରମାଣ୍ଡର ସଂଖ୍ୟାରେ ପରିବର୍ଭନ ଦ୍ୱାରା ଘଟିଥାଏ । ଏହି ଭାବେ କୌଣସି ଏକ ଘନ ପଦାର୍ଥରୁ ଯବକ୍ଷାରକାନର ଦ୍ଇଟି ପରମାଣ୍ଡ ଏବଂ ଅମୁକାନର ପାଞ୍ଚଟି ପରମାଣ୍ – ନାଇଚିକ୍ ଆନ୍ହାଇଡି୍ଡ୍ ( $N_2O_5$ ) ସ୍ୟିକଲ ବେଳେ ଯବକ୍ଷାରଳାନର ଦ୍ଇଟି ପରମାଣୁ ଏବଂ ଅମୁଜାନର ଗୋଟିଏ ପରମାଣୁ ହସତ ବାଷ (N,O) ନାମକ ଏକ ମିଶ୍ଣ ସ୍ଷି କରେ ।

ଗୁଣାତ୍ମକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦେଖା ଦେବ। ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ରନ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଆମେ ବିପରୀତ ଦିଗକୁ ଭରରଣ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଥାଏ, ଅର୍ଥାତ୍, ପରିମାଣକୁ ଗୁଣବ୍ଧ ବା ଆଭରି ସଠିକ୍ ଭାବେ କହିବାକୁ ଗଲେ, ଗୁଣାତ୍ମକ ଭରରଣକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିଥାଏ, ଯିଏକି ନୂଆ ପରିମାଣଗତ ବୈଶିଷ୍ୟ ଏବଂ ପରିବର୍ରନରାକି ଆଡ଼କୁ ଆଗେଇ ନିଏ । ଦୃଷ୍ଟାତ ସ୍ୱରୂପ, ପାରମାଣବିକ ସଂଗ୍ରକନ ବୃଦ୍ଧି ପାଇରେ ନୂଆ ଏକ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନ ଦେଖା ଦିଏ, କିନ୍ତୁ ଏହି ନୂଆ ଗୁଣଟିର ମଧ୍ୟ ନିକସ୍ ପରିମାଣଗତ ବୈଶିଷ୍ୟ ଥାଏ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ସୋଡ଼ିଅମ୍ ପରମାଣୁପିଞରେ ଗୋଟିଏ ସଂଗ୍ରକନ ଘଟିଲେ ଏହା ମାଗ୍ନେସିଅମ୍କୁ ପରିବର୍ତିତ ହୁଏ, ଯାଂର ପରିମାଣଗତ ଧର୍ମସକଳ ସୋଡ଼ିଅମ୍ର ଧର୍ମରାଶିଠାରୁ ପୃଥକ୍: ଏହା ଏକଭାଲେକ ସୋଡ଼ିଅମ୍ ନହୋଇ ଦ୍ୱିଭାଲେକ ସୋଡ଼ିଅମ୍ ହୁଏ ଏବଂ ଏହାର ଘନତା ଏବଂ ତରକାଙ୍କ, ଫୁଟନାଙ୍କ ହେଉଛି ଭିନ୍ନ, ଏହାର ଧାତବ ଗୁଣସମୂହ ଆଉରି ଦୁର୍ବଳ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପାଏ, ରାସାୟନିକ ଭାବେ ଏହା କମ୍ ସକ୍ରିୟ, ଆଦି । ଜୀବନ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଏଡାଦୃଶ ଗୁଣାତ୍ମକ ଏବଂ ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଯୋଗସ୍ତକୁ ଇକ୍ଷ୍ୟ କରାଯାଇ

<sup>\*</sup> ପ୍ରେତେରିକ୍ ଏଙ୍କେଲସ୍, "Dialectics of Nature", ପୁ: ୬୩ ।

ଥାଏ । ସ୍ଟିକୀବ ଦେହାଙ୍ଗ ବୃହି ପାଏ, ତା'ର କୀବକୋଷଗୁଡ଼ିକର ବିଭାଳନ ହେତୁ । କିଲ୍ର ଏକ ଭୌତିକ କୋଷର ଦୂଇଟି ଭାଗକୂ ବିଭାଳନ କରିବା ହେଉଛି ଏକ ଜଟିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା । କୀବକୋଷ ନିର୍ଦିଷ ଏକ ଆକାରକୂ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଲ ପରେ ଏହା ନିଳକୁ ବିଭାଳିତ କରି ପାରେ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ତା ମଧ୍ୟରେ ଯେତେବେଳେ ବିଭିନ୍ନ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନରାଳି ଘଟେ ଏହାର ଅଣୁପିଷ୍ଟ, ମିଟୋଚ୍କ୍ରିଆ, ସିଟୋପୁାକମ୍, ଆଦି) ସେତେବେଳେ ଏହା ଘଟି ପାରେ । ଜୀବକୋଷର ବିଭିନ୍ନ ମୂଳ ଉପାଦାନ ମଧ୍ୟରେ କେତେକ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଲ ପରେ ଯାଇ କେବଳ ତା ମଧ୍ୟରେ ଏକ ବିଭାଜନ ଦେଖାଦିଏ ଏବଂ ତାହା ଏହି ଭାବେ ବିଭକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

ପରିମାଣରୁ ଗୁଣକୁ ଉଭରଣ ଏବଂ ଗୁଣରୁ ପରିମାଣକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନକୁ ମଧ୍ୟ ସାମାକିକ ବିକାଶର ଉଦାହରଣ ଦ୍ୱାରା ଚିତ୍ଣ କରାଯାଇ ପାରେ । ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନରାକିର ଏକତୀକରଣ ଫଳରେ ଭେସାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହର ବିକାଶ ସାମାଳିକ ବୌରିତାର ତୀବତା ସାଧନ, ଶମିକ ଶେଶୀର ସାଂଗଠନିକ କ୍ଷମତାର ଅଭିବହି, ଶମକାବୀ କନ୍ତାର କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ କାର୍ୟକଳାପ, ଆଦି) ସମାକବାଦୀ ବିପୂବ ସଂଘଟିତ ହୋଇଥାଏ । ବିପୁବ ଫଳରେ ଯେଉଁ ସାମାକିକ ଗୁଣ ଦେଖା ଦିଏ (ଉସାଦନର ଉପାୟ ଉପକରଣର ସାମାକିକ ମାଲିକାନା ଉପରେ ପତିଷିତ ସମାଜବାଦୀ ଉସାଦନ ସଂପର୍କ, ଯୋଜନାବଦ୍ଧ ଅର୍ଥନୈତିକ ବିକାଶ ସମାଢବାଦୀ ଗଣତର ସାମାଢିକ ସମାନତା, ଆଦି), ତାହା ତର୍ପର ସ୍ୱାମାନ୍କିକ କୀବନର ବିଭିନ୍ ଦିଗର ପରିମାଣଗତ ପରିମାପକକୁ ପରିବର୍ଭନ ଘଟାଏ , ଯଥା ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହର ବିକାଶର ମାତ୍ରା , ଲେକଙ୍କ ଜୀବନଧାରଣର ମାନ, ଶିକ୍ଷାର ମାତ୍ା, ଆଦି । ନିମୂଛିଖିତ ତଥ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ଏ ଦିଗରେ ଯଥେଷ ହେବ – ସୋଭିଏତ୍ ୟନିଅନ୍ ଏବେ ଅଢ଼େଇ ଦିନରେ ଯେତେ ଶିନ୍ତଳାତ ଦ୍ରବ୍ୟ ଉସାଦନ କରୁଛି ତାହା ୧୯୧୩ ମସିହାର ବିପୁବପୂର୍ବ ରୁଷିଆ ଏବଂ ପଚିଶ ବର୍ଷ ଆଗେ ସାରା ପୃଥିବୀର ରହାଦନଠାରୁ ଅଧିକ । ଦୁନିଆର ପ୍ଥମ ସମାଳବାଦୀ ଦେଶର ଏହି ବିପୂକ ଅର୍ଥନେତିକ ଅଭିବୃଦ୍ଧିର ମୂଳରେ ଅଛି ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ନୂତନ ସାମାଳିକ ସଂପର୍କ ଏବଂ ଏହା ଶ୍ରମ ମୁକ୍ତିର ଫଳ ସୁରୂପ ।

#### ୩ – ଉଲ୍ଫନ ଏବଂ ତା'ର ରୂପସମୂହ

ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ଭନସକଳ, ସାଧାରଣତଃ, ଧାରାବାହିକ ଭାବେ, ଜମାନ୍ୟରେ ଏବଂ ଅନେକ ଦିନ ଧରି ଗ୍ଲିଥାଏ । ଖୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନସକଳ, ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ଧାରାବାହିକତା, କେତେକ ଦିଗରୁ ଜମାଗତ ବିକାଶରେ ଏକ ପୂର୍ଷଢେଦକୁ ବୁଝାଇଥାଏ । ସେସବୁ ନୂଆ ଏକ ପରିମାପ ଏବଂ ନୂତନ ପ୍ରପଞ୍ଚକୁ ଭରରଣକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ତେଣୁ ଏକ ପଦାର୍ଥରେ ଗୁଣଗତ ପରିବର୍ଭନ ବୋଇଲେ ବିକାଶରେ ଏକ ଭଛମ୍ପନକୁ ବୃଝାଏ ଏବଂ ବିକାଶ ତଥା ଗତିର ସମଗ୍ର ପ୍ରକ୍ରିୟାଟା ମନେ ହୁଏ ଧାରାବାହିକତା ଏବଂ ଧାରାବାହିକତାହୀନତା , କ୍ରମାନୁଗତି ଏବଂ ଉଛଙ୍หନ ମଧ୍ୟରେ ଏୀକ୍ୟ ଭଳି । ଦ୍ୟୁନୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ବିଶ୍ଦୃଷ୍ଣିକୋଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଉଛଙ୍หନର ଅବଧାରଣାଟା ଅତ୍ୟତ୍ତ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ବିକାଶର ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଅବଧାରଣାରେ ଏହା ପ୍ରକାଶ କରେ କେଠ କୌଣସି ନୂତନ ଗୁଣର ଅଢ୍ୟୁଦୟ ପାଇଁ ପ୍ରାଥମିକ ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଗନରାକିର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଯେକୌଣସି ପଦାର୍ଥରେ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଗନ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ ; (ଖ୦ ଏହି ଉଛଙ୍หନ ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ଥତି ସ୍ୱରୂପ ଏହିସବୁ ପରିବର୍ଗନ କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥର ବିକାଶରେ ଦେଖା ଦେଉଥିବା ଦ୍ୟୁସମୂହ ଉପରେ ନିର୍ଭରଶୀଳ ; (ଗ୦ ଏକ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନ କହିଲେ ଯାହା ବିଦ୍ୟମ୍ନନ ସେଥିରେ, ପରିମାଣାତ୍ମକ ଯୋଗ ବା ବିୟୋଗକୁ ବୁଝାଏ ନାହିଁ, ଏହା ହେଉଛି ଯାହା ବିଦ୍ୟମାନ ତା'ର ଏକ ମୌକିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ, ଯାହା ଫକରେ ପୁରାତନର ବିଲେପ ଏବଂ ନୂତନ ପ୍ରପଞ୍ଚର ନିକସ୍ ଗୁଣାତ୍ମକ ମାପ ଏବଂ ପରିମାଣାତ୍ମକ ଧର୍ମରାକି ସମେତ ଅଭ୍ୟଦୟ ଘଟିଥାଏ ।

ମୁଖ୍ୟ କଥାଟି ହେଉଛି, ପୁରାତନ ନୂତନ ହୁଏ କେବଳ ଉଇଙ୍ଗନର ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଏବଂ ଚା'ରି ଫଳ ସ୍ରୂପ । ଉଛଙ୍ଗନର ରୂପରାଶି ଭିନ୍ ଭିନ୍ ହୋଇ ପାରେ । ଅନେକ ସମୟରେ ଉଛଙ୍ଗନ ଘଟିଥାଏ ପୁରାଚନ ଗୁଣର ଅତକିତ ପରିବର୍ରନ ହିସାବରେ । ଠିକ୍ ସମୟରେ, ନିଦିଷ୍ଣ ଏକ ବିନ୍ଦୁରେ, ବିଦ୍ୟମାନ ମାପକୁ ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନ ତାବ୍ର ଏବଂ ଚଞ୍ଚଳ ଭାବେ ବଦଳେଇ ଦିଏ ଏବଂ ନୂତନ ଏକ ଗୁଣ ପ୍ରତିଷା କରେ । କୌଣସି ଏକ ପରମାଣୁ ପିଷରେ ଗୋଟିଏ ପ୍ରୋଟନ୍କୁ ସଦି ଯୋଗ କରାଯାଏ ବା ସେଥିରୁ ଗୋଟିଏ ପ୍ରୋଟନ୍କୁ ବାଦ୍ କରି ଦିଆଯାଏ, ତେବେ ଏହା ଦ୍ୱାରା ସେ ତାହା ସଙ୍କେ ସଙ୍ଗେ ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ଭିନ୍ନ ଏକ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନର ପରମାଣୁ ପିଷ୍ଠକୁ ପରିବରିତ ହୋଇ ଯିବ । କଳ ବାଷକୁ ପରିବରିତ ହୋଇଥାଏ ଏକ ତୀବ୍ର ଉଛଙ୍ଗନ ଆକାରରେ । କୀବାଙ୍ଗର ବଂଶାନୁଗତ ବୈଶିଷ୍ୟରାଳିର ଯେଉଁ ପରିବର୍ରନ ଘଟିଥାଏ, ତାହା ମଧ୍ୟ ଏହି ଉଛଙ୍ଗନର ଏକ ନମୁନା । ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସରସ ଅଭ୍ୟୁତ୍ଥାନ ଦ୍ୱାରା ଶୋଷକମାନଙ୍କୁ କ୍ଷମତାରୁ ଭଳେଦ କରିବାଟା ମଧ୍ୟ ହେଉଛି ସାମାଳିକ ବିକାଶରେ ଏକ ତୀବ୍ର ଏବଂ ଅତକିତ ଉଛଙ୍ଗନ ।

ତଥାପି, ଭହଙ୍କନସମୂହ ବିଭିନ୍ନ ବାଟରେ ଘଟିଥାଏ । ମୌକିକ ଭାବେ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିବା ପାଇଁ ତୁଳନାମୂଳକ ଭାବେ ଦୀର୍ଘ ସମୟ ଲଗିଥାଏ ଏବଂ ସେଥିରେ ଅନେକ କ୍ଷୁଦ୍ରତର ଭହଙ୍କନ ମଧ୍ୟ ଘଟିଥାଏ । ପୁରାତନ ଏବଂ ନୂତନ ମାପ ମଧ୍ୟରେ ସୀମା ରେଖାଟା ଏତେ ତୀବ୍ର ଭାବେ ଦେଖା ନଗଲେ ବି ତାହା ଅଛିତ୍ୱ ଲଭ କରିଥାଏ ଏବଂ ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ ଏପରି ଏକ ମୁହୂର୍ତ୍ତକୁ ଧାରଣ କରିଥାଏ, ଯେଉଁଠି ବିକାଶରେ ଏକ ବିଜେଦ ଘଟିଥାଏ । ଏହି ଭଳି ଭହଙ୍କନ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ, ଉଦାହରଣ ସ୍ରୂପ, ଭୌଗୋଳିକ ପାରିପାସିଁକ ଅବସାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ, ମରୁରୂମିର ସୃଷ୍ଟି, ହୁଦ ଏବଂ ସରୋବର ଆଦିର ଜଳାଭ୍ମି ସୃଷ୍ଟି, ସାଗର ମହାସାଗରର ବିଷାତ୍ତକରଣ, ଗଳିତ ଉଦ୍ଭିଦ ଗର୍ଭ, କୋଇଲ , ତୈଳ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଖଣିକର ଗଠନକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରୁଥିବା ଉତ୍କମନସମୂହ । ବସ୍ଥର ବିକାଶରେ ବିରାଟ ଏକ ଉତ୍କମନ ଘଟିବା ପାଇଁ, ଅର୍ଥାତ୍, ମଣିଷର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିବା ପାଇଁ, ପଶୁ କଗତରୁ ମଣିଷ ସମାକକୁ ଉଇରଣ ପାଇଁ ଲଗିଥିଲ ନିୟତ ନିୟତ ବର୍ଷ । ଭାଷାରେ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନ ମଧ୍ୟ ଘଟିଥିଲ କ୍ରମାଗତ ଭାବେ । ଭାରତର ବହୁ ଆଧୁନିକ ଭାଷାର , ସଥା , ହିନ୍ଦିର ମୂଳ ଉହ ହେଉଛି ସ॰ସୃତ , କିନ୍ତୁ ସେସବୁ ଭାଷା ପରୟରଠାରୁ ଏବଂ ସଂସୃତଠାରୁ ଅନେକ ଫରକ । ଅନ୍ୟ ଭାଷାସମହନୁ ସଂସୃତର ଏହି ରୂପାତରଣ ଏାଡିହାସିକ ବିକାଶ ପୃକ୍ତିୟା ମଧ୍ୟରେ ହେଉଛି ଏକ ଗଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନ, ଏକ ଉଛଙ୍ଖନ । କିନ୍ତୁ ଏହି ଉଛଙ୍ଖନ ଘଟିଥିଇ ଧାରେ ଧାରେ : ତା'ର କାରଣ ହେଉଛି, ଭାଷା ହେଇଛି ଲେକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗାଯୋଗର ଏକ ମାଧ୍ୟମ ଏବଂ ପ୍ରିଟି ବଂଶଧର ସମାଜରେ ବ୍ୟବହୃତ ଭାଷାକୁ ଆୟର କରିବାକୁ ବାଧ୍ୟ । ଭାଷାର ବିକାଶରେ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିବା ପାଇଁ ହଳାର ହଳାର ବର୍ଷ ଲଗିଥାଏ ଏବଂ ତାହା ଘଟିଥାଏ ଭାଷାର ଶବସମୂହ ତଥା ବ୍ୟାକରଣର ବହୁ ପରିବର୍ରନ ସଂଘଟିତ ହେବା ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ଏହି ପରିବର୍ଭନ ଘଟିଥାଏ ସମଗ୍ର ସାମାହିକ ଜୀବନର ବିକାଶ ଦାରା । ନ୍ତନ ଏକ ଗୁଣର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ସହିତ ବହୁ ଷୃଦ୍ର, ପ୍ଥକ୍ ପ୍ଥକ୍ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଦାରା ମାପଗୁଡ଼ିକରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଥାଏ ; ଏହା ଦାରା ମୌକିକ ଗଣାତମକ ରପାତରଣର ମହର୍ରଟିର ସଂଜ୍ଞାଟି ଜଟିଳ ହୋଇଥାଏ

ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ଧନର ରୂପସମୂହ ଖୋଦ୍ ପଦାର୍ଥରାକିର ବୈଶିଷ୍ୟସମୂହ ଉପରେ ଏବଂ ସେସବୁ ଯେଇଁ ଅବହାରାକି ମଧ୍ୟରେ ଅବହାନ କରୁଥାନ୍ତି, ସେସବୁ ଉପରେ ନିର୍ର କରେ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ , ନଦୀରେ ସେତେବେକେ କଳର ବାଷୀୟକରଣ ଘଟେ ଏବଂ ହେର୍ମେଟିକ୍ ବୟଇର ମଧ୍ୟରେ ଯେତେବେକେ ଏହାକୁ ଫୁଟାଯାଏ , ଉଛନ୍ତନ ଘଟିଥାଏ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଭାବେ । ପ୍ରଥମ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହା ଘଟିଥାଏ ଧାରେ ଧୀରେ ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ତୀବ୍ର ଏବଂ ବିଷୋରଣ ଆକାରରେ । ପ୍ରାକୃତିକ ଅବହାରାକିରେ ରାସାୟନିକ ମୂଳ ଉପାଦାନର ତେକସ୍ଥିୟତାର ହ୍ରାସ ପାରମାଣବିକ ରିଆବର ମଧ୍ୟରେ ସମାନ ପ୍ରକ୍ରିୟାରାକି ମଧ୍ୟରେ ମଧ୍ୟ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ହୋଇଥାଏ , ସେଉଁଠି ପାରମାଣବିକ ବହ୍ଳ କୃତ୍ରିମ ଉପାୟରେ ଅତି ଚଞ୍ଚଳ ଧିଂସ ପାଇଥାଏ , ହଠାତ୍ ବିପୂଳ ପରିମାଣର ଶକ୍ତିର ଉଳରଣ ଘଟେଇ ।

## ୪ – ବିପୃବ ଏବ• ବିବର୍ତ୍ତନ

ବିପୁବ ହେଉଛି ଉଛମ୍ପନର ଏକ ବିଶେଷ ରୂପ ଏବ॰ ଏହା କେବକ ସାମାଳିକ ଜୀବନରେ ପ୍ରଯୋଜ୍ୟ । ଏହା ହେଉଛି "ଏଭକି ଏକ ପରିବର୍ତ୍ତନ , ଯିଏକି ପୁରୁଣ

114

ସମାଜ କ୍ଷେତରେ "ବିବର୍ଭନର" ଅବଧାରଣାଟି ପକାଶ କରେ ଜ୍ମମଶଃ ପରିବର୍ଭନକୁ । ଏହା ସମାଳରେ ଘଟିଥାଏ ତା'ର ମଳ ଗ୍ଣାତ୍ମକ ନିର୍ଦିଷତାକୁ ଅକ୍ଷ୍ୟ ରଖି । ଏହି ଭଳି ରାବେ ପଞ୍ଚିବାଦ ତା'ର ଇତିହାସରେ ଏକଗ୍ରଟିଆ ପର୍ବ ଷରରୁ ଏକଗ୍ରଟିଆ ଷର – ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦକୁ ବିକାଶ ଲଭ କରିଥିଲା । ଏହା ସଭେ ବି ସେ ତା'ର ସମଗ୍ ବିକାଶ ମଧ୍ୟରେ ବୃକ୍ଟିଆ ଉହାଦନ ପଦ୍ଧତିର ଅତ୍ୟାବଶ୍ୟକୀୟ ବୈଶିଷ୍ୟରାଢିକୁ ସଂରକ୍ଷିତ କରିଥିଇ , ଯଥା , ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ମାଇିକାନାର ପ୍ରଭୁତ , ଶ୍ରମ ଆଉ ପୂଞ୍ଜି ମଧ୍ୟରେ ଦୃହ , ବେକାରି, ସଂକଟ, ଆଦିକୁ, ଯିଏକି ଗ୍ଣଗତ ଭାବେ ଅନ୍ୟ ସମସ୍ତ ସାମାଳିକ ଅର୍ଥନେ ଚିକ ଗଢଣଗଡ଼ିକଠାରୁ ଚାକୁ ଅଇଗା କରି ଦେଇଥାଏ । ବିକାଶର ବିବର୍ରନମଳକ ରପଟା କେତେକ ଗ୍ରାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସହିତ ଘଟିଥାଏ , କିନ୍ତୁ ତାହା ଘଟିଥାଏ ଏକ ଏବଂ ଅଭିନ୍ ସାମାଜିକ ମାପର ପରିସର ମଧ୍ୟରେ (ବିଶେଷ ଧରଣର ସାମାଜିକ ସଂପର୍କରାଢି) । ବିବର୍ରନମୂଳକ କାଳଟିରେ କେତେକ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନ ଦେଖା ଦେଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଏହି ରୂପଟି ମଧ୍ୟରେ ଧାରାବାହିକତାରେ କେତେକ ଛେଦ ଏବ• ବିବିଧ ଉଛଙ୍ଗନ ବି ଥାଏ । ଏଥି ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ , ବିପୁବ ସାଥେ ସାଥେ ବିବର୍ତ୍ତନ ସର୍ବଦା ନିକକୁ ପକଟିତ କରିଥାଏ ନିହିଁଷ ଏକ ମୌକିକ ଗଣର ପରିମାଣଗତ ପରିବର୍ତ୍ତନ ରୂପରେ । ବିବର୍ତ୍ତନ ଏବ• ବିପୁବ ଚେଣୁ ପାର୍ଷରିକ ଭାବେ ଯକ୍ତ – ବିବର୍ତ୍ତନମଳକ ବିକାଶ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଭାବେ ବିପୁବୀ , ମୌଳିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଡ଼କୁ ଘେନି ଯାଏ ଏବ• ବିପୁବ ନିର୍ଦିଷ ସାମାକିକ ଗୁଣ ମଧ୍ୟରେ ବିବର୍ତ୍ତନମୂଳକ କାଳଟିକୁ ସଂପର୍ଷ କରିଥାଏ ଏବଂ

<sup>°</sup> ଭୁାଦିମିର୍ ଇଭିଚ୍ ଭେନିନ୍, "The Importance of Gold Now and After the Complete Victory of Socialism", *Collected Works*, Vol. 33, Moscow, 1966, p. 110.

ଏହା ହେଉଛି ନୂଆ ଧରଶର ଏକ ବିବର୍ତ୍ତନର ପ୍ରାରୟ । ଏହା ବିଭିନ୍ନ ଧରଶର ବିପୃବ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସତ୍ୟ : ଉହାଦିକା ଶଭିସମୂହ କ୍ଷେତ୍ରରେ , ଅର୍ଥନୀତି , ବିଜ୍ଞାନ , କାର୍ଲ୍ପଶିକ , ସଂସୃତି , ଆଦି କ୍ଷେତ୍ରରେ । ବିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ବିପୁବ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଷରିକ ସଂପର୍କ ବିଷୟରେ ସଠିକ ଜ୍ଞାନ ସାମାଜିକ ବିପୁବସମୂହର (ବୂର୍କୁଆ ଗଣତାବ୍ୱିକ , ଜାତୀୟ ମୁକ୍ତି , ସମାଚ୍ଚବାଦୀ , ଆଦି ) ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ଷେତ୍ର ପାଇଁ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ ।

ସମାଜରେ ବିକାଶର ଏ ଦୂଇଟି ଆବଶ୍ୟକୀୟ ରୂପକୁ ପରୟରର ବିପରୀତ କରି ଦେଖାଇବା ପାଇଁ ଯେକୌଣସି ଉଦ୍ୟମ ହେଉଛି ତର୍ଗତ ଭାବେ ଅସମର୍ଥନୀୟ ଏବ• ପ୍ୟୋଗ କ୍ଷେତ୍ରେ ଷତିକାରକ । ନତନତାବହିତ ବିବର୍ତ୍ତନବାଦର ଅଧିଭୌତିକ ଅବଧାରଣାଟା ହେଉଛି, ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ସୁବିଧାବାଦ ଏବ• ସ•ସାରବାଦର ଦାର୍ଶନିକ ଭିରି, ଯିଏକି ବିକାଶରେ ଉଛମ୍ପନ ଆଉ ବିପୁବକୁ ଅସ୍ତୀକାର କରେ । ପ୍ଞିବାଦ ସଂପୂର୍ଷ ବିବର୍ତ୍ତନ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ସମାଜବାଦରେ ଯାଇ ପହଞ୍ଚିବ ବୋଇି ଭାବିବାଟା ଭ୍ରାନ୍ତିଜନକ । ଏସବୁ ସରେୁ, ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବର ପ୍ରାକ୍କାଳରେ ପୂଞ୍ଜିବାଦରେ ସେଉଁସବୁ ପରିବର୍ରନରାଳି ଘଟେ , ସେସବୁ ସେହି ବିପୁବ ଆଇ ଫଳାନୁସାରୀ ସମାଳବାଦୀ ବ୍ୟବସା ସହିତ ସଂପର୍କ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଛଡ଼ା ଆଭ କିଛି ନୁହେଁ, କାରଣ ପୂଞ୍ଜିବାଦ ଏକ ବିଶେଷ ଗଢ଼ଣ ଦୃଞ୍ଚିରୁ ଏକ ଏବଂ ଅଭିନ୍ନ ହୋଇ ରହିଯାଏ । ପ୍ରତ୍ତିବାଦର ସାମାହିକ ସଂପର୍କରାହିରେ ମୌଳିକ ଗ୍ରାତ୍ମକ ପାର୍ଥକ୍ୟସମୂହ ଏବଂ ନିଆ ଏକ ବ୍ୟବସାର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ସୟବ କେବଳ ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବର ପ୍ରକ୍ରିୟା ମାଧ୍ୟମରେ, ସର୍ବହରା ଏକନାୟକଡ଼ ପଡିଷା ଫଳରେ, ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମାଲିକାନାର ଉଚ୍ଛେଦ, ଉହାଦନର ଉପାୟ ଉପକରଶର ସାମାଳିକୀକରଣ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସାମାଳିକ ରୂପାନ୍ତରଣ ଫଳରେ । ପୂଞ୍ଜିବାଦରୁ ସମାଜବାଦକୁ ଉରରଣ ଅବଶ୍ୟସାବୀ – କମ୍ୟୁନିଷମାନେ ଏହି କଥାଚିକୁ ବିଶାସ କଲ ବେଳେ ଏହା ବହୁ ବିଶେଷ ରୂପ ମାଧ୍ୟମରେ ସଂଘଟିତ ହୁଏ ବୋଲି ସେମାନେ ବଝିଥାନ୍ତି (ବର୍ଜ୍ଚଆ ଗଣତନ୍ତର ପ୍ରତିଷାନସମୂହ , ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଶାନ୍ତିପୂର୍ଷ ଉପାୟ ବା ସଶସ ଅଭ୍ୟତ୍ଥାନକୁ ଉପଯୋଗ କରି) ।

ନୈରାଚ୍ୟବାଦ ଏବଂ ବାମପନ୍ଧୀ ଦୃଃସାହସିକତାବାଦ ତୁକନାମୂଳକ ଭାବେ ଶାନ୍ତିପୂର୍ଷ ଉପାୟସମୂହ ଦ୍ୱାରା ସମାଚ୍ଚବାଦୀ ବିପୁବ ସଂଘଟିତ ହେବାର ସମ୍ଭାବନାହ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ ; ସେମାନେ ସଶସ ବିପୁବଳୁ ନିର୍କିତ ବୋଲି କହନ୍ତି ଏବଂ ଗୁଣାତ୍ମକ ସାମାଜିକ ରୂପାଚରଣର ପ୍ରସ୍ଥତି ଷେତ୍ରରେ ବିବର୍ରନମୂଳକ ବିକାଶର ଭୂମିକାକୁ ଅସ୍ୱାକାର କରନ୍ତି । ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦ ସେସବୁ ମତନୁ ଏକଦିଗଦର୍ଶୀ ଏବଂ ଏହାର ଫଳ ସ୍ରୂପ , ଅଧିଭୌତିକ ଏବଂ ନୂତନତାବର୍ଜିତ ବିବର୍ରନବାଦ ବୋଲି ବିଗ୍ରର କରେ ।

ବାୟବତାର ବିକାଶକୃ ତା'ର ସମୟ ପୂର୍ଶତା ଏବଂ ବହୁରୂପକତା ସହ ଅବଧାରଣ। କରି ହୁଏ କେବଳ ସାମାଜିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ବିବର୍ତ୍ତନ ଓ ବିପୁବ , ଧାରାବାହିକତା ଏବଂ ଅଧାରାବାହିକତା , କ୍ରମାଗତତା ଏବଂ ଭଲ୍ମମନ , ପରିମାଣାତ୍ମକ ଏବଂ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନସମୂହର ଐକ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ । ଯେହେତୂ ବୈପରିତ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ଏବଂ ପରିମାଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନର୍ଭ ଗୁଣାତ୍ମକ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଭରରଣ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ବିକାଶ ଘଟିଥାଏ, ତେଣୁ କରି ସେଥିରେ ନିହିତ ଥାଏ ପୁରାତନର ନେତୀକରଣ ଏବଂ ନୂତନର ଅତ୍ୟୁଦୟର ନିକସ୍ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଏବଂ ଅନିବାଣ ମୁହୂର୍ଇ । ପରିଗ୍ଳିତ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ଭନସମୂହରେ ମୁଖ୍ୟ ପ୍ରବଣତା ଏବଂ ବିକାଶର ବିଭିନ୍ନ ପର୍ଦ୍ଧାୟଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ପୋଗସୂତ୍ର ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ନିୟମର ଛିୟା ଦ୍ୱାରା ।

# ଅଷମ ପରିଛେଦ ବିକାଶରେ ପ୍ରଗତି ଏବଂ ପୁନରାବର୍ତ୍ତନ

ଏଡିହାସିକ ତଥା ଯୁକ୍ତିଗତ ଦିଗର୍ତ୍ର ନେତୀକରଣ ସମସ୍ୟାଟି ତା'ର ପ୍ରାର୍ମ୍ନରୁ ଦର୍ଶନର ଦୃଷି ଆକର୍ଷଣ କରିଥିଲା । ଏହା ଦେଖିବାକୁ ମିକିଥାଏ ସରା ଏବଂ ନିଃସରା, ଅହିତ୍ ଏବଂ ବିଲୟ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ସ୍ପରିକ ସଂପର୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରାଚୀନ ଚିନ୍ତାବିଦ୍ମାନଙ୍କର ଆଗ୍ରହ ପ୍ରଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ । ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତୀୟ ଦର୍ଶନରେ ଏ ସମସ୍ୟାଟି ପ୍ରାଣବଡ ଭାବେ ଆଲେଚିତ ହୋଇଛି । ବୈଶେଷିକଙ୍କ ମଚାନୁଯାୟୀ, ସରା ବହୁବିଧ ନିଃସରା ବା ନେତୀକରଣ ସହିତ ପାରସ୍ପରିକ ଭାବେ ଯୁକ୍ତ । ସେସବୁ ନିଃସରା ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ ପୂର୍ବବର୍ଭୀ ନିଃସରା, କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ଧିଂସ ପରେ ସେଥିର୍ ଜାତ ନିଃସରା, ଅନ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ହିସାବରେ କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥର ଅନହିତ୍, ଆଦି । ହେରାକୁଟସ୍, ତେମୋକ୍ଟିଟସ୍, ପ୍ରେଟୋ, ଆରିଷୋଟଲ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗ୍ରୀକ୍ ଚିନ୍ତାବିଦ୍ମାନେ ସରା ଏବଂ ନିଃସରା ସଂହାଡ ସମସ୍ୟାଟିକୁ ଭିନ୍ନ ଏକ ଦାର୍ଶନିକ ଅବହାନରୁ ବିଶ୍ୱର କରିଥିଲେ । ପରବର୍ଭୀ କାଳରେ ମଧ୍ୟ, ନେତୀକରଶର ସାରମର୍ମ ଏବଂ ଅହିତ୍ ତଥା ପରିବର୍ଶନ ଷେତ୍ରରେ ତା'ର ଭୂମିକା ଉପରେ ବହୁ ଦାର୍ଶନିକ, ବିଶେଷତଃ, ସିନୋଳା, କାଣ୍ଡ୍ ଏବଂ ହେଗେଲ୍ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଥିଲେ । ନେତୀକରଣର ଏହିସବୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା, ପରିଶେଷରେ, ବାହବ ଜଗତରେ ଘଟୁଥିବା ପରିବର୍ଣନସମୂହ ଏବଂ ଜଗଚର ବିକାଶ ଚରିତ୍ରର ନିହିଁଷ୍

#### ୧ – ସଞ୍ଚାଳନ ନା ପ୍ରତି?

କୌଣସି ପଦାର୍ଥ ଅତର୍ଦ୍ଧାନ ହୋଇଗଲେ ବା ଘଟଣାସବୁ ପରସରକୁ ହାନାତରିତ କଲବେଳେ, ଏ କଗତରେ କଂଶ ଘଟେ? – ଏହି ପ୍ରଶ୍ନଟିର ବିଭିନ୍ନ ଉରର ଦିଆଯାଇଥାଏ । ବହୁ ଦାର୍ଶନିକ ନେତୀକରଣକୁ ପଦାର୍ଥର ଧିଂସ ସହିତ ସିଧାସଚ୍ଚଖ ଏକ କରି ଦେଇଥାତି । ଏହିଥିରୁ ସେମାନେ ଏହି ସିହାତରେ ପହଞ୍ଚିଥାତି ଯେ, ଏ କଗତରେ ବିକାଶ ଅସନ୍ତ୍ର । ପ୍ରାଚୀନ କାଳରେ ଅନେକେ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ ଯେ, ମଶିଷର "ସ୍ୱର୍ଷ ଯୁଗ" ଅତୀତରେ ରହି ଯାଇଛି ଏବଂ ପରବର୍ରୀ ସମୟ ଇତିହାସ ହେଉଛି ଅବନତି ଦିଗରେ ଏକ ନିରବଛିନ୍ ଗତି, ଏକ ଧାରାବାହିକ ପଷାଦ୍ଗମନ । କଗତ ସଂପର୍କରେ ଏତାଦୃଶ ମତ, ଉହାହରଣ ସ୍ରୂପ, ପୋଷଣ କରୁଥିଲେ ପ୍ରାଚୀନ ଗ୍ରୀକ୍ କବି ହେସିଓଡ୍ (ଖ୍ରୀ: ପୂ: ୮ମ ଶତାବ୍ଦୀ) । ସେ କହୁଥିଲେ, ମାନବିକ ସୁଖର ଯୁଗ, ସୁର୍ଷ ଯୁଗ ଅନେକ ପଛରେ ରହି ଯାଇଛି ଏବଂ ଅକଲ୍ୟାଣ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଓ ଆସନୁ – ଯିଅସ୍ଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ । ଏତାଦୃଶ ନିରାଶାଚ୍ଚନକ ମତାଦର୍ଶ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲ କ୍ଷୁଦ୍ର କମିମାଲିକମାନଙ୍କର ହତାଶଚ୍ଚନକ ଅବହାକୁ, ସେଉଁମାନେ ଆଦିମ ଗୋଷୀ ବ୍ୟବହାର ପତନ ସମୟରେ କୂଳର ଅଭିକାତମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଶୋଷିତ ତଥା ନିପାଡ଼ିତ ହେଉଥିରେ ।

ସାମାଳିକ ପଷାଦ୍ଗମନର ଏତାଦୃଶ ଅବଧାରଣା ସାଙ୍ଗକୁ ବିଷ୍ଣ୍ ଘଟଣାବଳୀର ଷାଶ୍ୱତ ସଞ୍ଚାଳନର ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟ ପ୍ରତକିତ ଥିଲା । ସଂସାର ବା ଆତ୍ମାର ପୁନର୍କନୁ ଲଭ ସଂକ୍ରାନ୍ତ ପ୍ରାତୀନ ଭାରତୀୟ ଭାବାଦର୍ଷବାଦୀ ମତାଦର୍ଶ, ସଦ୍ୱାରା ମଶିଷ ଏକ ଅଭିଞ୍ଚତାସିଦ୍ଧ ଅଞିତ୍ର ଷାଶ୍ୱତ ଚକ୍ରାବର୍ଭନ ଏବଂ ତନ୍ମଧ୍ୟରେ ତା'ର ପୂର୍ବ ଜନୁର କର୍ମାନୁପାୟୀ ନିରବଛିନ୍ନ ଭାବେ ପୁନର୍କୀବିତ ହେବା ସହିତ ସାଂଘାତିକ ଭାବେ ବାହି ହୋଇ ରହିଥାଏ । ଭାରତରେ ଆଉରି ଅନେକ ମତାଦର୍ଶ ମଧ୍ୟ ଏତାଦୃଷ ଚକ୍ରାବର୍ଭ ଚରିତ୍ର କଥା କହିଛି, ସଥା, ବିଶ୍ ବ୍ରହ୍ମାଷର ଗୋଟିକ ପରେ ଅନ୍ୟ ଏକ ପର୍ୟାୟ, ଅବଛା ଏବଂ କାଳର ଶାଶ୍ୱତ ଆବର୍ଭନ, ଯିଏକି ହେଉଛି ଲଗାତର ଭାବେ ପଷାଦ୍ଗତିକ ଏବଂ ସୃଷ୍ଟା ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କର ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ମହାଜାଗତିକ ଦିନ ରଚନା କରିଥାଏ ।

ଅନେକ ପରିମାଣରେ ସାଂପ୍ରତିକ କାଳରେ ଶାଶ୍ୱତ ଚଳ୍ଚାକାର ଗତି ଇଳି ଏାଚିହାସିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଧାରଣାଟି ଦେଇଥିଲେ ଇଟାଲୀୟ ପକ୍ଷିତ ଗିଓରାନି ବାତିଷା ଭିକୋ (୧୬୬୮-୧୭୪୪) । ସେ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ, ସମାଜ ଇଗାତର ଭାବେ ପୌନଃପୌନିକ ଆବର୍ରନ ସଂପୂର୍ଷ କରି ଗ୍ଲିହି: ଶୈଷବ କାଳ, ଯେଉଁଥିରେ ଧର୍ମୀୟ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଏବଂ ଏକଳତ୍ରବାଦ ପ୍ରରୁତ୍ୱ କରେ; ତା'ପରେ ଆସେ ଯୌବନ କାଳ, ଏଥିରେ ଅଭିଳାତ ଶ୍ରେଣୀ ଏବଂ ସାମତ୍ରବାଦ ପ୍ରରୁତ୍ୱ କରେ; ସର୍ବଶେଷରେ ପୋଖତ କାଳ, ଯେତେବେଳେ ବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଗଣତବ୍ଦର ବିକାଶ ଘଟିହି ଏବଂ ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସମାଜ ପଳ୍ଚ ଆଡ଼କୁ, ଅବନତି ଦିଗକୁ ଗତି କରିଛି । ଏହି ଅବନତିର କାଳଟି ସାନରେ ପୂଣି ଆସିଛି ଏକ ଶୈଷବ କାଳ, ତା'ପରେ ଯୌବନ କାଳ ଏବଂ ଏହିପରି ସୀମାହୀନ ଭାବେ ଆବର୍ତ୍ତନ ଘଟେ । ଭିକୋ ତାଙ୍କ ସମୟରେ ୟୂରୋପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ପୂଞିବାଦୀ ବ୍ୟବସାକୃ ସମାଜ ବିକାଶର ପୋଖତ କାଳ ବୋଲି ବିଗ୍ନର କରୁଥିଲେ, ତେଣୁ, ମୁଙ୍କ୍ୟତଃ, ବୁର୍ଜୁଆ ସମାଜକୁ ସର୍ବୋଜ ବିହୁ, ମାନବ ସମାଜର ବିକାଶର ଶାର୍ଷ ବିନ୍ଦୁ ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରୁଥିଲେ । ତେଣୁ ଏକ ନୃତନ ଚଳ, ତାଙ୍କ ମତରେ, ସମାଜର ଆଦିମ ରୂପ ନେଇ ଆରସ ହେବାକୁ ବାଧ୍ୟ ।

ପଷାଦ୍ଗମନ ଏବ• ଚଢ୍ରାକାର ଗତିର ଏହିସବୁ ଅବଧାରଣାସମୂହ ବିକାଶକୁ

ଏକପାଖିଆ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥାଏ । ସେସବରୁର ପ୍ରଞାବକମାନେ ନେତୀକରଶରେ ଥିବା ନିରବଛିନ୍ନତାର ଶତିକୁ ହିସାବକୁ ନେଇ ନଥିଲେ । ଏହି ଶତିର ଅତିରଞ୍ଜିତକରଶ ମଧ୍ୟ, ବଚ୍ଚତାହାନ ଅଗ୍ରଗତି ତର୍ଭରେ ସେପରି ବର୍ଷନା କରାଯାଇଥାଏ, କମ୍ ଭ୍ରାନ୍ତିକନକ ନୁହେଁ । ଏଭଳି ତର୍ସବରୁ ଉଦୀୟମାନ ବୁର୍କୁଆ ସାମାଜିକ ଦର୍ଶନରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ – ଆଶାବାଦରେ ପରିପୃର୍ଶ, ଅପରିବର୍ଷନୀୟତା ତଥା ଶାଶ୍ୱତ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ବ୍ୟବହାରେ ପୂର୍ଶ ବିଶ୍ୱାସ । ଫରାସୀ ସମାଜବିଜ୍ଞାନୀ କଞ୍ଚୋରସେଟଙ୍କ (୧୭୪୩-୧୭୯୪) ମତାନୁଯାଘୀ, ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ, ଇତିହାସ ହେଉଛି କନସାଧାରଣଙ୍କ ଜ୍ଞାନ ତଥା ଦକ୍ଷତାର ସୀମାହୀନ ନିଖୁଣତା ଉପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ସିଧା ଏକ ଅବରୋହଶ ପଥ । ବୁର୍କୁଆ ବ୍ୟବହାଜୁ ସୁଡ଼ିଯୁନ୍ତତା ଏବଂ "ପ୍ରାକୃତିକତା"ର ଶୀର୍ଷ ବିହୁ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରାଯାଇ ପୂଞ୍ଚିବାଦକୁ ଅନିହିଷ ପ୍ରତିର ଶତିଧର ବୋଇି କୁହାଯାଇଥିଲା ।

ଆଧନିକ ବର୍କ୍ମଆ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ସମାନ୍କବିଞ୍ଚାନ ବିକାଶର ଏହିସବ ଅବଧାରଣାର ବହୁବିଧ ଉନ୍ତୀକରଣରେ ପରିପ୍**ର୍ଶ** । ବକ୍ରତାହୀନ ଅଗ୍ରତିର ଅବଧାରଣାଟି ଏବେ "ଶିକ୍ଟୋଇର", "ଟେକ୍ନୋଟନିକ" ଏବ• ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସମାଜର ଆଡ଼ସରପର୍ଶ ତରରାଜିର ମୂଳ ଭିରି ରଚନା କରିଛି । ନିରାଶାବାଦୀ ମତାବଳୀ ମଧ୍ୟ ଏବେ ବ୍ୟାପକ ଭାବେ ପସାରିତ ହୋଇଛି । ଘଟଣା କ୍ରମେ ୧୬ଶ ବିଶ୍ୱ ଦର୍ଶନ କଂଗ୍ୱେରେ ବହୁ ବ୍ରୁଆ ଦାର୍ଶନିକ ଯ୍କିସନ୍ନତତାକୁ ଆଧୁନିକ ପ୍ରତିର ଅପରିହାର୍ୟ ଉପାଦାନ ରୂପେ ଗ୍ହଣ କରିବାକୁ ଅସୀକାର କରିଥିରେ । ପରତି ତଥା ସାମାଳିକ ବିକାଶର ଚିନ୍ତାଧାରାସମହକୁ ପଣି ସହେହପର୍ଷ କରାଯାଇଛି । ସଭ୍ୟତାର ବିନାଶ , ନାଞିବାଦର ଅଭ୍ୟଦୟ ଏବଂ ସମୟ ଅଗ୍ରତିର ଶେଷ ସଂପର୍କିତ ନିହଶେ (୧୮୪୪-୧୯୦୦) ଏବଂ ସେଙ୍କଇରଙ୍କ (୧୮୮୦-୧୯୩୬) ପଡ଼ିକ୍ରିୟାଶୀଳ ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀକୁ ବ୍ୟାପକ ଭାବେ ପ୍ରସ୍ତ କରାଗଲ । ଏାତିହାସିକ ଚକ୍ରାବର୍ରତାର ଚିତ୍ତାରାକିକୁ ପୁଣି ପୁନର୍କାଗ୍ରତ କରାଗଲ । ଏହାର ସାକ୍ଷ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ଇ•ରେକ ଐତିହାସିକ ଆର୍ନୋଇଡ ଟଏନ୍ବିଙ୍କ ମତବାଦରୁ । ତାଙ୍କ ମତରେ , ମାନବଢାତି ଏକ ଆରୋହଣମ୍ଖୀ ବିକାଶରେ ଗତି କରେ ନାହିଁ, ଏହା ଏକକାଳୀନ ବିଦ୍ୟମାନ ଅନେକଗ୍ଡିଏ ସଭ୍ୟତାକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକଟିର ଅଭ୍ୟଦୟ , ବିକାଶ ଅବନତି ଏବଂ ବିନାଶ ଘଟିଥାଏ ।

ଦୃହ୍ମ୍ନୁକକ୍ ମତ ବିକାଶର ଏତାଦୃଶ ଯେକୌଣସି ଏକପାଖିଆ ଅଧିରୋତିକ ଅବଧାରଣାର ବିରୋଧିତା କରେ । ଆମେ ଇତିପୂର୍ବରୁ ଉଢେଖ କରିଛେ ଯେ , ବସ୍ଥରତ ଦୃହ୍ବବାଦ ହେଉଛି ବସ୍ଥଗତ କଗତର ବିକାଶ ସଂପର୍କରେ ସବୁଠାରୁ ଅଧିକ ବ୍ୟାପକ ଏବଂ ଗଭାର ଶିକ୍ଷା । କଗତର ଦୃହ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଆଭିମୁଖ୍ୟର ଏକ ଗୁଛତ୍ପୂର୍ଷ ବୈଶିଷ୍ୟକୁ ଲେନିନ୍ ନିମ୍ନମତେ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ – "ବିଗତ ପର୍ୟାଯସମୂହକୁ ବିକାଶ ପୁନରାବୃଭ କରିଥାଏ , ଆଗେ ଯେମିଚି ଘଟିଯାଇଛି , ଭିନ୍ନ ଏକ ବାଟରେ , ଏକ ଭଢତର ଭିରିରେ ('ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ') , ଯିଏକି କୃତ୍ତକାକୃତି ଭାବେ ଗତି କରେ , ସରକ ରେଁଖିକ ଭାବେ ଗତି କରେ ନାହିଁ ।"\* ବିକାଶର ଏହି ବେଁଶିଷ୍ୟଟିକୁ ବୁଝିବାର ଗୁବିକାଠି ନେତୀକରଣ ପ୍ରବର୍ଗର ସାରମର୍ମକୁ ସଠିକ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନରେ ଏହା ହେଉଛି ଏକ କେନ୍ଦ୍ରୀୟ ପୂବର୍ଗ । ନେତୀକରଣ ସଂପର୍କରେ ଦୃନ୍ଦ୍ରାଦ ତେବେ କ'ଶ କହେ ?

## ୨ – ନେତୀକରଣ – ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ବାଦରେ ଏକ ଅତୀବ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଶ ଉପାଦାନ

ଅନେକ ସମୟରେ ନେତୀକରଣକୃ ସଂପୂର୍ଷ ଏକ ଯୁକ୍ତିସନ୍କତ କ୍ରିୟା ବୋଲି ଧରି ନିଆଯାଇଥାଏ ଏବଂ ଅନେକ ଦାର୍ଶନିକ ନେତୀକରଣ ଅବଧାରଣାକୁ ତେତନାର ବାହାରେ ବ୍ୟବହାର କରିବାକୁ ଭୂଲ ବୋଲି ଭାବିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ସେମାନଙ୍କ ମଚକୁ ଏହି ଯ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସଠିକ ବୋଲି ପ୍ମାଣ କରିଥାଡି ଯେ, ସରା ହେଉଛି ସର୍ବଦା "ଅସ୍ତିବାଚକ" ଏବଂ "ନିଃସରାର" ଯୋହାକୁ ଅନେକ ସମୟରେ ନେତୀକରଣ ସହିତ ସମାନ କରାଯାଇଥାଏ) ବିଲ୍କୁଲ୍ "ଅଞ୍ଚିତ୍ନ ନାହିଁ" । ଏହା କଂଶ ପ୍କ୍ତରେ ସତ ? ସର। ଏବଂ ନିଃସରା ମଧ୍ୟରେ ବିରୋଧକୁ ବିଶେଷ ଭାବେ ବିଗ୍ନର ନକରି ଆମେ ସହକ ଭାବେ ଦେଖାଇ ଦେଇ ପାରେ ଯେ , ଏହି ସମସ୍ୟାର ଦୃନ୍ମୁକକ ସମାଧାନ ନିହିତ ରହିଛି ଏହି ତଥ୍ୟଟିରେ ଯେ, ଗୋଟିଏ ସଦାସର୍ବଦା ଅନ୍ୟଟିକୁ ରୂପାନ୍ତରିତ ହେବାରେ ଲଗିଛି, କାରଣ ପ୍ତ୍ୟେକ ଜିନିଷ ଜନୁ ନେଉଛି, ବିକାଶ ଲଭ କରୁଛି, ବା ବିଲୟ ଲଭ୍ କରୁଛି । ଏହିପରି ଭାବେ ଯାହାସବୁ ସଭା ହିସାବରେ ଅବସ୍ଥିତ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ନିଃସଭା ମଧ୍ୟ ରହିଛି, ଅର୍ଥାତ୍, ସେସବ୍ ହେଉଛି ସର। ଏବଂ ନିଃସର। ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଏିକ୍ୟ । "ନିଃସରା" କେବଳ ସୟବ ବିଶେଷ ଭୌତିକ ଗଢ଼ଶସମୂହ (ଅଞ୍ଚିତ୍ର) କ୍ଷେତ୍ରେ, ସାବିକ ଭାବେ ବସ୍ଥନିଷ ବାଞବତା ମଧ୍ୟରେ ନୃହେଁ – ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ ଏହାକୁ ଏହି ଭାବେ ଦେଖିଥାଡି । ବସ୍ଥ ହେଉଛି ଅବିନାଶୀ ଏବଂ ଅସ୍ୟ । ସର୍ବୋପରି , ସ୍ୱୟଂ "ନିଃସଭାକୁ" ଏକ ବିମୂର୍ଭ "କିଛି ନୁହଁଁ" ବୋଛି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାଟା ଭୂଇ । ନିଃସରା ସର୍ବଦା କୌଣସି କିଛିର , ନିହିଁଷ କିଛିର ନିଃସରା । ତେଣୁ କରି ଏହା ସାରଗତଃ ଭାବେ ହେଉଛି "ଅନ୍ୟ-ସଭା" ଏବଂ ସଭାରେ କେଚେକ "ଦୋଷ" ନହେଁ । ଏହା ଛଡ଼ା , ବସ୍ଥୁବାଦୀ ଦୃନ୍ଦବାଦ କୌଣସିମଚେ ନେଚୀକରଣ ଏବ• ନିଃସଭାର ଅବଧାରଣାକୁ ଏକ ମନେ କରେ ନାହିଁ । ପ୍ରଥମ ପ୍ରବର୍ଗଟିର ଅର୍ଥ ସେତିକିବେଳେ ପରିଷାର ହୋଇ ଉଠେ , ଯେତେବେଳେ ବିକାଶରେ ଦ୍ୱଦ୍ସମୂହ ଏବ• ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସ•ପର୍କରେ ଆମର ଉପରୋ<del>କ</del>୍ତ

\* ଭୁାଦିମିର୍ ଇଭିଚ୍ ଭେନିନ୍, "କାଇଁ ମାର୍କସ୍", Collected Works, ୨୧ଶ ଖ୍ଞ, ମସୋ, ୧୯୭୭, ପୃ: ୫୪ । କଥନକୁ ଆମେ ବିଗ୍ୱରକୁ ନିଏଁ । ବିକାଶର ମତାଦର୍ଶ ହିସାବରେ ଦ୍ୱଦ୍ବାଦର ଆଧେୟ ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି, ତା'ର ଅପରିହାର୍ଯ ଭପାଦାନ ରୂପେ, ପୁରାତନର ନେତୀକରଣ ଏବ• ନୂତନର ସୁଷିର ସ୍ୱୀକୃତି ।

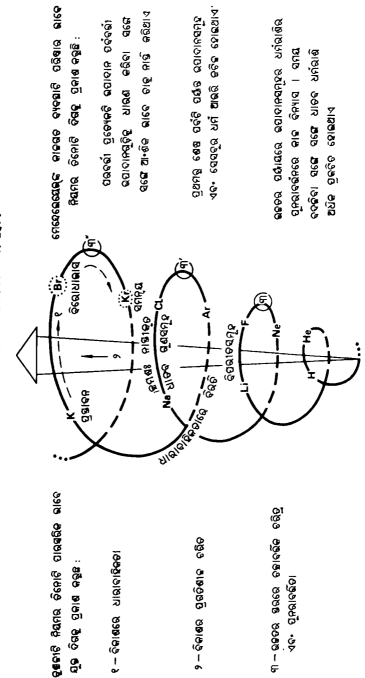
ବହ୍ଲଗତ ଦୃନ୍ସସମୂହର ପରିପ୍ରକାଶ ସେସବୁର ସମାଧାନ ଆଡ଼କୁ, ପ୍ରପଞରେ ଏକ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନ ଆଡ଼କୁ ପଦାର୍ଥସମୂହର ବିପରୀତକୁ ରୂପାତରଣ ଏବଂ ତା ଫଳରେ ଧାରାବାହିକଚାରେ ଅବଛେଦ ଓ କେତେକ ଭୌତିକ ସିତିର ବିନାଶ ଏବଂ ଆଇ କେତେକର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଆଡ଼କୁ ଆଗେଇ ନିଏ । ବସ୍ଥବାଦୀ ଦ୍ୟୁବାଦ ମତରେ ନେତୀକରଣ ବୋଇଲେ ବ୍ଝାଏ ସେଇ ପ୍ରକ୍ରିୟାଟିକୁ, ଯହାରା ସେ ପଦାର୍ଥଟିରେ ସୀମାବହ ବାହ୍ୟିକ ତଥା ଆଭ୍ୟତରୀଣ କାରଣରୁ ମୌକିକ ଭାବେ ଭିନ୍ନ ଏକ ପଦାର୍ଥକୁ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୋଇଥିଲ । ଏହି ବିକାଶରେ ଦୃନ୍ଦମୂଳକ ନେତୀକରଶର ଭୂମିକା ହେଉଛି ପୂରାତନ ଗୁଣର ଗଠନ ମଧ୍ୟରେ ଏହାକୁ ସଂପର୍ଶ କରିବା ଏବଂ ନତନ ଏକ କିନିଷର ଅଭ୍ୟଦୟ ଘଟାଇବା । ନେତୀକରଣ ବିନା (ଏବଂ ଉହନ୍ଥନ ଏଥି ସହିତ ନିର୍ବିଢ଼ ଭାବେ ସଂଯୁକ୍ତ) ବସ୍ଥକୁ ଅନିହିଁଷ କାଳ ପାଇଁ ଏକ ଏବଂ ଅଭିନ୍ ହୋଇ ରହିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ନେତୀକରଣ ବିନା ବିକାଶ ଏବଂ ନିମୁତରରୁ ଉଚ୍ଚତରକୁ ଉଭରଣ ସୟବ ହେବ ନାହିଁ । ମାର୍କସ୍ ଲେଖିଛଡି, "କୌଣସି କ୍ଷେତ୍ରେ କୌଣସି କିନିଷ ତା'ର ପର୍ବର୍ରୀ ଅଞିତର ପହତିକୁ ନାସ୍ତି ନକରି ବିକାଶ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଯାଇ ପାରେ ନାହିଁ ।"" ଏଠାରେ ଇକ୍ଷ୍ୟ କରିବାର କଥା ଯେ, ଦୃନ୍ବାଦର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ନିୟମର କ୍ରିୟା ସହିତ ନେତୀକରଣ ସମାତରାକ ନହୋଇ ବର॰ ସେସବ୍ ସହିତ ନିର୍ବିତ ଭାବେ ଯକ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ବିକାଶ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ନେତୀକରଣ ସୟବ ହୋଇଥାଏ ଗ୍ଣକୁ ପରିମାଣରୁ ଭରରଣ ଏବଂ ବିରୋଧସମ୍ହର ସଂଗ୍ରାମ ଫଳରେ । ଯେଉଁଠି ପରିମାଣାତ୍ମକ ସଞ୍ଚୟନ ସଂସ୍ଥ ହୋଇ ପାରିନି ଏବଂ ଦୃହୁସମୂହ ପରିପକୁ ହୋଇନି, ସେଠାରେ ନେତୀକରଣ ଏକ ପ୍ରକୃତ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ତେଣ୍ଡ କରି "ବିପରୀତତା" ଏବ• "ନେତୀକରଣ"ର ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟକୁ ଇଷ୍ୟ କରିବାଟା ଆବଶ୍ୟକ । ପୃଥମଟି କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ସୃଦୃହୃତା , ତା'ର ଅଭିବାଚକ ଏବଂ ବିପରୀତ ଦିଗଗୁଡ଼ିକର ଐକ୍ୟ ବିନା ଅନ୍ୟ କିଛି ନୁହେଁ, କିନ୍ତୁ ଶେଷଟି ତା'ର ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନର ପ୍ରକୃତ କାର୍ଯକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଯେହେତୁ ଦୃହସମହର ଥାଏ ବ୍ୟୁନିଷ ଏବଂ ସାବିକ ବୈଶିଷ୍ୟସମୂହ, ତେଣ୍ଡ ନେତୀକରଣକୁ ଦେଖିବାକୁ ହେବ ବିକାଶର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଏବଂ ସାବିକ ମୃହୂର୍ର ହିସାବରେ ।

ଅଳେ ବ ପ୍ରକ୍ତିରେ , ଉଦାହରଣ ସ୍ବୁପ , ନେଚୀକରଣ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ

\* କାଇଁ ମାର୍କସ୍, "Moralising Criticism and Critical Morality" । କାଇଁ ମାର୍କସ୍ ଏବ• ଫ୍ରେତେରିକ୍ ଏଙ୍କେଇସ୍, *Collected Works*, ୬ଷ ଖ**ଣ**, ମସୋ, ୧୯୭୬, ପୂ: ୩୧୨ । ଛାୟାପଥସମୂହର ମୂଳପୀଞର ବ୍ରହ୍ମାଞିକ କ୍ରିୟାକକାପରେ, ଅର୍ଥାତ୍, ତାରକାସମୂହର ନାକ୍ଷତ୍ରିକ ସମାହାରର ବିଞୋରଣ ତୃର୍ଣୀଭବନ ଏବଂ ଗଠନରେ, ମୌକିକ ଅଣୁକଣାରାଳିର ପାରସରିକ ରୂପାତରଣ ଏବଂ ବିନାଶ ମଧ୍ୟରେ, ଜଳ ଏବଂ ବାୟୁ ଭଳି ବିବିଧ ବାହ୍ୟିକ ବସ୍ଥ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟ ମୂର୍ଗିକାର କ୍ଷୟଭବନ ଏବଂ ରାସାୟନିକ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାସମୂହରେ ଅଣ୍ଡକୋଷଗୁଡ଼ିକର ବିଛିନ୍ନକରଣ ଏବଂ ସମ୍ପିକନ, ଆଦିରେ । କେଁବ ପ୍ରକୃତିରେ ନେତୀକରଣ ମଧ୍ୟ ଏକ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ମୁହୂର୍ଣ । ବିବର୍ତ୍ତନ ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ ବହୁ କେଁବିକ ରୂପ ବିଲେପ ହୋଇ ଯାଇଛି ନୂତନ ରୂପସମୂହର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଦ୍ୱାରା, ପେଉଁଗୁଡ଼ିକ ପରିବର୍ତିତ ଅବହା ସହିତ ନିଜକୁ ଅଧିକ ଖାପଖୁଆଇ ନେଇ ପାରିଛଡ଼ି । ଏବଂ ବିଭିନ୍ ଜୀବାଙ୍ଗର ବିକାଶରେ, ସେସବୁର ବିପରୀତ, ନେତୀକରଣ – ମୃତ୍ୟୁ ବିନା ଜୀବନ ଅସୟବ । ମାନବ ସମାକରେ ଅତୀତରେ ଏବଂ ଏବେ ନେତୀକରଣ ପ୍କାଶ ପାଇଥାଏ ଅନେକ ଏବଂ ବହୁବିଧ ବୈପୁବିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ମଧ୍ୟରେ ।

ନେତୀକରଣର ଭିରି ହେଉଛି ଦ୍ୟୁସମୂହର ପ୍ରକାଶ , ତେଣୁ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦ୍ୟୁବାଦରେ ଏହାକୁ ମନେ କରାଯାଏ ଯେକୌଣସି ପଦାର୍ଥର ସୁନେତୀକରଣ , ତା'ର ନିଜ ବିକାଶର ଏକ ବିଶେଷ ପର୍ଦ୍ଧାୟ ବା ଞର । ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ଉହାଦନ ପହତି , ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ , ବିକାଶ ଲଭ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ତା'ର ନିହସ୍ ଦ୍ୟୁସମୂହକୁ ପ୍ରକୋପିତ କରିଥାଏ ଏବଂ ତେଣୁ ତା'ର ନିଜସ୍ ବିନାଶକୁ ବସ୍ଥଗତ ଭାବେ ସମ୍ଭବ ଏବଂ ଆବଶ୍ୟକୀୟ କରି ପକାଏ । ଏହା ମଧ୍ୟ ସେହି ସାମାଜିକ ଶକ୍ତିଟିକୁ – ସର୍ବହରାକୁ ସୃଞ୍ଚି କରିଥାଏ , ଯିଏକି ହୁଏ ତା'ର କବରଖନନକାରୀ ଏବଂ ଆଉରି ଅଧିକ ପ୍ରଗତିଶୀଜ , ସମାଜବାଦୀ ଉହାଦନ ପହତିର ବାହକ । ଏହି ଅଥଁରେ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ବ୍ୟବହା ନିଜର ନେତୀକରଣ କରିଥାଏ , ଯେକୌଣସି ପ୍ରାକୃତିକ ଐତିହାସିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହିସାବରେ ପ୍ରାକୃତିକ ନିୟମରାଜି ଅନୁଯାୟୀ ।

ଏହି ଉଦାହରଣଟି ଦ୍ୟୁମୂଳକ ନେତୀକରଣର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବୈଶିଷ୍ୟରାଳିକୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଦୃଷାତ ପୁରୂପ , ଏହା ତା'ର ଫଳାଫଳ ଦିଗରୁ ଦ୍ୟୁାତ୍ମକ : ଏହା ହେଉଛି ବିନାଶ ଏବଂ ସୃଷ୍ଠିର , ନିଃସରା ଏବଂ ରୂପପରିଗ୍ରହତା ମଧ୍ୟରେ ଏୀକ୍ୟ । ପୁଞ୍ଜିବାଦର ସ୍ନେତୀକରଣ ହେଉଛି ଏକାବେଳକେ ଅନ୍ୟ ଏକ ବିପରୀତ ସାମାଳିକ ବ୍ୟବସାର – ସମାଳବାଦର ପ୍ରକାଶ ଏବଂ ସାପନ । ଆଉ ଏକ ସିହାତ ହେଉଛି , ଦ୍ୟୁବାଦରେ ନେତୀକରଣର ଥାଏ ନିହିଁଷ ଏକ ଆଧେୟ । ଏହା ବିମୂର୍ର ଶୂନ୍ୟତା ମଧ୍ୟକୁ ଏକ ପଦାର୍ଥର ରୂପାତରଣ ନୁହଁ , ଏହା ହେଉଛି "ଅନ୍ୟ ଏକ ପଦାର୍ଥକୁ" ରୂପାତରଣ (seine Andere) । ସର୍ବହରାର ବିପୁବ ପଥରେ ପୂଞ୍ଜିବାଦର ନେତୀକରଣ ଘଟିଥାଏ ନିହିଁଷ ଏକ ସାମାଳିକ ବ୍ୟବସା – ସମାଳବାଦ ଦ୍ୱାରା , ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବ୍ୟବସା ଦ୍ୱାରା ନୁହେଁ । ଏହା ଛଡ଼ା , ଯା'ର ନେତୀକରଣ ଘଟେ ଏବଂ ଯିଏ ନେତୀକରଣ ଘଟାଏ , ସେ ଦୂଇ ମଧ୍ୟରେ ଥାଏ ଏକ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଯୋଗସୂହ : ସମାଜର ପୂର୍ବରର୍ଗୀ ପର୍ଯାୟରେ ସୃଷ୍ଣ ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହକୁ ଗ୍ରହଣ କରି ନେଇଥାଏ ନୃତନ ଉହାଦନ ପହତି ।



ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ନିୟମ

#### ୩ – ନେତୀକରଣର ନିର୍ଦିଷ୍ଟତା

ନେତୀକରଣରେ ସର୍ବଦା ଥାଏ ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟାକରୀ ଆଧେୟ, ତେଣୁ କରି ଏହା ହେଉଛି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଏବଂ ବିଶେଷିତ । ତା ଅର୍ଥ, ନେତୀକରଣର ପଦ୍ଧତି ନିର୍ଭର କରେ ପ୍ରପଞ୍ଚର ତରିତ୍ର ଉପରେ ଏବଂ ଯେଉଁସବୁ ଅବସ୍ଥାରାଜି ମଧ୍ୟରେ ତା'ର ବିକାଶ ଘଟୁଥାଏ, ତା ଉପରେ । ଏଙ୍ଗେଇସ୍ ଇେଖିଛଡି, "ଚେଣୁ କରି ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ପଦାର୍ଥର ଏକ ବିଶେଷ ଧରଣର ସରା ଅଛି, ଯା'ର ଏପରି ଭାବେ ନେତୀକରଣ ଘଟିଥାଏ ଯେ, ତଦ୍ୱାରା ଏକ ବିକାଶର ଉଦ୍ଭବ ହୁଏ ଏବଂ ଏହା ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଅବଧାରଣା ବା ଚିତା ଷେତ୍ରରେ ପୂରାପୂରି ପ୍ରଯୋଜ୍ୟ ।"° ଦ୍ର୍ମୁଳକ ନେତୀକରଣର ବିଭିନ୍ନ ପରିପ୍ରକାଶକୁ ମୁଖ୍ୟତଃ ତିନୋଟି ଧରଣରେ ଭାଗ ଭାଗ କରା ଯାଇ ପାରେ ।

ସବୁଠାରୁ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ଧରଣଟି ହେଉଛି ତଥାକଥିତ ଅସୀକୃତି (Aufheben), ଅର୍ଥାତ, କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ନେତୀକରଣ ଘଟିଲେ ଏହା ତା'ର ନତନ ପପଞ୍ଚ ମଧ୍ୟରେ ତା'ର କେତେକ ଉପାଦାନ ଆଉ ରଠନଗତ ଯୋଗସ୍ତ୍କୁ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ । ସେସବୁ ତା'ର ଆଙ୍ଗିକ ସମଗ୍ତାର ଅବିଛିନ୍ ଅଙ୍ଗ ହିସାବରେ ନ୍ତନ ଗୁଣ ମଧ୍ୟରେ ମିଶି ଯାଇଥାଏ । ଅୟୀକୃତି ରୂପେ ନେଚୀକରଣ ବୋଇଲେ ବ୍ଝାଏ, ଯାହାକୁ ନେତୀକରଣ କରାଗଲ ତାକୁ ଏକାବେଳକେ ଅନିକ୍ରମ କରିବ। ଏବ• ଗହଣ କରି ନେବା – ଆଧାରରେ ଅତିକ୍ରମ କରିବା ଏବଂ ଆଧେୟରେ ଗହଣ କରିବା । ଚରିତ୍ରତ ଭାବେ ଅୟୀକୃତି ହେଉଛି ଯୋଗସ୍ତ୍ , ଏହା ବିକାଶର ମୃହ୍ର ହିସାବରେ ସମଷ କିଛି ଅଷିବାଚକ କିନିଷକୁ ଗ୍ହଣ କରି ପରିଷାର ଭାବେ ପ୍କାଶ ପାଇଥାଏ । "ଯାହା କିଛି ଅନ୍ତିବାଚକ ସେସବ୍କୁ ଗୃହଣ କରିବା" ଫଳରେ ଯେଉଁ ନୂଆ ଜିନିଷଟିର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟେ ,ତାହା ଆବଶ୍ୟକ ଭାବେ ବିକାଶର ଏକ ଉଚ୍ଚତର ଏବଂ ସମ୍ହ ପର୍ଶାୟ ହିସାବରେ ଦେଖା ଦେଇଥାଏ । ଅକୈବ ପ୍କୃତିର ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ ଏହି ଧରଣର ନେତୀକରଣ, ଦ୍ୟାତ ସୁରୂପ, ଦେଖା ଦେଇଥାଏ ଅନେକଗୁଡ଼ିଏ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହରେ ପାରମାଣବିକ ଗଢ଼ଶର ଆଉରି ଜଟିଜତା ସହିତ ଯୁକ୍ତ ପ୍ରଥମେ ପ୍ଥମେ ଗଠିତ ଇଭେକ୍ଟୁନିକ ଆଞରଣକୁ ଗ୍ରହଣ କରି ନେବା ହିସାବରେ । ପ୍ରିଷିତ ଏବଂ ଅଭ୍ୟଦୟ ଲଭ କରୁଥିବା ଜୀବାଙ୍କର ହିତିଶୀଳତାରେ ବିବର୍ରନର ଫଳକୁ ସଳୀବ ପ୍କୃତି ସଂଘବଦ୍ଧ କରିଥାଏ । ସମାଳର ବିକାଶ ସୁନିଷିତ ହୋଇଥାଏ ମାନବ ବଂଶଧରମାନଙ୍କର , ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମହର ଧାରାବାହିକତା ଏବଂ ଅଷୀକୃତି ରୂପ ଗ୍ରହଣ କରୁଥିବା ସାମାଜିକ କାରଣସମୂହ ଦ୍ୱାରା । ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ

<sup>\*</sup> ଫ୍ରେଡେରିକ୍ ଏଙ୍କେଇସ୍ , "Anti-Dühring", ପ୍ରଗତି ପ୍ରକାଶନ , ମସୋ, ୧୯୭୮, ପୂ : ୧୭୩ ା

ଆପେକ୍ଷିକ ଭାବେ ପ୍ରକୃତ ଜ୍ଞାନ ଅୟୀକୃତି ଆକାରରେ ନିହିଁଷ ତଥା ବିକଶିତ ହୋଇଥାଏ ।

ଅସୀକୃତି ଏକ ଉନୃତୀକରଣ ହେଉଛି ରୂପାବରଣ, ଯାହାକୁ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ନେତୀକରଣର ଦ୍ୱିତୀୟ ଧରଣ ହିସାବରେ ଅଇଗା କରି ଦର୍ଶା ଯାଇ ପାରେ । ଏହି ଧରଣଟି ମଧ୍ୟରେ ସେହିସବୁ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ କରାଯାଇ ପାରେ , ଯିଏକି କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଉପାଦାନସମୂହକୁ "ଗ୍ରହଣ" କରିବା ଅପେଷା ତା'ର ଏକାବ ଭିରି ତଥା ମୂଳ କିନିଷଟିକୁ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ । ଏ ଷେତ୍ରରେ ନିମ୍ନତରଟି କ୍ରମଶଃ ଅଧିକ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଁ ଉଚ୍ଚତରରେ ପରିବରିତ ହୁଏ । ଏହା ଘଟିଥାଏ କୌଣସି ବ୍ୟବସାର ବିକାଶରେ ଗୋଟିଏ ପର୍ୟାୟରୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ପର୍ୟାୟକୁ ଉତ୍ତରଣ କାଳରେ । ଧାନ ମଞ୍ଚିର ଅଙ୍କୁରୋଦ୍ଗମ ହେଉଛି ତା'ର ନେତୀକରଣ । ଏହି ନେତୀକରଣଟି ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ଅଙ୍କୁରେ ଏବଂ ଗଞ୍ଚିକୁ ତା'ର ରୂପାତରଣ ମଧ୍ୟରେ ; ଏବଂ ଏହି ରୂପାତରଣଟି ପରବର୍ରୀ କାଳରେ ଶହ ଶହ ଧାନ ମଞ୍ଚି ସୃଞ୍ଚି କରିଥାଏ । ରୂପାତରଣଟା ମଧ୍ୟ ବହୁ ସାମାଳିକ ପ୍ରକିୟା ପ୍ରତି ପ୍ରଯୋକ୍ୟ, ଯଥା, ଏକସେଟିଆ ପୂର୍ବ ପୁଞ୍ଚିବାଦର ସାମ୍ରାକ୍ୟବାଦକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ, ସମାକବାଦରେ ସର୍ବହରା ଏକଛତ୍ରବାଦୀ ରାଞ୍ଚର ସମଗ୍ର କନସାଧାରଣଙ୍କ ରାଷ୍ଟ୍ରକୁ ଉତ୍ତରଣ, ଅଥବା ବ୍ୟକ୍ତିଗତ କ୍ଷେତ୍ରରେ, ଶିଣୁ ହିସାବରେ ଲାଳିତ ଏକ ବ୍ୟକ୍ତି ପାଷ ବୟସରେ ପରିଶତ ହୁଏ ।

ଦ୍ୟମ୍ଳକ ନେଚୀକରଣର ଚୃତୀୟ ପ୍କାର ଭେଦଟି ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ସେହିସବୁ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ରନକୁ ନେଇ ଗଠିତ , ଯେଉଁସବୁକୁ ନାମିଚ କରାଯାଇଥାଏ , ବିଖଞ୍ଚନ , ବିଲୟ, ଧୁ•ସ, ବିଷ୍ଟୋରଣ, ଭਛେଦ, ବିଧୃ•ସ, ବିଲେପ, ଅଧପତନ,ଲେପ, ଆଦି ଭାବେ । ଏହା ହେଉଛି ତଥାକଥିତ ବିଧୃଂସୀ ନେଚୀକରଣ ବା ଧୃଂସସାଧନ । ଧୃଂସ ମଧ୍ୟରେ "ଅନ୍ତିବାଚକକୁ ଧରି ରଖିବା" ମୁହର୍ଇଟି ଆଦୌ ନଥାଏ , କିମ୍ବା ଅତି ସାମାନ୍ୟ ଭାବେ ପ୍କାଶ ପାଇଥାଏ । ଧୃ•ସ ଅର୍ଥ ନିହିଁଷ ଏକ ପଦାର୍ଥର ଅଞିତୃର ବିଲେପ ଏବଂ ବିକାଶର କେଚେକ ଦିଗରେ ଏକ ଛିରାବସାକୁ ବୁଝାଇ ପାରେ । ଏଭକି ନେତୀକରଣ ଘଟି ପାରେ ନିହିଁଷ ଏକ ବ୍ୟବସା ଉପରେ ବାହ୍ୟିକ ପ୍ରାବର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ , ଯିଏକି ତା'ର ଗଢ଼ଶକୁ ଧୃ•ସ କରି ଦିଏ ଏବଂ ପ୍ରାବର ଶକ୍ତି ଯଦି ବ୍ୟବସାର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଯୋଗସ୍ତ୍ର ଶକ୍ତିକୁ ବଳିଯାଏ, ଚେବେ ଚାକୁ ଲେପ କରି ଦିଏ । ଅକେଁବ ପ୍ରକୃତିରେ ବହୁ ପକ୍ରିୟା ହେଉଛି ଧ୍ୟସକାରକ । ଧ୍ୟସକାରକ ନେଚୀକରଣ ପ୍ରାଣୀ ଏବଂ ଉଦ୍ଭିଦ ଜଗତରେ ବିଶେଷ କରି ଆବଶ୍ୟକୀୟ । ଖାଦ୍ୟ ଏବଂ ତା'ର ଖାଦକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କଟା ଭେଦ୍ଭିଦ ଏବଂ ଭଦ୍ଭିଦ ଖାଦକ କୀଟ , ଶିକାରୀକାବୀ ପ୍ରାଣୀ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ଶିକାର) ଧିଂସର ସଂପର୍କ ଛଡ଼ା ଆଉ କିଛି ନୂହେଁ । ଉଚ୍ଛେଦ , ଧିଂସ , ମୃତ୍ୟୁ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଧ୍ୟୁସାତ୍ମକ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ ସଦି ବିଜିନ୍ନ ଘଟଣାସମୂହ ହିସାବରେ ବିବେଚିତ ନହୋଇ ନେଚୀକରଣର ପ୍ରତିଷିଚ ପ୍ରକାରସମୂହ ପ୍ରତି ଦୃଷି ରଖି ଭୌଚିକ

ପଦାର୍ଥସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସାବିକ ଯୋଗସୂକ୍ତ ରୂପେ ବିବେଚିତ ହୁଏ, ତେବେ ସେସବୁ ବିକାଶର ସୀମା ବାହାରେ ବୋଲି ବିବେଚିତ ନହୋଇ ବିକାଶର ଅନ୍ତର୍ଗତ ବୋଲି ପ୍ରମାଣିତ ହେବ; ସେସବୁ ହେଉଛି ବିକାଶର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ମୁହୂର୍ଇରାଜି, ଯାହା ବିନା ବିକାଶ ଅସନ୍ତ ।

ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ନେଚୀକରଣ, ଯଥା ଅଷୀକୃତି, ରୂପାତରଣ ଏବଂ ଧିଂସକୁ ଚିହ୍ନିତ କରିବା ଦ୍ୱାରା ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଏବଂ ଅଧିଭୌତିକ ନେତୀକରଣର ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ବୈପରିତ୍ୟକୁ ଗଭୀର ଭାବେ ବୁଝିବା ସନ୍ଧବ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରକୃତିରେ ଯେକୌଣସି ନେତୀକରଣ ହେଉଛି ଦ୍ୟୁମୂଳକ – ସେସବୁକୁ ଯଦି ମଣିଷଠାରୁ ଅଇଗା କରି ଦେଖାଯାଏ । ସମାକରେ ଏହା କିଲ୍ରୁ ଢିନ୍ନ ଏକ ବ୍ୟାପାର , କାରଣ ସମାଜ ହେଉଛି ଜନସାଧାରଣଙ୍କ କର୍ମ ଷେତ୍ର , ଯେଉଁମାନେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ନେତୀକରଣସମୂହକୁ ହୃଦ୍ୟଙ୍ଗମ କରିଥାତି । ଜନସାଧାରଣଙ୍କ କ୍ରିୟାକଳାପ , ହୁଏତ , କେତେକ ପରିମାଣରେ , ନିର୍ଦିଷ୍ ସାମାକିକ ପ୍ରପଞ୍ଚର ବିକାଶହୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କର୍ବଥିବା ବସ୍ଥଗତ ନିୟମରାଢି ସହିତ ସଙ୍କତିପୂର୍ଷ ନହୋଇ ପାରେ , ସେମାନେ , ହୁଏତ , ସେ ନିୟମକୁ ବୁଝି ନପାରିଥାତି ବା ସେମାନଙ୍କର ଏକ ନ୍ୟତ୍ର ଶ୍ରେଣୀ ସ୍ୱାର୍ଥ ଥାଇ ପାରେ । ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ତେତନା ଏବଂ ହିୟାକର୍ମ ସଂପର୍କରେ , ତେଣୁ କରି ଆମେ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ତଥା ଅଧିଭୌତିକ ନେତୀକରଣର ଅବଧାରଣାକୁ ଉପଯୋଗ କରି ପାରେ ଏବଂ କରିବା ଉଚିତ ।

ଅଦ୍ଦ୍ମୂଳକ ନେତୀକରଣ ହେଉଛି ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ମନୋଗତ, "ପମ୍ପା" ଏବଂ "କ୍ଷଣସାଯା" – ନେତୀକରଣର ଏତାଦୃଶ ମତ ପୋଷଣ କରିଛନ୍ତି, ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ, "ବିପରୀଚ ବ୍ୟୁବାଦର" ଅନୁଗାମୀମାନେ (ଥିଏତୋର ଆତୋର୍ଷା, ହେର୍ ବର୍ଟ ମାର୍କ୍ୟୁକ୍ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ) । ସେମାନେ ଧିଂସଢ଼ ଅନାପେର୍ଷିକ ବୋଲି ବର୍ଷନା କରିଥାନ୍ତି, ନେତୀକରଣଢ଼ ସାର୍ବିକ ଭାବେ ବର୍ଚ୍ଚନ କ୍ରିୟାରେ ପରିଶତ କରିଥାନ୍ତି, ତା'ର ଅଞିବାଚକ ଆଧେୟଟିଢ଼ କାର୍ଡ଼ି ନେଇ । ତଥାକଥିତ "ନାର୍ଞିବାଦ" ସମସ୍ତ ନେତୀକରଣଢ଼ ସାମିଚ କରି ଆଣିଥାଏ କେବଳ ଧିଂସାତ୍ମକତାଢ଼ ଏବଂ ତା'ର ନିଜ ସ୍ୱାର୍ଥ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ନେତୀକରଣଢ଼ ପ୍ରିସର କରିଥାଏ । "ନାର୍ତ୍ତିବାଦ" ବିଭିନ୍ନ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କରିଥାଏ, ସଥା, ପଢ଼ାଦ୍ପଦ ଉପାଦାନସମୂହ ଦ୍ୱାରା ସାଂସ୍କୃତିକ ସୁତି ସେୟରାଜିର ଧିଂସସାଧନ, ବିପ୍ରୁବୀ ବାଗାଡ଼ମ୍ଭରତାର ଆବରଣ ଦ୍ୱାରା ଏହି କାର୍ଣ୍ଣକୁ ଆବୃତ କରି, ହିପି ଦଳମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ବାଞ୍ଚବତାଢ଼ ନିଷ୍ପିୟ ବର୍ଚ୍ଚନ ଦ୍ୱାରା, ବାମପଛୀ ଉଗ୍ରବାଦୀ ଏବଂ ନକଲୀ ବିପୁବୀ ଗୋଷୀଗୁଡ଼ିକ ଦ୍ୱାରା "ସଂପୂର୍ଶ ନେତୀକରଣ", ହତାଶ ଲେକଙ୍କର ସୀମାହୀନ ସଂଶ୍ୟତା, ଏବଂ ବର୍ବରତା ତଥା ଗଣ ହତ୍ୟାମୂଳକ କାର୍ଣ୍ଣକଳାପ ।

ବୁକୁଁଆ ପୂଞକ ପୂଞିକାଗୁଡ଼ିକ ଅନେକ ସମୟରେ କମ୍ୟୁନିଷମାନଙ୍କୁ ସ୍ୱଳନଶୀଳ କାର୍ଣ୍ଣକକାପରେ ଅକ୍ଷମ , ଧ୍ୟୁସକାରକ ଏବଂ "ନାହିବାଦୀ" ବୋଲି ଚିତ୍ରଶ କରିଥାରି । ଏହା ନିଷିତ ରୂପେ ଏକ କୃହାରଟନା , କାରଣ ସମାଜବାଦ ସବୁ କିଛି ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଜ ,

१९୬

ପୂରାତନର ନେତୀକରଣ ଘଟାଇବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ନୂଆ ସମାଚର ବିକାଶ ପାଇଁ ଯାହା କିଛି ମୂଲ୍ୟବାନ, ସେସବୁକୁ ସାଇଡିଥାଏ । ଲେନିନ୍ ଲେଖିଛବି, "ପୂଞ୍ଜିବାଦ ତା ପଛରେ ଯେଉଁସବୁ ସଂସ୍ତିକୁ ରଖିଯାଇଛି, ସେସବୁକୁ ଆମକୁ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ସମାଚ୍ଚବାଦ ଗଡ଼ିବାକୁ ହେବ । ତା'ର ସମଷ୍ତ ବିଞ୍ଚାନ, କାରିଗରି ବିଦ୍ୟା, ଞ୍ଚାନ, କଳାକୁ ନେବାକୁ ହେବ । ଏସବୁ ବିନା ଆମେ କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ସମାଚ୍ଚ ଗଡ଼ି ପାରିବା ନାହିଁ ।"<sup>\*</sup>

ନାଞିବାଦକୁ ସମାଲେଚନା କଲ ବେଳେ ଯେକୌଣସି ନେତୀକରଶରେ କିଛି "ଅଞିବାଚକକୁ" ଖୋକିବା ପାଇଁ ଉଦ୍ୟମ କରି ଅନ୍ୟ ଏକ ଚରମତାକୁ ଯିବା ମଧ୍ୟ କୁଲ । ସୁନିଦିଷ ନେଚୀକରଣର ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦାବିରୁ ଏହା ଦ୍ୱାରା ଦୂରେଇ ଯିବାକୁ ହୁଏ । ସାମାଳିକ ପ୍ରଗତିର ସ୍ୱାର୍ଥ ଦିଗରୁ, ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ଘଟିଥାଏ, ବେଳେ ବେଳେ ଦୃଢ଼ ଭାବେ କେତେକ ସାମାଳିକ ପ୍ରପଞ୍ଚକୁ ଲେପ କରି ଦିଆପାଇଥାଏ, ତନୁଧ୍ୟରେ ଥିବା କୌଣସି "ଅଞିବାଚକ" ଦିଗରୁଡ଼ିକ ପ୍ରତି ଦୃଷି ନଦେଇ, କାରଣ ପ୍ରଗତିଶୀଳ ସାମାକିକ ଶଭିସମୂହର ଆବଶ୍ୟକତା ତଥା ଆଦର୍ଶ ସହିତ ଏହା ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ସଂଗତିଶୀଳ ହୁଏ ନାହିଁ ବୋଲି । ଦୃଷ୍ଣାତ୍ତ ସ୍ୱରୂପ, ଉନ୍ୟନଶୀଳ ଦେଶମାନଙ୍କରେ ଧିଂସମୂଳକ ନେତୀକରଣ ପ୍ରଯୋଗ କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ ଉପନିବେଶବାଦ ଆଭ ସାମରବାଦର ଅବଶେଷାଂଶସମୂହ ପ୍ରତି, ଆଉରି ଅଧିକ ଭାବେ ଦାସମାଲିକାନା ବ୍ୟବହାର ଉପାଦାନସମହ ଏବଂ ଶେଣୀ ତଥା ଜାଚିଗତ ଅବବିଶ୍ୱାସ, ଆଦି ପ୍ରତି ।

### ୪ – ବିକାଶର ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ନିୟମ

ନେତୀକରଣର ଅବଧାରଣା ପ୍ରତି ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଏବଂ ଅଧିରୌତିକ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ବିରୋଧିତାକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କଲ ପରେ ଆମେ ଏବେ ବିକାଶର ସାର୍ବିକ ନିୟମ ହିସାବରେ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ସାରମର୍ମକୁ ବିସ୍କର କରି ପାରିବା । ଆମେ ଦେଖିଲେ, ଦ୍ୟୁମୂଳକ ନେତୀକରଣ ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ନୂତନ ପ୍ରଥନ୍ଥ କନୁ ଦେଇଥାଏ, ଯିଏକି ତା ପକ୍ଷରୁ ହେଉଛି ସହକାତ ଭାବେ ବିରୋଧାତ୍ମକ ଏବଂ ଫଳତଃ, କେତେକ ପର୍ଦ୍ଧାୟରେ ନିକର ନେତୀକରଣ ଘଟାଇଥାଏ । ତେଣୁ ସ୍ଭାବତଃ ଏହି ଦିଗରୁ ପ୍ରଣ୍ଠ ଭଠେ: ଗୋଟିକ ପରେ ଗୋଟିଏ ଘଟି ଗ୍ଲିଥିବା ଏହିସବୁ ନେତୀକରଣର କ'ଣ ଏକ

<sup>\*</sup> ଭୁାହିମିର୍ ଇଛିଚ୍ ଇନିନ୍, "The Achievements and Difficulties of the Soviet Government", *Collected Works*, ୨୯ଶ ଖନ୍ତ, ମସେ।, ୧୯୬୫, ପୂ: ୭୦ ।

ନିୟମବଦ୍ଧତା ଅଛି ? ଗୁଣଗତ ପରିବର୍ଘନସମୂହର <sup>-</sup>ସମଗ୍ର ପ୍ରକିୟାର ସାଧାରଣ ପ୍ରବଣତ। ଏବ• ରୂପଟି ତା ହେଲେ କ'ଣ ?

ଏହିସବ୍ ପ୍ରୁର ଉତ୍ତର ଯେଉଁ ପଞିତ ଦେବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିଥିଲେ ସେ ହେଉଛଡି ହେଗେଲ୍ । ସିଏହି ପ୍ଥମ କରି "ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ" କଥାଟି ରଚନା କରିଥିଲେ , ବିକାଶର ବିଶେଷ ଏକ ନିୟମକୁ ଚିହିତ କରିବାରେ ଏହାକୁ ବ୍ୟବହାର କରିବା ପାଇଁ । ହେଗେଲ୍ଙ୍କ ମତରେ ଅନାପେକ୍ଷିକ ଆଇଡିଆର ଯେକୌଣସି ସଂଜ୍ଞା ହେଉଛି ବିରୋଧାତମକ, ନିଚ୍ଚ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ନେତୀକରଣର ବାହକ ତେଣୁ ଏହା ବିପରୀତରେ ପରିଶତ ହଏ ।\* ଏହାର ପତିବଦଳରେ , ପଥମର ବିରୋଧିତା କରୁଥିବା ସ•ଞାଟି (ପବର୍ର) ନିଜେ ନେତୀକରଣର ଅଧୀନସ । ଦ୍ୱିତୀୟ ସ•ଞ୍ଜାଟି ଯେହେତୁ ତା'ର ନିକସ୍ତ ନେଚୀକରଶର ଯାତ୍ରାବିନ୍ଦୁର ନେତୀକରଣ , ଯିଏକି "ନେତୀକରଶର ନେତୀକରଣ" ରପେ ପକଟିତ । ଏହି ପରି, ସାମର୍ବିକ ଭାବେ ବିକାଶ ତା'ର ଯାତ୍ରାବିହୁରୁ (ଥିସିସ୍) ଗନ୍ଦଣ କରେ ଏକ ଗତି ରୂପ, ତା'ର ନେତୀକରଣ କରିଆରେ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣକ । ହେରେଲଙ୍କ ମତରେ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ଯାହା ଘଟେ, ସେ ହେଉଛି ଏକ ଦିଗରେ, ଯାତାବିନ୍ଦ୍ରି ଆଡ଼କୁ ପୂର୍ଣି ପୃତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ ଆଇଡିଆର ସମଦ୍ଧୀକରଣ କାରଣ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ହେଉଛି ଅଞିବାଚକ ଏବଂ ନାଞିବାଚକ ସଂଜ୍ଞା ବା ଗୁଣସମୂହର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ସମନୃୟ । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବହୁ ଘଟଣା ଭଳି ହେଗେଇ୍ ଏଠାରେ ଅବଧାରଣାର ଦୃହୃବାଦ ମଧ୍ୟରେ ପଦାର୍ଥସମୂହର ବସ୍ଥନିଷ ଦ୍ୟର କେତେକ ଇଷଣକୁ ଅନ୍ମାନ କରିଥିଲେ ।

ଦ୍ଦମୁଳଳ ବହ୍ମବାଦର ପ୍ରତିଷାତାମାନେ ନେତୀକରଶର ପ୍ରବର୍ଗର ଭାବବାଦୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟା, ଏବଂ ହେଗେଲ୍ଙ୍କ ପରିକତ୍ତନାକରଣକୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରିଥିଲେ ଏବଂ ଦ୍ୟୁବାଦର ଏକ ଉପାଦାନ ହିସାବରେ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣର ପ୍ରକୃତ ଅର୍ଥକୁ ଉଦ୍ଘାଟନ କରିଥିଲେ । ବିକାଶର ଏହି ସର୍ବବ୍ୟାପୀ ନିୟମର ଆଧେୟଟି ସଂକ୍ଷେପ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥିଲ ନିମ୍ନଲିଖିତ ମତେ : (କ) ସେକୌଣସି ବିକାଶ କେତେକ ପର୍ଯାୟ ହିସାବରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ଏବଂ ସେସବୁ ପରସର ସହିତ ଏପରି ଭାବେ ଯୁକ୍ତ ଯେ , ଗୋଟିଏ ହେଉଛି ଅନ୍ୟଟିର ନେତୀକରଣ ; (ଖ) ଦୃହ୍ମୂଳକ ନେତୀକରଣର ପ୍ରକ୍ରିୟାଟୀ ବିକାଶର ପୂର୍ବବର୍ତୀ ପର୍ଯାୟସମୂହର ଅଞ୍ଚିବାଚକ ଦିଗରୁଡ଼ିକର ସମନ୍ୟ ଘଟାଇଥାଏ , ଯିଏକି ପୁରୁଣା ଏବଂ ନୂଆ ଗୁଣସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଧାରାବାହିକତା ବଳାଏ ରଖେ ; (ଗ) ଏହି ଧାରାବାହିକତା ସମଗ୍ର ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ସମୃଦ୍ଧ କରିଥାଏ ତାକୁ ଆରୋହରଣମୁଖୀ ଏବଂ

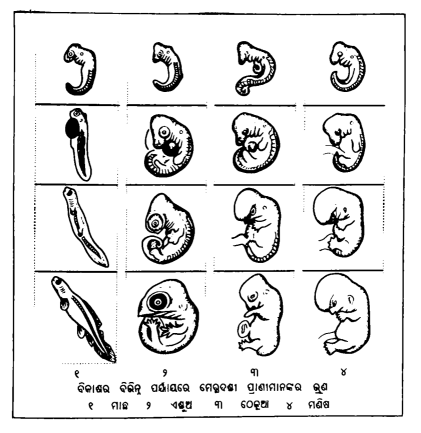
ିଆମକୁ ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ, ହେଗେଇ୍ଙ୍କ ମଚରେ ବିକାଶ ବୋଇଲେ ଅନପେକ୍ଷ ପରମାତ୍ମା ବା ଆବସଲ୍ୟୁଟ ଆଇଡିଆ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ଅବଧାରଣ। ଏବଂ ପ୍ରବର୍ଗଗୁଡ଼ିକର ଆତ୍ମପ୍ରକାଶ ରୂପ ।

୧୭୮

ପ୍ରତିଶୀକ ଗତିର ଚରିତ୍ର ପ୍ରଦାନ କରି : (ଘ) ଆପେକ୍ଷିକ ପୁନରାବର୍ରନ , ସମ୍ପବତଃ , ବିକାଶ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ପୁରାତନକୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରେ , ପରବର୍ତ୍ତୀ ଗୋଟିକ ପରେ ଗୋଟିଏ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ବିରୋଧଗୁଡ଼ିକର ପାରସରିକ ଉଉରଣ ଦ୍ୱାରା ତା'ର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମିକିଥାଏ ।

ତେଣୁ କରି ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ମାନବ ସମାଳରେ ବିକାଶ ଏବଂ ଅବଗତିର ପ୍ରକିୟାକୁ ଏକ ସରଳ ରେଖା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶ ନକରି ଆଉରି ଯଥେଷ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ କରି ହେଦ ଏକ "କୃଷ୍ଠଳିର" ପ୍ରତୀକ ଦ୍ୱାରା । ଏହି ପ୍ରତୀକଟି ବିକାଶର ଅଗ୍ରଗତି, ପ୍ରଗତିଶୀଳ ତଥା ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ଭନଶୀଳ ପରିବର୍ଭନରାକି ମଧ୍ୟରେ ଏମିକ୍ୟ, ଅର୍ବ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ଭନ ଏବଂ ଗୋଟିଏ ଚହର ଆପେଷିକ ସଂପୂର୍ଣତାର ଦିଗଗୁଡ଼ିକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ।

ଏଠାରେ କେତେକ ଉଦାହରଣ ଦେଉଛୁ । ଅଜୈବ ପ୍ରକୃତିରେ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ରାସାରନିକ ଉପାଦାନସମୂହର ବିବର୍ତ୍ତନରେ ଆଉରି ଅଧିକ ପରିଷାର ଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । ଅଣ୍ପପିଷ୍ଠଗୁଡ଼ିକ ଏବଂ ଆଣବିକ ଖୋଳପାଗୁଡ଼ିକ ସେମାନଙ୍କ ଗଡ଼ଣରେ



ଯେତେ ଇଟିଳ ହୁଅନ୍ତି ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହର ରାସାୟନିକ ଧର୍ମସମୂହ ସାମୟିକ ରାବେ ନିଳକ ପନରାବର କରିଥାନ୍ତି କିଛି ପରିମାଣରେ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହର ମେହେଲେୟେଭଙ୍କ ନିୟମ ଅନୁସାୟୀ । ଏହି ସମସ୍ତ ଧର୍ମର ପୁନରାବର୍ତ୍ତନକୁ ପାରମାଣବିକ ଖୋଳପାରେ ଇଲେକଟନସମହର ସଂଖ୍ୟାରେ ନିୟମିତ ଅଭିବୃଦ୍ଧିର ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ପୁନରାବୁଭ ଇଲେକଟ୍ନିକର ବହିରାକତି ଦାରା ବିଶ୍ୱେଷିତ ହୋଇଥାଏ । ଜୀବବିଜ୍ଞାନ ଷେତ୍ରରେ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ପ୍କାଶ ପାଇଥାଏ ଜୀବାଙ୍ଗର ପୁନଃସ୍ଷିକରଣ ମଧ୍ୟରେ, ତା'ର ନିଜସ ବିକାଶ, ଷୁଦ୍ରାଘିତ ଗଢ଼ଣରେ ମୁଖ୍ୟ ପର୍ଯାୟ ମଧ୍ୟରେ, ତା'ର ଳାବଳାତିର ବିକାଶ ତା'ର ସଦର ବା ଅଦ୍ର ପ୍ଦପୁରୁଷମାନଙ୍କ ଇତିହାସରେ । ମଣିଷର ଭଣ ତିମକୋଷର ଗର୍ଭାଧାନ ମଧ୍ୟର ସ୍ୱ ହୋଇ ତା'ର ଭଣଗତ ବିକାଶ ପ୍ରକିୟା ମଧ୍ୟ ଦେଇ, ସେମିତି ଯିବାର କଥା, ପ୍ରାଣୀଜଗତର ମୁଖ୍ୟ ପର୍ୟାୟଗଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଯାଏ (ପ୍ଥମ ଅବହାରେ ଏହାର ମାଛ ଗାଲି, ଲଙ୍ଗୁଡ଼, ଆଦି ଥାଏ) । ଶିଶୁଟି ଜନୁ ନେଲ ପରେ ତା ଅଙ୍ଗ ବିକାଶ ଲଭ କରି କରିକା ଯାଏ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କେବିକ ପକ୍ରିୟା ଉପରେ ଆରୋପିତ ହେବାକୁ ଲଗେ ସାମାଜିକ ପକ୍ରିୟା : ଶିଶ୍ବି ସାମାକିକ ପର୍ମରାକୁ ଆୟର କରିବାକୁ ଲଗେ, ଅର୍ଥାତ୍, ଭାଷା, କାର୍ଯାଭ୍ୟାସ, ମିଳାମିଶା ଆଦି, ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସହିତ ଭାବର ଆଦାନ ପ୍ଦାନ ଏବଂ ତା'ର ଲଳନ ପାଳନ ମାଧ୍ୟମରେ । ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ , ଶିଶୁଟି ତା'ର ବିକାଶରେ ପ୍ରନରାବ୍ରି ଘଟାଏ ଶ୍ମ , ଚିତନ ଏବଂ ଭାଷାର ବିକାଶର ମୂଖ୍ୟ ପର୍ଯ୍ୟାୟଗୁଡ଼ିକରେ ।

ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ କରିଆରେ ସାମାଳିକ ପ୍ରପଞ୍ଚର ବିକାଶକୁ ଚିତ୍ରଣ କରି ହେବ ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ଦ୍ୱାରା "କ୍ୟାପିଟାଇ" ଗ୍ରଛରେ ପ୍ରଦର ଦୃଷ୍ଟାଡ ଦ୍ୱାରା । ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଉହାଦନ ପହତିର ଅଭ୍ୟୁଦୟ କାଳରେ କ୍ଷୁଦ୍ର କ୍ଷୁଦ୍ର ଉହାଦକମାନଙ୍କର ଶ୍ରମ ସଂପଦକୁ ଅପହରଣ କରାଯାଇଥିଲା । ଶ୍ରମର ଉପାୟ ଉପକରଣ, କମି ଉପରେ କୃଷକମାନଙ୍କ ମାଲିକାନା ଏବଂ ସାର୍ବିକ ଭାବେ କ୍ଷୁଦ୍ର ଉହାଦନର ନେତୀକରଣ ଘଟାଇଥିଲ ଅନ୍ୟର ଖ୍ରମକୁ ଶୋଷଣ କରିବା ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ବୃହଦାକାର ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଉହାଦନ । ବୁର୍ଣୁଆ ସମାକର ବିକାଶ ଭଳି ଏହା ବିକାଶ ଲଭ କରିଥିଲ ପୂଞ୍ଜିର ଠୁଳୀକରଣ, ଉପାୟ ଉପକରଣର ଠୁଳୀକରଣ ଏବଂ ଶ୍ରମର ସାମାଜିକୀକରଣ ଆଡ଼କୁ; ଶେଷତଃ ଏସବୁ ଏଭକି ଏକ ୱରରେ ପହଞ୍ଚିଥିଲ ସେ, ଯେଉଁଠି ଉହାଦନର ବୁର୍ଣୁଆ ସଂପର୍କରାଳି ସହିତ ସଂଗତିହୀନ ହୋଇ ପଡ଼ିଛ । ମାର୍କସ୍ କହିଥିଲେ, "ପୁଞ୍ଜିବାଦୀ ବ୍ୟତିଗତ ମାଲିକାନାର ମୃତ୍ୟୁ ସଣ୍ଢା କହୁଛି, ଅପହରଣକାରୀମାନେ ଅପହୃତ ହେଉଛରି ।

"ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଆତ୍ମସାତକରଣ ପବତି, ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଉହାଦନ ପବ୍ଚତିର ଫଳ ଦ୍ୱାରା ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପଦ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ମାଲିକର ଶ୍ରମ ଉପରେ ଗଠିତ ବ୍ୟକ୍ତିର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପଦର ଏହା ହେଉଛି ପ୍ରଥମ ନେତୀକରଣ । କିନ୍ତୁ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଉହାଦନ, ପ୍ରକୃତିର ନିୟମର କଠିନତା ଅନୁଯାୟୀ ଜନ୍ମୁ ଦିଏ ତା'ର ନିଜସ୍ୱ ନେତୀକରଣକୁ । ଏହା ହେଉଛି ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ । ଏହା ଉସାଦକର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପରିକୁ ପୁନର୍ଛାପନ କରେ ନାହିଁ, କିନ୍କୁ ତାକୁ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମାଲିକାନା କରେ, ସେଉଁ ମାଲିକାନା ପୁଞିବାଦୀ ଯୁଗର ଅର୍କନ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ, ଅର୍ଥାତ୍, ସମବାୟ, କମି ତଥା ଉହାଦନର ଉପାୟ ଉପକରଣ ଉପରେ ସାଧାରଣ ମାଲିକାନା ଉପରେ ପୂଡିଷିତ ।"\*

#### ୫.– ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱବାଦ ଏବଂ "ତ୍ରୟୃୀ"

ଆମକୁ ମନେ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେ, ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ବିରୋଧୀମାନେ ଅନେକ ସମୟରେ ଏହି ନକିରଟିର ଏକ ଅପବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦେଇଥାନ୍ତି ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦ ଏବଂ ଦୃହ୍ମୁକକ ବସ୍ଥବାଦୀ ପଦ୍ଧତି ସହିତ ତଥାକଥିତ "ତ୍ରୟା"କୁ ମିଳେଇ ଦେଇ, କିନ୍ଥୁ ନେତୀକରଶର ନେତୀକରଶକୁ ସେମଞ ଦୃହ୍ବବାଦକୁ କହିଲେ ଚକ୍ରେ ତ୍ରୟାକୁ ସୀନିତ କରି ଆଶିବାଟା ଏକ ଉଦ୍ଭଟତା ଛଡ଼ା ଆଉ କିଛି ନୁହେଁଁ । ଅଞିତ୍ୱୁଚକତା (ଥିସିସ୍), ନେତୀକରଶ (ଆଞିଥିସିସ୍), ନେତୀକରଶର ନେତୀକରଶର ସେମନ୍ସ୍ୟ) କଠୋର ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କକ୍ଷଥିବା ସୂତ୍ର ଅନୁଯାୟୀ ତ୍ରୟୀ ହେଉଛି ଏକ ଚକ୍ରାକାର ବିକାଶ । ଏହି ତିନୋଟି ସାକ ପର୍ଦ୍ଧାୟ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଭାବେ ଅବହାନ କରେ, ପ୍ରଥମ ଏବଂ ଦ୍ୱିତୀୟଟି ମନେ ହୁଏ ଏକ ଅହ୍ୟାୟୀ ବିରତି ଦ୍ୱାରା ପୃଥକ୍ କରା ଭିନ୍ନ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଶି ଭଳି । ଏହାର ପ୍ରବଭାଗଣ ଘୋଷଣା କରତ୍ତି ତ୍ରୟାକୁ ବିକାଶର ଅନପେକ୍ଷ ରୂପ ବୋଲି ଏବଂ ବ୍ୟାପକ ଭାବେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହକୁ ବିଶୁଷଣ କରିବା ପାଇଁ ଏହାକୁ ଏକ ସାହିକ ପହତିର ପ୍ରମାଣ ଭୂପେ ବ୍ୟବହାର କରନ୍ତି ।

ନେତୀକରଶର ନେତୀକରଣ ନିୟମର ସାରମର୍ମ କଂଶ ତ୍ରୟାର ଅବଧାରଣ। ଦ୍ୱାରା ନିଶେଷିତ ହୋଇ ଯାଏ ? ନିଷୟ ନୁହେଁ । ତ୍ରୟାର ଅର୍ଥ ସେଡିକିବେନେ ପ୍ରକାଶ ପାଏ, ସେତେବେଳେ ଏହା ଏକ ଦ୍ୱୁର୍ ବିକାଶକୁ ତା'ର ବିରୋଧସମୂହର ମେରୁଭବନ ଏବଂ ଦ୍ୱୁର୍ ସମାଧାନ ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମ ମାଧ୍ୟମରେ ସେସବୁର ପରିଚିତିର ପ୍ରାର୍ନ୍ଦିକ ଅବହାରୁ ସେ ଦ୍ୱୁର୍ ବିକାଶର ଅବଧାରଣାମୂଳକ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କଥା ଭହେଖ କରେ । ତେଣୁ କରି ହେଗେଲ୍ଙ୍କ ଦର୍ଶନରେ ଏହା ଏକ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ ହାନ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲ ଅବଧାରଣାର ସ୍ବିକାଶ ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ ପ୍ରଦାନ ଦ୍ୱାରା । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ, ହେଗେଲ୍ "ନେତୀକରଶର ନେତୀକରଣ" ବା "ଚୃଚୀୟ"କୁ ପ୍ରକୃତ ଦ୍ୱୁର ସମାଧାନ ହିସାବରେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା ପରିବର୍ରେ କେତେକ ଉଚ୍ଚତର ସମନ୍ୟରେ ବିରୋଧସମୂହର ନିରପେକ୍ଷକରଣ ବା ସୁସମଞ୍ଜସକରଣ ହିସାବରେ । ତା ସର୍ଭୁ ବି ସେ ତ୍ରୟାକୁ (Triplicität) ବିଗ୍ର କରୁଥିଲେ "ପୁକୃତିରେ ଏବଂ ମୋଟାମୋଟି ଭାବେ ଜ୍ଞାନ ପହତିର , କେବଳ ଉପରଠାଉରିଆ

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> କାଲ୍ ମାର୍କସ୍, "କ୍ୟାପିତାଲ", ୧ମ ଖଷ୍ଡ, ପୃ: ୭୧୫ ।

ଏବଂ ବାହ୍ୟିକ ଦିଗ ହିସାବରେ ।"<sup>\*</sup> ଏ କଥା ସତ ଯେ, ଏହି ସଠିକ ଆଇଡିଆର ବିପରାତରେ ହେଗେଲ୍ ମଧ୍ୟ ଘୋଷଣା କରିଥିଲେ ଯେ, ତ୍ରୟୀକୁ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱୁଦୁମୂଳକ ପହତିର ସାର୍ବିକ ରୂପ ହେବାକୁ ହେବ , ଯିଏକି ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ତାଙ୍କୁ ଆଗେଇ ନେଇଥିଇ ବାଷବ ପ୍ରଅଷରାଜିର ଜୋରଜବରଦଞ ପରିଯୋଜନା ଆଡ଼କୁ ।

ପ୍ରକୃତିରେ ଅନେକ ସମୟରେ ପ୍ରକ୍ରିୟାସବୁ ଘଟିଥାଏ, ଯାହାକୁ ସେ ଡ୍ରିଚାକର ଅନୁବର୍ରୀ ବୋଲି ବିଶ୍ୱର କର୍ବଥିଲେ । ଖାଦ୍ୟ ଦ୍ରବ୍ୟସମୂହର ବିକାଶ ତନ୍ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ, ଯଥା ଶସ୍ୟ – ଉଦ୍ଭିଦ – ପତ୍ର , କିନ୍ତୁ ନେତୀକରଣର ନେଚୀକରଣର ସମଞ ଉହାଦନ (ଅସ୍କୃତି, ଧି•ସ , ଅଗ୍ରଗମନ , ନକଲି ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ରନ , ଆଦି) ମଧ୍ୟରେ ସୀକ୍ୟ ତା'ର ଏକାତ ଆଧ୍ୟେ ପାଇଁ ଏହି "ହିସାବଟା" ମନେ ହୁଏ ବାହାରୁ ଯେମିତି ସେଥିରେ ଉପରଠାଉରିଆ ଭାବେ ପ୍ରବେଶ କରାଇ ଦିଆଯାଇଛି । ତ୍ରଯୀ ହେଉଛି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ପରିମାଣଗତ ଦିଗର କେତେକ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଏକ ସାୟୀ ଭାବେ ଯୁକ ସରଞାମ । ହିସାବର ଏକକ ହିସାବରେ କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ବିଭିନ୍ନ ନିହିଁଷ୍ଠତାକୁ – ଉଭୟ 'ଚିନି' ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସଂଖ୍ୟାକୁ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇ ପାରେ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ , ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହର ସାମୟିକ ବ୍ୟବସାରେ କେତେକ ନିହିଁଷ୍ଟ ବୈଷିଷ୍ୟର ପୁନରାବର୍ତ୍ନ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥାଏ ଦୂଇଟିରୁ ଅଧିକ ଇଗାଇଗି "ନେତୀକରଣରେ" , କାରଶ ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ତତ୍ପୂର୍ବବର୍ରୀ ଉପାଦାନଠାରୁ , ଅର୍ଥାତ୍ , ତା'ର ନେତୀକରଣ ହିସାବରେ କିଛି ପରିମାଣରେ ଭିନ୍ନ ବୋଲି ମନେ ହୁଏ । ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଭାବେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିଚ ବିକାଶର ଚିନୋଟି ପର୍ଯ୍ୟୟ ହିସାବରେ ତ୍ରୟୀର ଅନେୃଷଣ କରିବାଟା ଅନେକ ସମୟରେ ବାହବ ପ୍ରହିୟାର ଏକ ସ୍ତୁ ଯୋକନାବୃହତା ଆଡୁକୁ ଘେନିଯାଏ ।

ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଷେତ୍ରରେ ତ୍ରଯୀ ସୂତ୍ରଟିର ବ୍ୟବହାର ପ୍ରତି ମଧ୍ୟ ଏହା ପ୍ରଯୋକ୍ୟ । ମାର୍କସ୍ବାଦ ତ୍ରୟୀ ଉପରେ ଏବଂ ବିମୂର୍ର ଶୃଙ୍ଖକାବଦ୍ଧ ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ବିଶ୍ୱାସ କରେ ବୋଲି ଯେଉଁ ଅଭିଯୋଗ ହୁଏ , ତା , ହୁଏତ , ବସ୍ଥର ସାରସରା ସଂପର୍କରେ ଅଞ୍ଚତା ବା ଇଜ୍ଞାକୃତ ନିଥ୍ୟାକରଣ ହେତୁ କରାଯାଇଥାଏ । ମାର୍କସ୍ ତାଙ୍କ "କ୍ୟାପିଟାଇ" ଗ୍ରହ୍କରେ ଯେଉଁ ଭିତିରେ ସମାକବାଦୀ ବିପୁବର ନିୟମାନୁଗ ତରିତ୍ର ଏବଂ "ଉଚ୍ଛେଦକାରୀମାନଙ୍କର ଉଚ୍ଛେଦକରଶର" ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଟାଣିଥିଲେ ତାହା କଂଶ ସେଇ ତ୍ରୟୀ ଉପରେ ଭିରି କରି ? ନିଙ୍କୟ ନୂହେଁ । ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଉତ୍ସାଦନ ପହତିର ସାରମର୍ନ ଏବଂ ନିୟମର ବିଶ୍ୱେଷଣ ଏବଂ ବୁର୍କୁଆ ସମାକର ଆଭ୍ୟନ୍ତରୀଣ ବୈରିତା ଏବଂ ଶ୍ରେଣୀ ସଂପର୍କର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ମାର୍କସ୍ ଏକ

<sup>°</sup>G. W. F. Hegel, "Sämtliche Werke", Fünfter Band. Wissenschaft der Logik, Zweiter Teil. Die subjektive Logik oder Lehre vom Begrifi, Fr. Frommanns Verlag, Stuttgart, 1928, S. 344.

|                           | ยิจล์สภุณ | 008<br>000                   |                                                                                  | ଆଧେୟ | କାରଣ                                               | ଆବଶ୍ୟକତା ଆକସ୍ୱିକତା | ସମ୍ପାତ୍ୟତା                  | ଐତିହାସିକ ସୂହିସୂତ | ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ନିହିଁଷ୍ଟ ସାବିଜ                                |
|---------------------------|-----------|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------|--------------------|-----------------------------|------------------|---------------------------------------------------------|
| ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃନ୍ଦ୍ୱବାଦର ଗଢ଼ଶ | ନିଘମାବଳୀ  | ଦେପରିତ୍ୟସମହ ମଧ୍ୟରେ ସୀଳ୍ୟ ଏବଂ | ୟ•ତାମର ନିୟମଟି ହେଉଛି ଦ୍ଦ୍ବାଦର କେତ୍<br>ଏକଂ ମାରସର୍ଶ                                 |      | ରୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ନକୁ<br>ପରିମାଣାତମକ ପରିବର୍ନର ଉଉରଣ ଏବ• | ันษเจุธกคล คินก    | ନେଡାକରଣର ନେତାକରଣ ନିଘମ       |                  |                                                         |
|                           | ନାତିରାଜି  | ି<br>ଗ୍ରତି ଏହିଂ ଚିଳାଶ୍ଚର     | ପୁପଞ୍ଚସମୂହର ବର୍ବ୍ୟାପା କିଶ୍ରବ୍ୟାପା ପୋଗସୁତୁର<br>ପୋଗସୁତୁର ନାତି ବିଶ୍ରବ୍ୟାପା ପୋଗସୁତୁର |      | ପ୍ରତଃସମୂହ ପୁଡି ଏୀତିହାସିକା<br>ଦର୍ଶନୋଣ               |                    | ବିଶେଷ ଅବସାର ନିଦିଷ<br>ବିଶେଷଣ |                  | ୀାତିହାବିକ ପଟଣାସମୂହ ଏବ-<br>କନ୍ବ୍ୟରାକିର କଞିରରେ ମୁଖ୍ୟ କଡ଼ି |

ବୈଞ୍ଚାନିକ ଇତିହାସସନ୍ତ ସିହାତରେ ଉପନୀତ ହୋଇଥିଲେ – ସାମାକିକ ବ୍ୟବସ୍ଥ ହିସାବରେ ନିୟମାନୁଗ ନିଜକୁ ନିକେ ନେତୀକରଣ କରୁଥିବା ପୂଞ୍ଜିବାଦ ସଂପର୍କରେ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ , ମାର୍କସ୍ ସାବିକ ଭାବେ ସମସ୍ତ ଜଗତ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏବଂ ବିଶେଷ କରି ତା'ର ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପରିପ୍ରକାଶର ଦ୍ୱସ୍ମୁଜକ ପଥରେ ବିକାଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ତାଙ୍କର ସିହାତ୍ତଗୁଡ଼ିକର ସୂତ୍ରାୟନ କରିବା ପାଇଁ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ଅବଧାରଣାକୁ ବ୍ୟବହାର କରିଥିଲେ ଏବଂ ପୂଞ୍ଜିବାଦ ସେଥିରୁ ବାଦ୍ ଯିବାର କଥା ନୁହେଁଁ ।

ନିକକୁ ନିକେ ବିକାଶ ଲଭ କରୁଥିବା ବସ୍ଥର ସାଧାରଣ ନିୟମାନୁଗତତାର ବିଜ୍ଞାନସିହ ଅବଧାରଣା ଦୃହ୍ବାଦର ମୁଖ୍ୟ ନିୟମଗୁଡ଼ିକର ଅତ୍ତର୍ଗତ, ଯେଉଁସବୁ ସଂପର୍କରେ ଆମେ ଏଠାରେ ଆଲେଚନା କଲେ । ଆମେ ସଦି ବସ୍ଥଗତ ବାଞବତାକୁ ତା'ର ସମସ୍ତ କଟିକତା ଏବଂ ବ୍ୟାପକତା ସହ ଚିତ୍ତା କରେ, ତେବେ ଆମେ କେବଳ ବିକାଶର ମୂଳ ଭହଚିକୁ (ବୈରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଏିକ୍ୟ ଏବଂ ସଂଗ୍ରାମ), ବାଞବତା ମଧ୍ୟରେ ପରିବର୍ତ୍ତନରାକି ସଂଘଟିତ କରିବାର ଉପାୟ (ଗୁଣକୁ ପରିମାଣରୁ ଉରରଣ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ) ଏବଂ ନିହିଁଷ ବସ୍ଥବାଦୀ ବ୍ୟବସାରେ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନରାକିର ଗତିମୁଖ (ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ) ବାହାର କରି ପାରିବା ନାହିଁ, ଆମେ ବସ୍ଥଗତ ବାଞବତାର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବହୁ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଦିଗ ସଂପର୍କରେ ନିଷିତ ରୂପେ କାଣି ପାରିବା । ଏହା ଛଡ଼ା, ବିକାଶର ଦୃନ୍ଦୁଳୁକ ଅବଧାରଣାର ମୁଖ୍ୟ ଅବସାନସମୂହ ସେତିକିବେଳେ ଆଉରି ଅଧିକ ନିହିଁଷ ହୋଇ ଉଠେ, ସେଗୁଡ଼ିକ ସେତେବେଳେ ବାଞ୍ଚବତାର ବିଭିନ୍ ଦିଗ ପ୍ରତି ପ୍ରସୁକ୍ତ ହୁଏ । ଏ ଷେତ୍ରରେ ମାନବ ସମାଳର ବିଶେଷ ଦୃଦ୍ୱବାଦ ପ୍ରତି ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ ଆରୋପ କରିବାକୁ ପଡ଼େ ।

# <u>ନବମ ପରିଛେଦ</u> ସମାଜ : ବିକାଶର ବସ୍ଥଗତ ନିୟମାନୁଗତା ଏବଂ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ କ୍ରିୟାକଳାପ

ବକ୍ଷର ବିକାଶ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍କେ ବସ୍ଥଗତ ଦ୍ୟବାଦର ପରିବର୍ଭନ ଘଟିଥାଏ : ଗୁଣଗତ ଭାବେ ନୂତନ ନିୟମ ଏବଂ ଦ୍ୱନ୍ସମୂହ ଦେଖା ଦିଏ ଏବଂ ବିବର୍ଭନର ମାତ୍ରାରେ ଅଭିବୃବି ଘଟେ , ଆଦି । ଏହି ଭାବେ ସାଧାରଣ ଦ୍ୱୁମୂଳକ ନିୟମବଦ୍ଧତା ବିଶେଷ ନିୟମବଦ୍ଧତାରେ ପରିଣତ ହୁଏ ଏବଂ ସାମାଜିକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ନିହିଁଷ ଭାବେ ବିଶଦ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ।

## ୧ – ସାମାଜିକ ଜୀବନର ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱବାଦ

ବସ୍ଥ ଗତିର ସର୍ବୋଚ୍ଚ, ସାମାଳିକ ରୂପ ହେଉଛି ମାନବ ସମାକ । ଏହା ହେଉଛି କନସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାରଷରିକ କ୍ରିୟାର ଫକ, ଅର୍ଥାଚ୍, ଏହା ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ସେମାନଙ୍କର ବହୁବିଧ ଭୌତିକ ଏବ• ଆତ୍ମିକ ସଂପର୍କରାକିର ଜଟିଳ ଗତିମାନ ବ୍ୟବସାନ୍ତ ।

ସମାଜର ବିକାଶ ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ ବିକାଶର ବୟୁନିଷ ଦ୍ୟ୍ବାଦ ଆଉରି ମୌକିକ ଭାବେ ସମୃହ ଏବଂ ଆଉରି ଜଟିଳ ହୋଇ ଉଠେ । ତା'ର କାରଣ ହେଉଛି, ଲେକମାନଙ୍କର ଥାଏ ଚେତନା, ଅନୁଭବ ଶକ୍ତି ଏବଂ ଇଛା, ପେଉଁଟା କି ପ୍ରକୃତିରେ ନଥାଏ । ସେମାନଙ୍କର ଆକାଙ୍କ୍ଷା, ଉଦ୍ୟମ ଏବଂ ବ୍ୟାବହାରିକ କାର୍ଯକଳାପ ଅନେକ ସମୟରେ ବହୁମୁଖୀ ଏବଂ ବୈରିତ୍ୟସଂପନ୍ନୁ ସମାଜରେ, ସେସବୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ବିରୋଧୀ ହୋଇଥାଏ । ସମାଜରେ ଦୃନ୍ଦୁମୂଳକ ନିୟମସକକ ମଧ୍ୟ ବିଶେଷ ଭାବେ ପ୍ରିକଟିତ ହୋଇଥାଏ , କାରଣ ସାମାଜିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ ଭୌତିକ ତଥା ଆତ୍ମିକ କାରଣସମୂହ ତଥା ବୟୁଗତ ଏବଂ ମନୋଗତ ଉପାଦାନସମୂହକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ସାମାଜିକ ନିୟମାବଳୀର କାର୍ଥକାରିତାର ପ୍ରଣାଳୀର ଅତର୍ଗତ ହେଉଛି ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ସହିତ ତୁଳନା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ;ମୌଳିକ ଭାବେ ନୂତନ ଏକ ଉପାଦାନ ସମାଳିକ କରଁ। (ବ୍ୟକ୍ତି, ସାମାନ୍ନିକ ଗୋଷୀ, ଶ୍ରେଣୀ, ସାବିକ ଭାବେ ସମାଳ) ସାମାଜିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହର ପ୍ରତିନିଧି ହିସାବରେ । ସାମାକିକ ବିକାଶର ନିୟମାବଳୀ ଲେକଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପ ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ ଏବଂ ସେସବୁର ବାହାରେ ସେମାନେ ତିଷି ପାରଚ୍ଚି ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ କିନ୍ତୁ ଏଇକି ନୁହେଁ । ଏହି କଥାଟିକୁ ରବୀନ୍ଧ୍ରନାଥ ଠାକୁର ଅତି ସୂତ୍ରବହ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ : "ମଶିଷ ନିକଳୁ ତା ଇତିହାସ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକଟିତ କରେ ନାହିଁ, ତା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ସେ ସଂଗ୍ରାମ କରି ଗ୍ଲେ ।"<sup>\*</sup> ଏ ସର୍ଗ୍ୱେ କେବଳ ସାମାକିକ ନିୟମରାକି ସଠିକ ନୁହଁ – ଅର୍ଥାତ୍, ବୈରିତାସଂପନ୍ନ ସମାକରେ ଶ୍ରେଶୀ ସଂଗ୍ରାମର ନିୟମ , ପଶ୍ୟ ଉହାଦନରେ ମୂଲ୍ୟର ନିୟମ , ଆଦି – ଦୃହ୍ବାଦର ସାଧାରଣ ନିୟମରାକି ମଧ୍ୟ ମାନବ ଇତିହାସରେ , ସାମାକିକ ସଂପର୍କରାକିର ବିକାଶ ଏବଂ ଲେକଙ୍କର ସାମାକିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ରୂପରେ ନିକଳୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ତେଣୁ ସାମାକିକ ଆବଶ୍ୟକତା ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ କନସାଧାରଣ ତଥା ପ୍ରଗତିଶୀଳ ଶ୍ରେଣୀସମୂହର ସହିର କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀ ମଧ୍ୟରେ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ , ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ଶ୍ରେଣୀମାନେ ଉହାହର ସହିତ ପ୍ରଗତିଶୀଳ ସାମାକିକ ପ୍ରବଣତାସମୂହର ଦୃତୀକରଣ ଏବଂ କାର୍ଯ୍କକାରିତାକୁ ରୋକିଥାନ୍ତି ।

ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସାମାଜିକ ନିୟମସକଳ ଲେକଙ୍କର ସଂପୂର୍ଷ ଭାବେ ମନୋଗତ କାର୍ଯକଳାପକୁ ଧୃ•ସ କରି ଦିଏ ନାହିଁ । ସମାକର ନିୟମାବଳୀ ମଧ୍ୟ ପ୍କୃତିର ନିୟମାବଳୀ ପରି ବସ୍ଥଗତ । ସେସବ୍ ହେଉଛି ଚରିତ୍ ଦିଗରୁ ଦୃଢ଼ ଏବଂ ସେସବ୍ ସାୟିତ୍ ଏବଂ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟତା ଦୃଷିରୁ ଲେକଙ୍କ କ୍ରିୟାକଳାପଠାରୁ ପଥକ୍ । ତାଂର କାରଣ, ସମାନର ପ୍ୟୋଜନୀୟ ଭିରି ହେଉଛି ବୈଷ୍ଣରିକ ଉହାଦନ । ବସ୍ଥନିଷ ନିୟମାନ୍ଗତତା ଏବ• କନସାଧାରଣଙ୍କ ସଚେତନ କ୍ରିୟାକଳାପର ଏିକ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ସାମାକିକ ଜୀବନର ଦୃହବାଦର ଅବଧାରଣ। ସନ୍ତବ କେବଳ ଐତିହାସିକ ବସ୍ତ୍ରବାଦର ସୃଷ୍ଟି ସହିତ । ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଏଙ୍ଗେଲସ୍ ମାନବ ଇତିହାସର ସାଧାରଣ ନିୟମରାଜିକୁ ଆବିଷାର କରି ସମାଚ୍ଚ ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରଯୁକ୍ତ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶୃଟିର ଉଉର ଯୋଗାଇ ଦେଇଥିଲେ । ଆମେ ଇତିପୂର୍ବରୁ ଉଚ୍ଛେଖ କରିଚ୍ଚେ ଯେ , ଦ୍ୟୁମ୍ଳକ ଏବଂ ଏାଚିହାସିକ ବସ୍ଥୁବାଦର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଥିଇ ଏକ ଏକକ ଶିକ୍ଷା ତଥା ଏକ ଅଖନ୍ତ ଦର୍ଶନ ହିସାବରେ । ଦୃହୃମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ବ୍ୟତିରେକେ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ଅସୟବ ଏବ• ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ବିନା ଦ୍ଦ୍ମୁଳକ ବସ୍ଥବାଦ ବି ଅସୟବ । "ଅଦୃହ୍ବାଦୀ" ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ଭଳି "ଅଶଏାଡିହାସିକ" ଦୃହମୂଳକ ବସ୍ଥୁବାଦ କଥା ମଧ୍ୟ ଚିତ୍ତା କରାଯାଇ ପାରେ ନାହିଁ । ମାର୍କସ୍ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦର ମୂଖ୍ୟ ନୀତିରାଜିର ପ୍ମାଣସିଦ୍ଧ ବର୍ଷନା ଦେଇଥିଲେ ତାଙ୍କ "A Contribution to the Critique of Political Economy" ฉ ศุสจชุดฉะ "ମାନବ ଜୀବନର ସାମାଜିକ ଉତ୍ସାଦନ ମଧ୍ୟରେ ମଣିଷ ପବେଶ କରେ କେତେକ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ଇଜ୍ଞା ନିର୍ବପକ୍ଷ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସଂପର୍କରେ -- ଉହାଦନ ସଂପର୍କରେ , ଯିଏକି

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର , "*Stray Birds*", Macmillan, ଲଞ୍ଚନ, ୧୯୨୬, ପୂ : ୧୪ ।

ମଶିଷର ବୈଷୟିକ ଉହାଦିକା ଶତିର ବିକାଶର ଏକ ନିହିଁଷ ପର୍ଣାଯର ଅନରୂପ । ଏହିସବ ଉହାଦନ ସଂପର୍କର ସମଷି ହେଉଛି ସମାଳର ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଢ଼ଣ, ତା'ର ଅସଲ ଭିଭି, ଯାହା ଉପରେ ଗଢ଼ି ଉଠେ ଆଇନଗତ ଏବ• ରାଜନୈତିକ ଉପରିଗଢଣ ଏବଂ ସାମାଳିକ ଚେଚନାର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ରୂପରୁଡ଼ିକ ହୁଏ ତା'ର ଅନ୍ରୂପ । ବୈଷୟିକ ଜୀବନର ଉତ୍ସାଦନ ପଦ୍ଧତି ହିଁ ସାଧାରଣ ଭାବେ ମଶିଷର ସାମାଜିକ, ରାଜନୈତିକ, ଓ ବୌଦ୍ଧିକ ଜୀବନ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରେ । ମଶିଷର ସରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହଏ ନାହିଁ ତା'ର ଚେତନା ଦ୍ୱାରା ଏବ• ଏହାର ଠିକ୍ ବିପରୀତ ଭାବେ , ମଶିଷର ସାମାହିକ ସରା ହିଁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରେ ତା'ର ଚେତନାକୁ । ସମାଳର ବୈଷୟିକ ଉହାଦିକା ଶତ୍ରି ବିକାଶର ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ପହଞ୍ଚିଲ ପରେ , ତା ସହିତ ପଚଳିତ ଉହାଦନ ସଂପର୍କର ସଂଘର୍ଷ ଲଗେ, ଅଥାତ୍, ଆଇନଗତ ଭାଷା ବ୍ୟବହାର କଲେ କହିବାକୁ ହଏ, ଏତେ ଦିନ ଧରି ଯେଉଁ ସଂପରି ସଂପର୍କ ମଧ୍ୟରେ ଉହାଦିକା ଶକ୍ତି ସକ୍ରିୟ ଥିଇ ଚାହା ସହିତ ସଂଘର୍ଷ ଲଗେ । ସେ ସଂପର୍କ ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିର ବିକାଶର ରୂପରୁ ପରିବରିଁତ ହୋଇ ପରିଣତ ହୁଏ ଉହାଦନ ଶକ୍ତିର ଶଙ୍କଳରେ । ତା'ପରେ ଆରୟ ହୁଏ ସାମାଳିକ ବିପୁବର ଏକ ଯୁଗ । ଅର୍ଥନେ ତିକ ଭିଭିଟାର ପରିବର୍ଭନ ଘଟିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସମଗ୍ ଉପରିଗଢ଼ଶର ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତ ବହୁତ ଦୂତ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟେ । ଏହିସବ୍ତ ପରିବର୍ତ୍ତନକୁ ଅନ୍ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ଗଲେ , ଉତ୍ସାଦନର ଅର୍ଥନୈତିକ ଯେଉଁ ପରିଛିତିର ବୈଷଣିକ ରପାତରଣ ପାକ୍ତିକ ବିଜ୍ଞାନସିଦ୍ଧ ସ୍କୃତା ସହିତ ନିର୍ପଣ କରାଯାଏ ସେଥିରୁ ପ୍ଥକ୍ କରି ଦେଖିବାକୁ ହେବ ଆଇନଗତ , ରାଜନୈତିକ , ଧର୍ମଗତ ସୌଦର୍ଣବୋଧଗତ ବା ଦର୍ଶନଗତ, ସଂକ୍ଷେପରେ କହିବାକୁ ଗଲେ, ଭାବାଦର୍ଶଗତ ରୂପଗୁଡ଼ିକୁ, ଯାହା ମାଧ୍ୟମରେ ମଣିଷ ଏ ସଂଘର୍ଷ ସଂପର୍କରେ ସଚେଚନ ହୋଇ ଉଠେ ଏବଂ ସଂଗ୍ରାମ କରି ସେସବୁର ନିଷରି କରେ । ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷ ସଂପର୍କରେ ଆମର ଧାରଣ। ଯେପରି ନିର୍ଭର କରେ ନାହିଁ, ସେ ବ୍ୟକ୍ତି ତା ସଂପର୍କରେ କିପରି ଚିତ୍ତା କରେ, ସେଇପରି କୌଣସି ରପାତରଣର ସମୟ କାଳକୁ ସେ ୟୂଗର ସ୍ୱକୀୟ ଚେତନା ଦେଇ ଆମେ ବିଗ୍ୱର କରି ପାରିବା ନାହି; ଏହାର ବିପରୀଚରେ, ସେଇ ଚେତନାକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାକୁ ହେବ ବୈଷୟିକ ଜୀବନର ବିରୋଧିତା ଦ୍ୱାରା, ସାମାଢିକ ଉହାଦିକା ଶକ୍ତି ଓ ଉହାଦନ ସଂପର୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂଘର୍ଷ ଦ୍ୱାରା । କୌଣସି ସାମାଳିକ ବ୍ୟବସା ମଧ୍ୟରେ ଯେତେ ଭହାଦିକା ଶତ୍ତିର ସାନ ଧରି ପାରେ, ତା'ର ସବୁ କିଛିର ବିକାଶ ନହେଇ ପର୍ଯତ ସେ ସାମାକିକ ବ୍ୟବହାର କୌଣସିମତେ ବିନାଶ ଘଟେ ନାହିଁ । ଏବଂ ନୂତନ ଉନ୍ତଚର ଉହାଦନ ସଂପର୍କର ଆବିର୍ଭାବ ସେପର୍ଶତ ଘଟି ପାରେ ନାହିଁ, ଯେପର୍ଯନ୍ତ ପ୍ରୁଣା ସମାଳ ଗର୍ଡରେ ସେପରି ସଂପର୍କର ଅସ୍ତିତ ପାଇଁ ବୈଷୟିକ ପରିସିତି ପରିପକୁ ନହୋଇଛି । ସୂତରାଂ , ମାନବଢାତି ସର୍ବଦା ସେହି କର୍ରବ୍ୟରେ ପ୍ରବୃଭ ହୁଏ, ଯାହାକୁ ସାଧନ କରିବା ସୟବ; କାରଣ ବିଷୟଟି ପ୍ରଚି ଆଉରି ଗଭୀର ଦ୍ୱିପାତ କଲେ ସର୍ବଦା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ସେ,

କର୍ରବ୍ୟଟି ସେତିକିବେଳେ ଦେଖା ଦିଏ , ଯେତେବେଳେ ତାକୁ ସମାଧାନ କରିବାର ବୈଷୟିକ ଅବସା ଇତି ମଧ୍ୟରେ ବିଦ୍ୟମାନ କିମ୍ବା ଅତତଃ ଗଢ଼ି ଉଠିବାକୁ ଆରୟ କରିଛି ।" <sup>\*</sup>

ମାର୍କସ୍ ଏଠାରେ ସାମାଳିକ ବିକାଶର ଦୃହ୍ମମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଅବଧାରଣାର ସାରମର୍ମକୁ ସୂହ୍ତବଦ୍ଧ କରିଛନ୍ତି : ଗୋଟିଏ ସାମାନିକ ଅର୍ଥନେ ତିକ ଗଢ଼ଶରୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ସାମାଜିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଢ଼ଶକୁ ଯୁନ୍ତିସଂଗତ ଭାବେ ଉଉରଣ ଘଟେ ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହ ଏବଂ ଉହାଦନ ସଂପର୍କରାଳି ମଧ୍ୟରେ ଗ୍ଲିଥିବା ସଂଘର୍ଷର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ , ଉହାଦନ ପଦ୍ଧତିର , ସମହ ସାମାଜିକ ପ୍ରପଞ୍ଚର ଅନ୍ତିତ୍ୱର ଭୌତିକ ଭିଭିର ଦୁଇଟି ଦିଗ ରହିଛି , ଏହି ସଂଘର୍ଷ ସଦିଓ ସମାହିତ ହୋଇଥାଏ କନସାଧାରଣଙ୍କ ସଂଗ୍ରାମ ଏବଂ ସାମାଜିକ କ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ।

#### ୨ – ସାମାଳିକ କ୍ରିୟା ଏବ• ତା'ର ନିୟମରାକି

ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ମଣିଷ ଜୀବନର ଉଭୟ ସତଃପବଣତାବାଦୀ ଏବଂ ଅଦ୍ୟବାଦୀ ଅବଧାରଣାକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ । ସୃତଃପ୍ବଣତା ବୋଇଲେ କ'ଣ ବ୍ଝାଏ ? ଏହା ହେଉଛି ସାମାକିକ ଜୀବନରେ ଯେକୌଣସି ନିୟମାନଗତତାର ଅସୀକତି ଏବଂ ଇତିହାସର ମନୋଗତ ଭାବବାଦୀ ଦ୍ୱିକୋଶ । ସୃତଃପ୍ବଶତାବାଦୀମାନେ ସମାକ୍କର ଇତିହାସକୁ ବହିଃକାରଣସମୂହ ଦ୍ୱାରା , ଅନିୟରିତ ପ୍ଥକ୍ ପ୍ଥକ୍ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନାପେଷିକ ମୁକ୍ତ ଇଳ୍ଲାପ୍ଶୋଦିତ କ୍ରିୟାକଳାପର ଫଳ ବୋଲି ବିଗୁର କରିଥାନ୍ତି । ସେହିସବୁ ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷ ହେଉଛନ୍ତି ନାୟକ ; ସେମାନେ ହେଉଛନ୍ତି ପ୍ରତିଭାବାନ ବ୍ୟକ୍ତି , ସେନାପତି, ରାଢା, ରାଷ୍ପତି, ବିଧାୟକ ଏବଂ ସଛବନ୍ଦ । ସେହିମାନଙ୍କ ଉଦ୍ୟମ ବଳରେ ହିଁ କେବଜ ସମାଜର ଅଗ୍ରଗତି ସୟବ ହୁଏ । ଆଧୁନିକ ସୃତଃପ୍ବଣତାବାଦୀମାନେ ମନେ କରତି, ଦୃଷ୍ଠାତ ସୁରୂପ, ଇତିହାସର ଗତିକୁ ଇଜ୍ଞା ମଚାବକ ପରିବର୍ରନ କରାଯାଇ ପାରେ, ଅର୍ଥାତ୍, ଶାନ୍ତି, କାଚୀୟ ଏବଂ ସାମାକିକ ମୁକ୍ତି ଏବଂ ସମାଜବାଦ ଆଡ଼କୁ ଜାତିମାନକର ଗତିକୁ ରୋକି ଦେଇ ହେବ, ସାମ୍ରାକ୍ୟବାଦ ଉପରେ ଉନୟନଶ୍ଚୀକ ଦେଶମାନଙ୍କର ନିର୍ଭରଶୀକତାକୁ ଚିରସାୟୀ କରି ହେବ , ସାମାକିକ ବିକାଶର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ପର୍ୟାୟସମୂହକୁ ତେଇଁ ଯାଇ ହେବ, ପ୍ଥକ୍ ପ୍ଥକ୍ ମନୋଗତ ପ୍ରାସନିକ ପଦକ୍ଷେପ ଦ୍ୱାରା ମୌକିକ ସାମାଜିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ସମସ୍ୟାବଳୀକୁ ସମାଧାନ କରି ହେବ, ଆଦି ।

<sup>\*</sup> ตเฉ ศเตรจุ, "A Contribution to the Critique of Political Economy", อูลเอิ อูตเลก, กเฉเ, ୧୯୭୮, อุ: 90-9୧ เ

ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ଅଦୃଷବାଦ ହେଉଛି ଏକ ଧର୍ମୀୟ ଭାବବାଦୀ ମତବାଦ, ଯିଏକି ମଶିଷର ପୂର୍ବନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଅଦୃଷ, ଭାଗ୍ୟର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଏବଂ ଅବ ଆବଶ୍ୟକତା ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ । ମଶିଷ ଘଟନାବଳୀର ପ୍ରକ୍ରିୟାନୁ ପ୍ରଭାବିତ କରି ପାରେ ବୋଲି ଅଦୃଷବାଦୀମାନେ ଅସ୍ୱୀକାର କରବ୍ତି ଏବଂ ଜନସାଧାରଣଙ୍କୁ ସଂପୂର୍ଶ ରୂପେ ପ୍ରତିକୂଳ, ମାନବୀୟ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଅବୋଧ୍ୟ ଶକ୍ତିର ଅଧୀନ କରି ଦିଅନ୍ତି । ଆହିକାଲି ଅଦୃଷବାଦୀମାନଙ୍କର ମତନ୍ତୁ, ବିଶେଷ କରି, ସେଇମାନେ ପୋଷଶ କରନ୍ତି, ସେଉଁମାନେ ଭାବଚ୍ତି ନୂତନ ବିଶ୍ୟପୁଷକୁ ରୋକିବା, ଦୁତ ଗତିରେ ବୃଦ୍ଧି ପାଉଥିବା ପୃଥିବୀ ଜନସଂଖ୍ୟା ପାଇଁ ଖାଦ୍ୟ ଯୋଗାଣ, ଅର୍ଥନୈତିକ ସଂକଟ ତଥା ବିପଦାତ୍ମକ ସଂହ୍ୟାମକ ରୋଗସମୂହର ବିହାରର ପ୍ରତିରୋଧ କରିବା, ଆଦି ଭଳି ବିଶ୍ ସମସ୍ୟାବଳୀକୁ ସମାଧାନ କରିବା ସମ୍ଭବ ନୂହେଁ ।

କିନ୍ତୁ ସ୍ତଃପ୍ରବଶତାବାଦ ଏବ• ଅଦୃଷ୍ଣବାଦର ବିପରୀତରେ ଦ୍ୟ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନ ମତରେ , ଜନସାଧାରଣ ଯଦିଓ ବସ୍ଥଗତ ନିୟମକୁ ଉଚ୍ଛେଦ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ନୁହଁତି , କିନ୍ତୁ ସେସବୁ ଆଗରେ ସେମାନେ ଶକ୍ତିହୀନ ମଧ୍ୟ ନୂହତି ।

ଇତିହାସର ବସ୍ତ୍ରବାଦୀ ଅବଧାରଣା, ସାମାନିକ ବିକାଶର ବସ୍ତୁଗତ ନିୟମବହତାକୁ ସ୍ତ୍ରୀକାର କରିବା ଦାରା ସକ୍ତିୟ ଏକ ସାମାଜିକ କର୍ରାକୁ ବାଦ୍ ଦିଏ ନାହିଁ ବର• ତା'ର ପ୍ରବ୍ଦାବସାନକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିଥାଏ । ସାମାଜିକ ଜୀବନ ହେଉଛି ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ରୂପାୟନ ଏବଂ ଫଳ ସ୍ରୂପ । ତେଣ୍ଡ କରି, ଏହି ଦୃଷିରୁ, ଜନସାଧାରଣଙ୍କ କ୍ରିୟାକଳାପର ଆଉରି ପ୍ରଖାନ୍ପ୍ରଖ ଆଲୋଚନା କରିବା ଦରକାର । ବ୍ର୍କୁଆ ଲେଖକମାନେ ସାଧାରଣତଃ ସାମାଜିକ ଛିୟାକଢାପକୁ ବ୍ୟତିବିଶେଷଙ୍କର ବ୍ୟବହାରର ଯେକୌଣସି ପରିପ୍କାଶ ସହିତ ଏକ କରି ଦେଖିଥାନ୍ତି ଏବଂ ସାମାନିକ କ୍ରିୟାକଳାପକୁ ଲେକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ନିରୋଳା ମନସ୍ତାର୍ସ୍ସିକ ସଂପର୍କ, ଆଚଃକ୍ରିୟା ବୋଲି ଧରି ନିଅନ୍ତି । ନିହିଁଷ୍ଣ ଏକ ଅର୍ଥରେ ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପକୁ, ଅବଶ୍ୟ, ବିଘ୍ର କରାଯାଇ ପାରେ , ପ୍ଥକ୍ ପୃଥକ୍ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଇଜ୍ଞାସମ୍ଭବ , ବୌଦ୍ଧିକ ଏବଂ ଆବେଗପ୍ରସୂତ ଉଦ୍ୟମସକଳର ସମନ୍ରୀତ ଫଳ ବୋଲି, କିନ୍ତୁ ଏହା ଯଦି କେବଳ ଆରଃକ୍ରିୟା , ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷଙ୍କର ମାନସିକ ପୂଡିକ୍ରିୟା ବୋଲି ଧରାଯାଏ , ଡେବେ ଭୁଲ ହେବ । ଏହି ଭଳି ଏକ ନ୍ୟୁନୀକରଣ ଦ୍ୱାରା ଲେକମାନଙ୍କର ସାମାଜିକ ଭାବେ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ କାର୍ଯକଳାପର ଆଧେୟର କାରଣ ଏବଂ ଗତିମୁଖକୁ ପୂକାଶ କରିହୁଏ ନାହିଁ । ଆମେ କେମିତି, ଉଦାହରଣ ସୂର୍ପ, ପ୍ତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ଶାସନର ଆକ୍ମଣାତ୍ମକ ନୀତି, ଶେଣୀ ସଂଘର୍ଷ, ଜାତୀୟ ମୁକ୍ତି ଆହୋଜନ, ଆଦିକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା, ଯଦି କେବଳ ମନୟାର୍ଭ୍ୱିକ କାରଣଗୁଡ଼ିକ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ? ଏ କଥା, ଅବଶ୍ୟ, ସତ ଯେ, ମନୟାର୍ଭ୍ୱିକ କାରଣସମୂହ, ଅର୍ଥାତ୍, ରାଜନୈତିକ ନେତାମାନଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଗୁଣରାଶି, ସାମାଜିକ ବିକାଶର ଧାରା ଆଉ ଚରିତ୍କୁ ପ୍ରାବିତ କରେ । ସାମାକିକ ଦୃହବାଦରେ ବଡ଼ ବଡ଼ କନଗୋଷୀ, ଜନସାଧାରଣ ଏବଂ ଶ୍ରେଶୀମାନଙ୍କର କିୟାକଳାପକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରୁଥିବା ନିୟମାବଳୀର ଉଦ୍ଘାଟନ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ହୋଇଥିଲ, କିରୁ ଏଥିରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ଆଚରଣ ବଡ଼ କଥା ନୁହେଁ । ଲେନିନ୍ ଲେଖିଛଡି, ମାର୍କସ୍ ଏଙ୍ଗେଇସ୍ଙ୍କର ବଡ଼ ଅବଦାନ ହେଉଛି ସେ, ସେମାନେ "'ଜୀବିତ ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କର' କିୟାକଳାପର ସାଧାରଣୀକୃତ, ସଂକ୍ଷିତ୍ତକରଣ କରି ଦେଇଥିଲେ... ଅସଂଖ୍ୟ ଭାବେ ସେମାନେ ବହୁବିଧ, କୌଣସି ଏକ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ବୋଇି ବାହ୍ୟତଃ ମନେ ହୁଅତି ନାହିଁ... ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କୁ ନେଇ ଗଠିତ ଗୋଷୀକୁ... ଶ୍ରେଣୀମାନଙ୍କର କିୟାକଳାପକୁ..."\* ସାମାଜିକ କିୟାକଳାପ ହେଉଛି ସର୍ବୋପରି ବିପୁଳ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଶ୍ରେଣୀସମୂହ, ଶ୍ରମଳୀବୀ ଜନସାଧାରଣ, ଜନତା) ଉଦ୍ୟମରାକି ।

ସାମାଳିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ବହୁବିଧ ରୂପରେ ପ୍ରକାଶ ପାଏ । ସାମାଳିକ ସଂପର୍କରାକିର ଚରିତ୍ର , କାର୍ଣ୍ଣକଳାପର କ୍ଷେତ୍ର ଅନୁଯାୟୀ ଅର୍ଥନୈତିକ , ଉହାଦନମୂଳକ , ରାଜନୈତିକ , ଅବଗଚିମୂଳକ , ନୈତିକ , ଧର୍ମୀୟ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କାର୍ଣ୍ଣକଳାପ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଇଷ୍ୟ ବରାଯାଇଥାଏ । କାର୍ଣ୍ଣକଳାପ ବଳପୂର୍ବକ ବୋଧ୍ୟତାମୂଳକ , ସାମରିକ) ବା ଅହିଂସ , ସ୍ତଃଷ୍ଟୂର୍ର ବା ସଚେତନ ହୋଇ ପାରେ । କର୍ଭା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ଆମେ ଗୋଷ୍ପ , ଶ୍ରେଣୀ , କାତୀୟ , ରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ବା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରକାରର କାର୍ଣ୍ଣକଳାପ କଥା କହି ପାରେ । ସାମାଜିକ ଅଗ୍ରଗତି ଦୃଷ୍ଟିରୁ କ୍ରିୟାକଳାପ ବିପୁବୀ ବା ପ୍ରତିବିପୁବୀ , ପ୍ରତିଶୀଳ ବା ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ହୋଇ ପାରେ ।

ଇତିହାସର ବସ୍ଥବାଦୀ ଅବଧାରଣା ଜନସାଧାରଣଙ୍କ କ୍ରିୟାକଳାପକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରୁଥିବା ମୌଳିକ ନିୟମଗୁଡ଼ିକର ଏକ ବିଜ୍ଞାନସନତ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ସବୁଠାର୍ବ୍ଧ ଗୁହୁତ୍ପୂର୍ଣ କଥାଟି ହେଉଛି ସାମାଳିକ ହିୟାକଳାପର ବସ୍ଥଗତ ନିୟାମକତାର ନିୟମ । ମାନବିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ମୌଳିକ ରୁପଟି ହେଉଛି ବୈଷୟିକ ହିୟାକଳାପ ଏବଂ ଅନ୍ୟସବୁ ହିୟାକଳାପକୁ , ଯଥା ଭାବାଦର୍ଶଗତ, ରାଜନୈତିକ , ସାଂସ୍କୃତିକ ବା ଧର୍ମୀୟ ହିୟାକଳାପକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାଏ । ଏହି ନିୟମଟି ହିଁ ବହୁବିଧ ସାମାଳିକ ହିୟାକଳାପକୁ ସାଧାରଣତଃ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ । ବୈଷୟିକ ଉହାଦନ କ୍ଷେତ୍ରରେ (ଉହାଦିକା ଶତ୍ତିସମୂହର ବିକାଶରେ ଏବଂ ଉହାଦନ ସଂପର୍କରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ କୋହ୍ରାରା ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ହିୟାକଳାପ ହେଉଛି ବସ୍ଥଗତ ଭିରି ଏବଂ ଅନ୍ୟ ସମନ୍ତ ସାମାଳିକ ହିୟାକଳାପର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ପୂର୍ବସର୍ଭ । ଏହା ଅର୍ଥ ନୁହେଁ ଯେ , ଭୋକମାନଙ୍କ ଅନୁହାଦକ ହିୟାକଳାପର (ପ୍ରଥମତଃ ରାଜନୀତିର) ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ ଭୂମିକାନୁ ଅସ୍ୱୀକାର

\* ଭୂାଦିମିର୍ ଇଲିଟ୍ ଲେନିନ୍, "The Economic Content of Narodism and the Criticism of it in Mr. Struve's Book", *Collected Works*, ୧ମ ଖଣ୍ଡ, ମସୋ, ୧୯୬୪, ପୂ:୪୧୧ । କରିବା । ବିଶେଷ ଐତିହାସିକ ପରିହ୍ଳିତିରେ ଅର୍ଥାତ୍, ଜାତୀୟ ମୁକ୍ତି ସଂଗ୍ରାମ ବା ବିପୁବ କାଳରେ) ସାମାକିକ ଘଟନାବଳୀକୁ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ରାଜନୈତିକ କ୍ରିୟାକଜାପ ଆଗକୁ ଆଗେଇ ନେଇଯାଏ । ଅଧିକନ୍ତୁ, ଉହାଦନ ଏବଂ ରାଜନୈତିକ କ୍ରିୟାକଜାପ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ତୀକ୍ଷୁ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରେଖା ଟାଣିବାଟା ମଧ୍ୟ ଭୁଇ – କାରଣ, ରାଜନୀତି ହେଉଛି, ମୋଟ ଉପରେ, ଅର୍ଥନୀତିର ଏକ ଘନୀକୃତ ପରିପ୍ରକାଶ । ଶୋଷକ ରାଷ୍ଟ୍ର ତା'ର ଦମନମୂଳକ ଯସର ସମଞ୍ଚ ଶକ୍ତି ଦେଇ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ, ଅଥଚ, ଉହାଦନର ପୁରୁଣା ସଂପର୍କଳୁ ରକ୍ଷା କରିଥାଏ । ତେଣୁ ସାମାକିକ ବିପୁବର ମୂଖ୍ୟ ପ୍ରଶ୍ୱତି ହେଉଛି କ୍ଷମତାର ପୁଷ୍ନ, ରାଷ୍ଟ୍ର ସହିତ ତା'ର ସଂପର୍କ । ଅର୍ଥନୈତିକ ଭିରି ଏବଂ ସାମାଜିକ ଉପରିଗଢ଼ଶର ରୂପାତରଣରେ ରାଜନୈତିକ କାର୍ଣ୍ଣକଳାପ ଏବଂ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ହେଉଛି, ସ୍ରାବତଃ, ନିଷ୍ଠରିମୂଳକ କାରଣ ।

ଐତିହାସିକ ସ୍ଥକ୍ରିୟାରେ ବ୍ୟାପକ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଜମବର୍ଦ୍ଧମାନ ତ୍ମିକାର ନିୟମଟିର , ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ସବୁଠାରୁ ଗୁରୃତ୍ପୂର୍ଏ ନିୟମଟିର ସାରାଥଁ ହେଉଛି ଐତିହାସିକ କ୍ରିୟାକଳାପର କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ସମ୍ଭାବ୍ୟତ। ଏବ• ଗୁରୁତ୍ର ସାଙ୍କକୁ ଏହାକୁ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିବା ପାଇଁ ଭୋକଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ପାଇବାରେ ଲଗିଛି । ଯେତେ ବଡ଼ ସାମାଜିକ ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ ଘତ୍ଛି, ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ଅଖଞ ବିଷୟଟିକୁ ରଚନା କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିମାନଙ୍କର ସମଗତାଟା ସେତେ ବ୍ୟାପକ ହେଉଛି । କନସାଧାରଣ ହେଉଛଡି ଇତିହାସର ସଷ୍ଠା । ଏହା ହେଉଛି ଏଚିହାସିକ ବ୍ୟବାଦର ଏକ ମୌଢିକ ନୀତି । ଇତିହାସର ଗତି ପଥରେ "ବ୍ୟାପକ ଜନସାଧାରଣ"ର ଅବଧାରଣାଟିରେ ମଧ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଛି । ଶ୍ରେଣାଯୁକ୍ତ ସମାଜରେ ସେମାନେ ବିଭିନୁ ଶ୍ୱେଶୀକୁ ନେଇ ଗଠିତ , କିନ୍ତୁ କନସାଧାରଣଙ୍କର କେନ୍ଦ୍ର ଅଂଶଟି ଏବେବି ହେଉଛକ୍ତି ଶମକାବୀ କନତା, ବୈଷୟିକ ସଂପଦର ଉତ୍ସାଦନକାରୀ । କନସାଧାରଣ ହେଉଛନ୍ତି କନସଂଖ୍ୟାର ବ୍ୟାପକ ସଂଖ୍ୟାଗରିଷ ଅଂଶ ଏବଂ ସେମାନେ ହେଉଛନ୍ତି କନବିରୋଧୀ ଉପର ତ୍ତର , ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶାଳ ଶ୍ରେଶୀସମୂହର ବିରୋଧୀ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯାଆଡି ସାମାନିକ ପଗତିକୁ ସହାୟକ ହେଇଥିବା ସମସ୍ତ ସାମାନିକ ଗୋଷୀ । ତେଣୁ କରି, କେତେକ ପରିହିତିରେ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେତେକ ଅଣ୍ଡ୍ରମକାବୀ ଖ୍ରେଣୀ ବି ଥାଆନ୍ତି , ଯଥା କାତୀୟ ବୁର୍ଜ୍ଞା – ସେପର୍ଯନ୍ତ ସେମାନେ ପ୍ରଚିଶୀକ ସାମାକିକ ପରିବର୍ରନ ପ୍ତି ଅବଦାନ ରଖନ୍ତି ଏବଂ ସାମାଙ୍କ୍ୟବାଦ , ଉପନିବେଶବାଦ ଏବଂ ନବ ଉପନିବେଶବାଦ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଏବଂ ଢାଚୀୟ ମୁକ୍ତି ତଥା ଶାତି ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମ କରରି ।

ଏପର୍ଯତ ମାନବଢାତି ପେଉଁସବୁ ସାମାଢିକ କର୍ରବ୍ୟ ସାଧନ କରିଛି, ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ସବୁଠାରୁ ବିରାଚ ସାମାଢିକ କର୍ରବ୍ୟ – ସମାଢର ସମାଢବାଦୀ ରୂପାତରଣ , ସମତ୍ତ ପ୍ରକାରର ଉହୀତନ ତଥା ଶୋଷଣର ମଣିଷର ମୁକ୍ତି ଏବଂ ଛମଢୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସର୍ବବିଧ ଉନ୍ନତି ପାଇଁ ଅବସାରାଳି ସୃଷ୍ଟି – କେବଳ ସ•ପନ୍ନ ହୋଇ ପାରେ ବ୍ୟାପକ ଖ୍ରମଳୀବୀ ଜନତା ସେବୋପରି କୃଷକ ସ•ପ୍ରଦାୟ) ସହିତ ଏୀକ୍ୟବଦ୍ଧ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀର ସକ୍ରିୟ ସଚେଚନ ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ଦ୍ୱାରା ।

ସାମାକିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସାଧାରଣ ନିୟମରାକିର ଅତର୍ଭୁକ୍ତ ହେଉଛି ଏୗଡିହାସିକ ପ୍ରଗତି ସହିତ ପାଦ ମିଳାଇ ଗ୍ରଲିଥିବା ସାମାକିକ କ୍ରିୟାକଳାପରେ ମନୋଗଡ କାରଣ ଏବଂ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ବାଞବ କ୍ରିୟାକଳାପରେ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କରୁଥିବା ପ୍ରତିଶୀଳ ତିନ୍ତାଧାରାର କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ଭୂମିକା ।

କନସାଧାରଣଙ୍କ କ୍ରିୟାକଳାପ ସାମାଳିକ ଦ୍ୱ୍ୟବାଦକୂ ଚମଚ୍କାର କରିଥାଏ । ସାମାଳିକ ବିକାଶର ଏହି ବ୍ୟୁଗତ ଦ୍ୟବାଦ ବାଞବାୟିତ ହୋଇଥାଏ କନସାଧାରଣଙ୍କ କ୍ରିୟାକଳାପ ଦ୍ୱାରା , ଯାହାକି ଗତିମୁଖ , ଆଧେୟ ଏବଂ ପରିଶାମ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ । ଦ୍ୟ୍ବବାଦର ସାଧାରଣ ନିୟମରାକିର ପ୍ରକାଶର ଚରିତ୍ର ନିର୍ଭର କରେ ବିଦ୍ୟମାନ ସାମାଳିକ ସଂପର୍କରାକିର ବିଶେଷତା ଉପରେ ।

## ୩ – ପୁଞ୍ଜିବାଦ : ବୈରିତାର ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ବାଦ

ଇଚିହାସରେ ସର୍ରହୀନ ଭାବେ କାର୍ୟ କରୁଥିବ। ଦୃହ୍ବାଦର ସାର୍ବିକ ନିୟମାବଳୀ ବିଭିନ୍ନ ଭାବେ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଛି ନିବିଷ୍ଟ ସାମାଳିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଢ଼ଶଗୁଡ଼ିକର ବିକାଶରେ । ତେଣୁ ଶ୍ରେଣୀଗତ ବୈରିତାସଂପନ୍ନ ସମାଳର ଦୃହ୍ବଦାଦ ଏବଂ ସମାଳବାଦର ଦୃଦ୍ୱବାଦ ମଧ୍ୟରେ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ ପାର୍ଥକ୍ୟସମୂହକୁ ଆମେ ଯଦି ଦେଖି ନପାରେ, ତେବେ ଭୂଇ ହେବ । ଲେନିନ୍ ଲେଖିଛଡି, "ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ବୁର୍କୁଆ ସମାଳର ଦୃହ୍ବଦାଦଟା ହେଇ ଦୃହ୍ବାଦର କେବଳ ଏକ ନିବିଷ୍ଟ ବ୍ୟାପାର ।" " "କ୍ୟାପିଟାଲ" ଗ୍ରଛରେ ମାର୍କସ୍ ବୁର୍କୁଆ ଅର୍ଥନୈତିକ ସଂପର୍କର ସାରମର୍ମ ଉଦ୍ଘାଟନ କରି ଏହା ଯେ ବୁର୍କୁଆ ଏବଂ ସର୍ବହରା ସ୍ୱାର୍ଥରାକି ମଧ୍ୟରେ ଆପୋଷହୀନ ବିରୋଧିତାର ମୂଳ ଭଷ ବୋଲି ଦର୍ଶାଇଥିଲେ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍କେ ବୁନ୍କୁଆ ସମାକନୁ ଭିରି କରି ସେ ଯେଉଁ ଦୃହ୍ବାଦ ରଚନା କରିଥିଲେ, ତାହା ସାଧାରଣ ଭାବେ ସାମାଳିକ ଦୃହ୍ବାଦନୁ ବୁଝିବା ଦିଗରେ ମୌଳିକ ଭାବେ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ । ବୁର୍କୁଆ ସମାଳର ଦୃହ୍ବାଦ ହେଉଛି ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦର ଏକ ନିବିଷ୍ଟ ବ୍ୟାପାର, କାରଣ, ପ୍ରଥମତଃ, ପ୍ରକୃତିର ବହ୍ଛଗତ ଦୃହ୍ବାଦ ମଧ୍ୟ ଏଥି ସହିତ ବିଦ୍ୟମାନ, ପେଉଁଥିରେ ସାଧାରଣ ନିୟମବହତାଗୁଡ଼ିକ ନିକ ନିକକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାନ୍ତି କମସାଧାରଣଙ୍କ ସାମାକିକ ହିୟାକଳାପକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରୁଥିବା ନିୟମବହତାଠାରୁ ଭିନ୍

<sup>\*</sup> ดูเจิกิล ุ ลลิจุ ลลิจุ , "On the Question of Dialectics", Collected Works, Vol. 38, Moscow, 1964, p. 361.

ଭାବେ । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ , ଏହା ହେଉଛି ସାବିକ ଭାବେ ସାମାଜିକ ଅର୍ଥନେ ତିକ ପ୍ରଞ୍ଚିୟା ସଂକ୍ରାତ୍ତ ଦୃହ୍ବାଦର ଏକ ବିଶେଷ ବ୍ୟାପାର ।

ବୁକୂଁଆ ସମାକର ବସ୍ଥଗତ ଦ୍ୟୁବାଦର ନିକସ୍ୱ ଗ୍ରିଚ୍ତିକ ବୈଶିଷ୍ୟ ରହିଛି । ସର୍ବୋପରି ଏଥିରେ ରହିଛି ବୈରିଚାସଂପନ୍ନ ସାମାକିକ ଦ୍ୟୁସମୂହ, ଯିଏକି ବ୍ୟକ୍ତିରଚ ସଂପରି, ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା ମଶିଷର ଶୋଷଣ ଏବଂ ତତ୍ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସାମାକିକ ତଥା ଜାତୀୟ ଉପୀଡ଼ନ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟ । ବୁକୂଁଆ ସମାଜ ବିକାଶ ଇଭ କରେ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ମଧ୍ୟ ଦେଇ । ପୂଞ୍ଜିବାଦ ଅଧୀନରେ ପ୍ରଗତି ହେଉଛି ଅସମ ଏବଂ ସୀମାବହ । ସ୍ଦ୍ୟୁତ୍ରୁ ଏବଂ ସ୍ତଃଷ୍ଟର୍ର ଜଙ୍କରେ ସମାଜ ବିକାଶ ଲଭ କରେ । ସାମାକିକ ସଂପର୍କରାହି ଉପରେ ପ୍ରରୁତ୍ କରେ ସଂଘର୍ଷ ଏବଂ ଅସମନ୍ୟତା । ଜନସାଧାରଣ ତଥା ଶ୍ରେଣୀମାନକର ସାମାକିକ ଛିୟାକଳାପର ଥାଏ ବିଭିନ୍ନ ଇଷ୍ୟ ଏବଂ ପରସ୍ତର ବିରୋଧୀ । ଏସବୁ ତେଣ୍ଡ ପୁଞ୍ଜିବାଦର ନିଳସ୍ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦ୍ୟୁବାଦର ଫଳ ସ୍ତ୍ରପ ପୂଞ୍ଜିବାଦର ସ୍ନେତୀକରଣ ଆଡ଼କୁ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ଭାବେ ବାଟ କଢ଼େଇ ନିଏ ।

ଇଚିହାସର ବସ୍ଥବାଦୀ ଅବଧାରଣା ଅନଯାୟୀ, ଗୋଟିଏ ଅଧିକ ପ୍ରତିଶୀଳ ସାମାକିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଢ଼ଣ ଦ୍ୱାରା ଅନ୍ୟ ଗୋଟିକର ସାନାତ୍ତରଣ ହେଉଛି ଏକ ସାମାନ୍ନିକ ନିୟମ । ଏହା ପକାଶ ପାଇଥାଏ ବ୍ୟାପକ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପରେ । ସମାଜବାଦ ଏବ• କମ୍ୟନିଜମ୍ ହେଉଛି ସମଗ୍ ମାନବ ଇତିହାସର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ପରିଣାମ ଏବ• ପୂଞ୍ଜିବାଦର ବିପୁବୀ ରୂପାଚରଣର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଫଳ । ବିଶ୍ୱ ସମାଜବାଦର ବାଷବତା ଦ୍ୱାରା ସଂପ୍ର ରୂପେ ପ୍ମାଣିତ ଏହି ଦୃହମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ସିଦ୍ଧାତଟି, ଏବେ ଚୀବ୍ର ଭାବାଦର୍ଶଗତ ସଂଗ୍ରାମର କେନ୍ଦ୍ର ବିଦ୍ରୁର ପରିଶତ ହୋଇଛି । ବୁର୍କୁଆ ଲେଖକମାନେ କହତ୍ତି ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବ "ପୁରୁଣାକାଳିଆ" ହୋଇ ଗଲଣି । ସେମାନେ ଅଭିଯୋଗ କରଚି ଯେ, ଏହି ବିଦୁବ ଘଟାଇବା ପାଇଁ ଯେଉଁସବୁ ବସ୍ଥଗତ କାରଣ ଦାୟୀ ସେବବୁ ଲେପ ପାଇ ଗଲଣି ଏବ• ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥା କାରିଗରୀ ବିପୁବ ଅଧୀନରେ ପୂଞ୍ଜିବାଦ କାଳେ ତା'ର ସୀମିତ ଦୃହ୍ସମ୍ହକୁ ଅତିକ୍ରମ କରି ଗଲଣି । ଏହି ଧାରଣାଟି କେତେକ ଅଦଳବଦଳ ରୂପ ନେଇ "ଶିକୋରର ସମାଳ", "ସୂସଂଗଠିତ ପୂଞ୍ଜିବାଦ", "ସାମାଳିକ ଭାଗୁଆଳୀ ସମାଢ", "ଗଣତାବିକ ସମାଢବାଦ" ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ତର୍ଭରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । ଭାରତବର୍ଷରେ ଏହି ଚର୍ଟ୍ଟିକୁ ବୃହତ୍ ବୁକୁଁଆର ଚର୍କାରମାନେ ପ୍ରସ୍ର କରିଥାନ୍ତି , ଯେଉଁମାନେ କି ଜାତୀୟ ମୁକ୍ତି ବିପୁବର ବିଜୟ ପରେ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ବିକାଷ ଦିଗରେ ନିଳକୁ ମୁହାଁଇ ନେଇଛଡି । ପ୍ରତ୍ତିବାଦର ନେତୀକରଣ ଘଟାଇବା ପାଇଁ ବସ୍ଥଗତ ଭିରି ନାହିଁ ବୋଲି କହୁଥିବା ସହର୍ଭଟି ଅନେକ ସମୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଉଗ୍ରବାଦୀମାନଙ୍କର ଅଭିଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ – ଯଥା , ଶ୍ମିକ ଶ୍ରେଣୀ ଏବେ ବିପୁବର ବାହକ ହେବାକୁ ଅକ୍ଷମ , କାରଣ ସେ "ବୁକୁଁଆ ପାଇଟି ଗଇଶି" ଏବଂ ବିଦ୍ୟମାନ ସାମାଜିକ ଶାସନ ସହିତ "ମିଶି ଗଲଶି" । ସାଧାରଣ ଭାବେ ଇତିହାସରେ ଏବ• ବିପୁବୀ କ୍ରିୟାକଳାପରେ ବିଶେଷ ଭାବେ ବସ୍ଥଗତ ଏବଂ ମନୋଗତ କାରଣସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଆତଃସଂପର୍କ ବିଷୟରେ କେତେକ ସଷ୍ଟୀକରଣ ଆବଷ୍ୟକ ।

## ୪ – ସାମାକିକ ବିକାଶର ବସ୍ଥଗତ ଅବ**ୟାରା**କି ଏବ∙ ମନୋଗତ କାରଣସମୂହ

ମଶିଷର ସଚେତନ କ୍ରିୟାକଳାପ ଏବଂ ଯେଉଁ ଅବସାରାକି ମଧ୍ୟରେ ସେ କାର୍ୟ କରେ – ଏ ଦୂଇଟି କଥା ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ "ବସ୍ଥୁଗତ ଅବସାରାକି" ଏବଂ "ମନୋଗତ କାରଣ" ଶାର୍ଷକ ପ୍ରବର୍ଗ ଦୂଇଟିରେ । ଶେଷଟି ହେଉଛି ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ତେତନା, ସଂଗଠିତ କ୍ରିୟାକଳାପ, ଇଛା ଏବଂ ଶକ୍ତିର ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ଏକ ମାତ୍ରାକୁ ବୃଝାଏ, ଯିଏକି ଆବଶ୍ୟକ ହୁଏ ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଧ୍ଧାରିତ ଇକ୍ଷ୍ୟକୃ ହାସଇ କରିବା ପାଇଁ । ତେଶୁ କରି "କ୍ରିୟାର କର୍ରା" ଏବଂ "ମନୋଗତ କାରଣ" – ଏହି ଦୂଇଟି ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟଟା ଟାଣିବା ଦରକାର । ସାମରିକ କ୍ରିୟାର ମୁଖ୍ୟ କର୍ରା ହେଉଛି, ଉଦାହରଣ ସ୍ରୁପ୍ପ, ସଶ୍ସ ବାହିନୀସମୂହ, ସେନାବାହିନୀ ଏବଂ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ସେନାବାହିନୀ ପାଇଁ ମନୋଗତ କାରଣ ହେଉଛି ସେନାଦଳଗୁଡ଼ିକର ମନୋବଳ, ଇଛା ପ୍ରଶୋଦକ ଗୁଣସମୂହ, ଯଥା, ସାମରିକ ତାଲିମ୍, ଶୃଙ୍ଖଳାବୋଧ, ସେମାନଙ୍କ ସେନାପତିମାନଙ୍କ ଅଭିଞ୍ଚତା, କ୍ଷମତା ଆଉ ମନୋବଳ, ସାମରିକ ଞ୍ଜାନ ଏବଂ ଦକ୍ଷତା, ସୈନ୍ୟମାନଙ୍କର ଭାବାଦର୍ଶଗତ ବିର୍ଣାସ ଏବଂ ନୈତିକ ସହ୍ୟ ଶକ୍ତି, ଆଦି ।

ସାମାଳିକ ରୂପାତ୍ତରଣ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମନୋଗତ କାରଣ ପ୍ରବର୍ଗଟି ପ୍ରକାଶ କରେ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଉଦେଶ୍ୟପୂର୍ଷ ଏବଂ ସଂଗଠିତ କାର୍ୟ ସହିତ ସନ୍ନିଖ୍ରଣକୁ । ମନୋଗତ କାରଣ ତେଣୁ ମନୋଗତ କ୍ରିୟାକୁ ଚରିତ୍ରାୟିତ କରିଥାଏ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, "ବସ୍ଥୁଗତ ଅବସାରାଜି" ପ୍ରବର୍ଗଟି ବୂଚିତ କରେ ଯେ, ବିଶେଷ ସାମାଜିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ପରିପ୍ରେକ୍ଷୀରେ ଏହା ଇଛା, ନିର୍ଦିଷ ଏକ ଲେକ ଗୋଷୀଙ୍କ କ୍ରିୟାକଳାପ, ପାର୍ଟି, ଶ୍ରେଣୀ ବା ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ସମାଜ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ନାହିଁ । ବସ୍ଥନିଷ ପରିସ୍ଥିତି ହେଉଛି ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ନିର୍ଦ୍ଧାରକ ଉହ ।

ବକ୍ଷନିଷ ଅବସାରାକିର ଅଗ୍ରଣୀ ଭୂମିକା ସଂପୂର୍ଶ ରୂପେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ବିପ୍ମବୀ କାର୍ୟକଳାପ ମଧ୍ୟରେ । ସାମାଜିକ ପରିବର୍ରନରେ ସେସବୁ ହେଉଛି ନିଷରିମୂଳକ , କାରଣ ସେସବୁ ପ୍ରଥମତଃ ପୋଖତ ସାମାଜିକ ଦ୍ୱସ୍ସମୂହକୁ ଅତିକ୍ରମ କରିବାର ଏବଂ ଫଳଚଃ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ କ୍ରିୟାକଜାପର ପ୍ରକୃତ ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ନିର୍ବାରଣ କରେ । ସେସବୁ ମଧ୍ୟ ପ୍ରକୃତ ସନ୍ଧାବନା ସୃଷ୍ଟି କରତ୍ତି ସାମାଜିକ ସଂପର୍କରାଜିର ରୁପାତରଣ ସହିତ ଯୁକ୍ତ ସାମାଜିକ ଇକ୍ଷ୍ୟରାଜିକୁ ହାସଇ କରିବା ପାଇଁ । ସମାଳବାଦୀ ବିପୁବର ତେବେ, ବିଷେଷ ଭାବେ, ବହ୍ଛନିଷ ଅବହାସକଳ କଂଶ ? ମୋଟ ଉପରେ ସେସବୁ ହେଉଛି ବୈଷୟିକ ପୂର୍ବସର୍ରରାକି: ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହର ନିର୍ଦିଷ ଏକ ଷର, ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହ ଓ ଉହାଦନ ସଂପର୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂଘର୍ଷ ଏବଂ ବୁର୍କୁଆ ସମାଳର ସମଞ ସାମାଳିକ ବୈରିଚାର ପ୍ରକୋପନ । ଏଠାରେ ବିଷେଷ ଭାବେ ଜୋର ଦେବା କଥା ଯେ, ବିପୁବର ବହ୍ଛରଚ ପୂର୍ବସର୍ରରାଜି ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ, ଯିଏକି ହେଉଛି ସମାଜର ସମାଜବାଦୀ ରୂପାଚରଣ ପାଇଁ ଅଗ୍ରଣୀ ଶକ୍ତି । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଆଉ ଏକ ଅବହାର ସମାହାର ବି ଅଚର୍ଣ୍ଣକ୍ର, ଯାହାକୁ "ବିପୁବୀ ପରିହିଚି" ବୋଲି ନାମିତ କରାଯାଇଥାଏ । ଯଥା, ଶାସକ ଶ୍ରେଣୀମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରଭୁତ୍କୁ ସଂପୂର୍ଷ ବଢାଏ ରଖିବା ଅସନ୍ଦବ ହୋଇ ପଡ଼େ, ସମାଳର "ଉପର ମହଇ"ରେ ସଂକଟ ଦେଖା ଦିଏ; ନିପୀଡ଼ିତ ଶ୍ରେଣୀମାନେ ପୂର୍ବ ଭଳି ବହିବାକୁ ଅନମ ହୋଇ ପଡ଼ିବ, ଶ୍ରମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଦରିବ୍ରତା ଆଭ ଦୃଃଛତା ଏତେ ବୃହି ପାଏ ଯେ, ସମନ୍ତ ସୀମା ଟପିଯାଏ, ଆଦି ।

ବହ୍ଛନିଷ ପରିହିତିସମୂହ ଶେଷକୁ ବିପୁବର ଅବଶ୍ୟକତାର ଭିରି ରୂପେ କାର୍ୟ କରିଥାଏ । ତା ସର୍ଭ୍ୱେ ବି ସାମାକିକ ରୂପାତରଣ ସଂଘଟିତ ହୋଇଥାଏ ଏକ ଅପ୍ତଶୀ ଶ୍ରେଣୀ ଦ୍ୱାରା, ଯାର କାର୍ଣ୍ୟକଳାପ ମଧ୍ୟ ସମାକରେ ସଟୁଥିବା ପରିବର୍ରନରାଜିର ଆଧେୟକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ । ତେଣୁ କରି ମନୋଗତ କାରଣଟା ମଧ୍ୟ ବିପୁବରେ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ୍ତ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଥାଏ । ଏହା ସର୍ବହରା ତଥା ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଶ୍ରମକାବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଦ୍ୱାରା କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ଚିତାଧାରାଳୁ ଭୋବାଦର୍ଶଗତ ଉପାଦାନ) ଆୟର କରିବା, ବୁର୍ଜୁଆ ବିରୁବରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ସଂଗ୍ରାମରେ ତା'ର ମନୋବଳ ଏବଂ ଦୃଢ଼ ସଂକଳ୍ବ; ଏବଂ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ସଂଗଠିତ ଏବଂ ଉଦେଶ୍ୟପୂର୍ଣ୍ଣ କାର୍ଣଜକାପକୁ ବୁଝାଏ, ଯାର ପୂର୍ବସର୍ର ହିସାବରେ ସର୍ବୋପରି ବିପୃବୀ ସଂଗ୍ରାମରେ କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ପାର୍ଟିର ଅଗ୍ରଣୀ ଭୂମିକା ଆବଶ୍ୟକ ସୋବରେନ୍ତ ଓ ବ୍ୟାବହାରିକ ଉପାଦାନ) ।

ବିପୁବୀ କ୍ରିୟାକଳାପରେ ମନୋଗଡ ଏବଂ ବୟ୍ମଗଡ କାରଣସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଆତ୍ତଃସଂପର୍କକୁ ଏହି ଭାବେ ବିଶ୍ୱେଷଣ କଲ ପରେ ଆମେ ଏବେ ଆଧୁନିକ ପୂଞ୍ଜିବାଦର ଦୃଦ୍ଦବାଦ ସଂପର୍କରେ ଆଲେଚନା କରି ପାରିବା । ବୁନ୍ତୁଆ ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନଙ୍କ ଦୃଢ଼ ଘୋଷଣା ସର୍ବ୍ୱେ ବି ପୁଞ୍ଜିବାଦର ଚରିତ୍ରରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟିଲ ନାହିଁ । ବୁର୍ତୁଆ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କରାଜି ହାନରେ ଆଉରି ଏକ ପ୍ରଗତିଶୀଳ, ସମାଜବାଦୀ ସଂପର୍କରାଳି ହାପନ କରିବାର ବନ୍ଥନିଷ ଆବଶ୍ୟକତ। ଆଉରି ଅଧିକ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଛି ବୈଜ୍ଞାନିକ ଏବଂ କାରିଗରିଗତ ବିପୁବ ଅମଳରେ ।

13\*

### ୫ – ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବର ନିୟମାନୁଗ ପ୍ରକୃତି

ଆଧନିକ ପଞ୍ଜିବାଦର ବିକାଶରେ, ଅବଶ୍ୟ, ସଂପ୍ରଶ ନୂତନ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳି ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଦୁଇଟି ବ୍ୟବସ୍ଥା ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମର ଅବସ୍ଥା ସହିତ ବେଁିଝାନିକ ତଥା କାରିଗରୀ ବିପୁବର ଆବଶ୍ୟକତା ନିଜକୁ ଖାପଖିଆଇ ନେବାର ପ୍ରବଣତା ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦର ରାଷ୍ପୟ ଏକଗ୍ଟିଆ ଚରିତ୍କୁ ଶକ୍ତିଶାଳୀ କରିଛି ଏବ• ଶାସକ ଷ୍ଣୋମାନଙ୍କୁ ବାଧ୍ୟ କରିଛି ଆଉରି ଅଧିକ ନମନୀୟ ସାମାଳିକ ନୀତି ଗ୍ହଣ କରିବାକୁ । ଏହିସବୁ ଶ୍ରେଣୀମାନେ ଉହାଦନ ଏବଂ ପଞ୍ଚିର ଏକଗ୍ଟଟିଆ ଠୁଳୀକରଣ ପାଇଁ ରାଷ୍ଟ୍ରର ପ୍ରୋହାହନ, ଜାତୀୟ ଆୟର ଅଧିକତର ଅଂଶକୁ ରାଷ୍ଟ୍ର ଦ୍ୱାରା ପୁନର୍ବଣନ, ଏକଗ୍ଟଟିଆମାନଙ୍କୁ ସାମରିକ ଅସଶସ ରହାଦନ ପାଇଁ ବରାଦ ଦାନ , ଶିତ୍ତ କର୍ମସୂଚୀ ଏବଂ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଗବେଷଣା ପାଇଁ ସରକାର କର୍ର୍କ ଅର୍ଥ ଯୋଗାଣ, ଦେଶବ୍ୟାପୀ ଅର୍ଥନୈତିକ ବିକାଶ ପାଇଁ କର୍ମସ୍ତୀ ପ୍ରଣ୍ଣନ, ଅର୍ଥନୈତିକ ସମନ୍ୟ ନୀତି, ପୂଞ୍ଚି ରହାନିର ନୃତନ ରୂପ, ବହୁର୍ଜାତୀୟ ଏକ୍ଷଟିଆ ସାପନ ଏବ• ନବ ଉପନିଃବଶବାଦ ଇଳି ଷ୍ବିକାଠିଟିକୁ ବ୍ୟାପକ ଭାବେ ଉପଯୋଗ କରୁଛନ୍ତି । ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ବୃଦ୍ଧି ପାଇବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍କେ ବ୍**ଇଂଆ ରେଣୀ ସାମାଳିକ କୌଶଳ** ଗ୍ରହଣ କରୁଛି ଏବ• କେତେକ ସାମାଚ୍ଚିକ ସ୍ଯୋଗ ଦେବାକୁ ବାଧ୍ୟ ହେଉଛି । ପୂଞ୍ଚି ସହିତ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣ କେତେକ ଅଧିକାର ଏବ∙ ସୁନିଶିତତା ନିଜ ପାଇଁ ହାସଇ କର୍ଛଡି ।

ଏସବ ସରେ ପଞ୍ଚିବାଦକୁ ନିରୋଗ କରି ତା'ର ଗଠନ ମଧ୍ୟରେ ଏକ "କଲ୍ୟାଣକର ରାଷ୍" ଗଢ଼ିବାର ସମସ୍ତ ଉଦ୍ୟମ ସୁଭାବିକ ଭାବେ ବିଫଳତାରେ ପର୍ଯ୍ୟବସିତ ହୋଇଛି । ପୂଞିବାଦ ଯେ ଏକ ଭବିଷ୍ୟତହୀନ ସମାଜ ଏହା, କ୍ରମଶଃ, ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ପ୍ମାଣିତ ହେବାରେ ଇଗିଛି । ଏକଗ୍ରଟିଆମାନଙ୍କର ଆଧିପତ୍ୟ ସାମାଢ଼ିକ ବେରିତାରାଢ଼ିକ ସଂରକ୍ଷଣ କରିବାରେ ଇରିଛି, ଯିଏକି ପ୍ରକାଶ ପାଉଛି ଲେକମାନଙ୍କର ଦୁଃଖକଷ, ବେକାରି, ଉଚ୍ଚ ମୂକ୍ୟ ଏବଂ ଅର୍ଥନୈତିକ ମାହାବସ୍ଥାରେ । ଏହା ମଧ୍ୟ ନୂଆ ବୈରିତାପୂର୍ଷ ଦୃହୁରାକିକୁ ଳନୁ ଦେଉଛି । "ଏହା ବିଶେଷ ଭାବେ ପ୍ରୋଚ୍ଚ୍ୟା ବୈଞ୍ଚାନିକ ଏବ• କାରିଗରୀ ବିପୁବ ଦ୍ୱାରା ଉନ୍ନୋଚିତ ସୀମାହୀନ ସମ୍ଭାବନାସମୂହ ଏବ• ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ସମାଚ୍ଚର ଉପକାରରେ ସେସବୁକୁ ଉପଯୋଗ କରିବା ପଥରେ ପଞ୍ଜିବାଦ ହାରା ସଷ୍ ପ୍ତିବନ୍ଧକରାଜି ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୱୁ ପ୍ରତି । ପୂଞ୍ଚିବାଦ ଜାତୀୟ ସଂପଦର ଅପବ୍ୟୟ କରେ , ବୈଜ୍ଞାନିକ ଆବିଷାର ଏବଂ ଅପରିମେୟ ବୈଷୟିକ ସମ୍ବଚ୍ଚର ବିରାଟ ଏକ ଅଂଶକୁ ଯୁଦ୍ଧ ଉଦେଶ୍ୟରେ ବ୍ୟୟ କରେ । ଏହାହିଁ ହେଉଛି ବର୍ତ୍ତମାନ ଉତ୍ସାଦନର ସାମାଚିକ ଚରିତ୍ ଏବଂ ତା'ର ନିୟତ୍ତଶର ରାଷ୍ପ୍ରୟ ଏକଗ୍ମଟିଆ ଚରିତ୍ ମଧ୍ୟରେ ଦହ । ଏହା କେବଳ ପୂଞ୍ଚି ଏବଂ ଶ୍ରମ ମଧ୍ୟରେ ଦୃହରୁ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ନୁହେଁ, ଏହା ହେଇଛି ଅତ୍ୟଧିକ

ସଂଖ୍ୟକ ଜାତି ଏବଂ ଆର୍ଥିକ ଏକର୍ଟିଆ ଗୋଷୀ ମଧ୍ୟରେ ବୈରିତାର ଗରୀରକରଣ ।"\* ସୋଭିଏତ୍ କମ୍ୟନିଷ ପାଟିର ୨୬ତମ କଂଗ୍ରେସକୁ ପ୍ରଦର ରିପୋର୍ଟରେ ଛିଓନିହ ବେଳନେଭ୍ କହିଥିଲେ , ସାଂପ୍ରତିକ ବର୍ଷମାନଙ୍କରେ ପୂଞ୍ଜିବାଦର ସାଧାରଣ ସଂକଟ ଆଉରି ପ୍ରକୋପିତ ହୋଇ ଦୁନିଆରେ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦୀ ପ୍ରଭାବର କ୍ଷେତ ସଂକୃଚିତ ହୋଇଛି, ଦଶ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ପୂଞ୍ଜିବାଦର ତୃତୀୟ ଅର୍ଥନୈତିକ ମାହାବସ୍ଥା ଦେଖା ଦେଇଛି . ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଜୀବନଯାତାର ମାନ ତଳକୁ ଖସି ଆସିଛି . ଆରଃସାମ୍ରାଙ୍କାବାଦୀ ଦୃନ୍ସମ୍ହ ଆଉରି ତୀବ୍ ହୋଇଛି, କଞାମାଇ ଏବଂ ଶ୍ରୁରିର ଉଷ୍ପ ପାଇଁ ପାଣମୂଜା ଟଣାଓଟରା ଗ୍ରିଛି, ସାମରିକ ବ୍ୟୟରେ ଅଭ୍ତପୂର୍ବ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଘଟିଛି, ସାମାଚ୍ୟବାଦୀ ନୀତିରେ ସର୍ବୋପରି ଆମେରିକାର ସାମାଚ୍ୟବାଦୀ ନୀଚିରେ ଆକ୍ରମଣମୂଖିତ। ଏବ• ଦୁଃସାହସିକତା ତୀବ୍ର ଭାବେ ବଢ଼ି ଗ୍ଲିଛି ଏବ• ପ୍ରଞ୍ଚିବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଦୃହରାଶି ତୀବୁ ଭାବେ ପ୍କୋପିତ ହୋଇଛି । ଶିକ୍ତୋନ୍ତ ପୂଞ୍ଚିବାଦୀ ଦେଶ ଏବଂ ଉନ୍ୟନଶୀଳ ଦେଶମାନଙ୍କ ଦୃନ୍ସମୂହ ଅଧିକ ଜଟିଳ ହେବାରେ ଇଶିଛି । ରାଷ୍ୀୟ ଏକଗ୍ଟିଆ ପୂଞ୍ଜିବାଦ ଅଧୀନରେ, ବୈଜ୍ଞାନିକ ଏବ• କାରିଗରୀ ବିପୁବ ବିଭିନ୍ ଦେଶର ଅଭ୍ୟନ୍ତରରେ ଏବଂ ଦେଶ ଦେଶ ମଧ୍ୟରେ ସାମାହିକ ଅସାମ୍ୟତାକୁ ଗଭୀର କରିଛି । ବେକାରି ଆଉରି ବ୍ୟାପକ ଏବଂ ସ୍ଥାୟୀ ହେବାରେ ଲଗିଛି । ୧୯୮୨ ମସିହା ଅକ୍ଟୋବର ବେଳକୁ ଆମେରିକା ଯକ୍ତ ରାଷରେ ପାୟ ୬ କୋଟି ଲୋକ ବେକାର ଥିଲେ । ଗତ ତିନି ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ପାଣ୍ଚାତ୍ୟ ଶିକ୍କୋନୃତ ପୂକ୍ଷିବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କରେ ବେକାର ବାହିନୀର ସଂଖ୍ୟା ୧ କୋଟି ୯୦ ଇକ୍ଷରୁ ୩ କୋଟିକୁ ବ୍ଛି ପାଇଛି । ପ୍ରଭୁତୃକାରୀ ସଂପ୍ରଦାୟ ଏବଂ ଶ୍ରମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଜୀବନଧାରଣର ଷର ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ବଢ଼ି ଗ୍ଲିଛିଛି । ଏପରିକି , ସବୁଠାରୁ ଉନ୍ତ ପୂଞ୍ଚିବାଦୀ ଦେଶରେ , ଅଥାଚ୍, ଆମେରିକା ୟୂକ ରାଷ୍ଟ୍ରରେ ୫୦ ନିୟୂତ ଲେକ ଦରିଦୂତା ମଧ୍ୟରେ ବାସ କରଚି । "ଚ୍ଚୀୟ ଦୁନିଆ"ରେ , ଏପରିକି ଉନୁତ ପୂଞ୍ଚିବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କରେ ଦରିଦ୍ରତା ଏବ• କ୍ଷ୍ୟାର ଅଞ୍ଚଳଗ୍ଡ଼ିକ ବଡ଼ିବାରେ ଇଗିଛି । କ୍ଷ୍ୟା ଏବ• ଚିକିହାହୀନତା ହେତୁ ବର୍ଷକୁ ୨୫ ନିୟୂତ ଲେକ ମୃତ୍ୟୁବରଣ କରୁଛନ୍ତି । ଅବହମଞ୍ଚଳୀୟ ଏବ• ପାରିପାର୍ଷିକ ଅବହାରେ ସଂକଟର ଫଳ ସୂରୂପ ଜୀବନାବହାରେ ଦୂତ ଅବନତି ଘଟି ଷ୍ଲିଛି ।

ଏହିସବୁ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦୃହ୍ରାଜି ଆଇରି ଅଧିକ ଚୀବ୍ର ହେବାରେ ଇଜିଛି ଏବଂ ସେସବୁ ୧୯୧୭ ମସିହାରେ ରୁଷିଆରେ ମହାନ୍ ଅକ୍ଟୋବର ସମାଜବାଦୀ ବିପ୍ତବ ଦ୍ୱାରା ପୃଥିବୀରେ ସୃଷ୍ଠ ହୋଇଥିବା ବିଶ୍ୱ ବୈପୁବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାଜୁ ସଂପ୍ରସାରିଚ ଚଥା ଗଭୀର କରିବାର ଐଚିହାସିକ ଆବଶ୍ୟକଚା ସୃଷ୍ଟି କରିଛି ।

\* କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ଏବ• ଶ୍ରମିକ ପାର୍ଟିମାନଙ୍କର ଆତର୍ଜାତିକ ବୈଠକ, ମସୋ, ୧୯୬୯, ପ୍ରାଗ୍, ୧୯୬୯, ପୁ:୧୯ ।

ପ୍ରଞିବାଦର ସୁନେତୀକରଣ ପାଇଁ ବସ୍ଥନିଷ ଅବସାରାଳି ଏବଂ କାରଣସମୂହ ଏହି ଭାବେ ସେସବୁର ଶକ୍ତି ହରେଇ ନାହାନ୍ତି, ବରଂ ସେସବୁ ଆଭରି ପରିପକୁ ଏବଂ ଫଳପୁଦ ହୋଇଛଡି । ବିଶ୍ୱ ସମାଜବାଦୀ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ଗଠନ ଏବଂ ଦୃଢ଼ୀକରଶ ଦ୍ୱାରା ଏହାକୁ ଐତିହାସିକ ପ୍ରଗତି ପକ୍ଷରେ ଏକ ଶତିଶାଳୀ ଗତିପରିବର୍ଦ୍ଧକରେ ପରିଶତ କରିଛି । ପୃଷ୍ଣିବାଦୀ ଦୁନିଆ ଉପରେ ଏହି ବ୍ୟବସାର ରହିଛି ଏକ ବିଶାଳ ବୈପୁବିକ ପ୍ରାବ ଏବଂ ସାମ୍ରାଚ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ ସଂଗ୍ରାମରେ ଏହା ଏକ ନିୟାମକ ଶକ୍ତି ରୂପେ କାଣ୍ଠ କର୍ଛି । ଜାତୀୟ ମକ୍ତି ଏବଂ ଜାତୀୟ ସ୍ୱାଧୀନତାକୁ ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ସଂଗ୍ୱାମ କରୁଥିବା ଜାତିମାନେ ସାମ୍ରାଚ୍ୟବାଦ ଉପରେ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଆଚ୍ଚମଣ ଚଳେଇ ଯାଉଛଡି । ପ୍ଥିବୀର ସମସ ମହାଦେଶର ପ୍ରାୟ ଶହେଟି ଦେଶକୁ ଐକ୍ୟବଦ୍ଧ କରିଛି ଗୋଷୀ ନିରପେକ୍ଷ ଆହୋଳନ, ସେସବୁ ଦେଶର ଲେକ ସଂଖ୍ୟା ୧୫୦ କୋଟି। ଏହି ଆହୋଳନର ଶ9ି ଏବଂ ବିଶ ରାଜନୀତିରେ ତା'ର ଅଧିକତର ଭ୍ମିକା ନିର୍ଭର କରୁଛି ସାମାଜ୍ୟବାଦ ଏବଂ ଉପନିବେଶବାଦ ବିରୁଦ୍ଧରେ , ଯୁଦ୍ଧ ଏବଂ ଆକ୍ରମଣ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଏହା ପରିସ୍ତଳିତ । ଯେଉଁସବ୍ ଉନ୍ୟନଶୀଳ ଦେଶମାନେ ସେମାନଙ୍କ ଉପନିବେଶବାଦୀ ଯଆଳିକୁ ଫିଙ୍କି ଦେଇଛଡି ସେମାନଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କର କଠିନ ଅର୍ଥନୈତିକ, ସାମାଜିକ, ଲେକସଂଖ୍ୟାଗତ , ସାଂସ୍ତିକ ଏବଂ ଭାବାଦର୍ଶଗତ ସମସ୍ୟାକୁ ସମାଧାନ କରିବାକୁ ପଡିବ |

ସମତ୍ତ ଶ୍ରମକାବୀ ତ୍ତରକୁ ଅଧିକରୁ ଅଧିକତର ଆକର୍ଷଣ କରିବାର କେନ୍ଧ୍ର ହିସାବରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ହେଉଛି ଆଧୁନିକ ବିପୁବୀ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଅଗ୍ରଣୀ ଶକ୍ତି । ଏହାର ନିରବଛିନ୍ନ ବିପୁବୀ ଚରିତ୍ର ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ, ସର୍ବୋପରି, ତା'ର ସାମାଳିକ ସରା ଦ୍ୱାରା, ବୁକୁଁଆ ସମାଜରେ ଉହାଦନ ବ୍ୟବସାରେ ତା'ର ହାନ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଉହାଦନ ପଦ୍ଧତିଠାରୁ ଆଭ ଏକ ଉଚ୍ଚତର ପଦ୍ଧତିକୁ ନେଇ ଯିବାର ଏ ଶ୍ରେଣୀ ହେଉଛି ଯେ ବାହକ, ସେଇ ନିୟାମକ ଅବସାଟି ଦ୍ୱାରା ।

ଆଉରି ଅଧିକ ପ୍ରସୂକିଗତ ଅଗ୍ରଗତି ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀ ମଧ୍ୟରେ ଗଠନଗତ ପରିବର୍ଭନ ଆଶିଥାଏ । ତା'ର କେନ୍ଦ୍ର ବିହୁ ହେଉଛି ଯେଉଁ ସର୍ବହରା ଶ୍ରେଣୀ, ତାହା ଚତ୍ରଃପାର୍ଶ୍ୱରେ ବିବିଧ ସଂପ୍ରଦାୟ ଏବଂ ଗୋଷୀ ଦ୍ୱାରା "ବେଷ୍ଠିତ" ହେବାରେ ଲଗିଛି, (ସେବାସମୂହ, ବିକ୍ରୟ ସଂସ୍ଥା, ସୂଚନା ଏବଂ ଯୋଗାଯୋଗ ସଂସ୍ଥାର କର୍ମୀବୃଦ, କାରିଗର ବୁହିଳୀବୀ, ଆଦି) । ସେମାନେ ସମଞ୍ଚେ ସେମାନଙ୍କର ଅଥନେ ତିକ ତଥା ସାମାହିକ ଅବସ୍ଥାନ ଦ୍ୱାରା ସର୍ବହରାର ନିକଟତର ହୋଇ ଆସୁଛଡି । ଏହି ଅବସ୍ଥାନରେ ନିମ୍ନୁଇିଖିତ ବୈଶିଷ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ : ପୂଞ୍ଚିବାଦୀ ଶୋଷଣ ବ୍ୟବସ୍ଥା ପ୍ରତି ସାବିକ ନତିସ୍ୱୀକାର, ପରିତ୍ସକନା ଏବଂ ସଂଗଠନ କାର୍ଣକରଣଠାରୁ ସଂପୂର୍ଷ ପୃଥକ୍ତା; ନିର୍ଭରଶୀକ ଏବଂ ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ଯାସିକ ଶ୍ରମଗତ କାର୍ଣକଳାପ ।

ରାଷ୍ତ୍ରୀୟ ଏକଗ୍ୱଟିଆ ପ୍ରଭୁତ୍ର ଏକମାତ୍ର ବ୍ୟବସା ପ୍ରତି ସମାନ ଅଧୀନ ଅବସାରେ

ନିକକୁ ଦେଖି ପାରି ବିଭିନ୍ନ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀର ଗୋଷୀଗୁଡ଼ିକ ବୟୁନିଷ ଭାବେ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ରୂପେ ପୂଞ୍ଜିବାଦ ବିରୁବରେ ଶ୍ରେଶୀ ସଂଗ୍ରାମର ସାଧାରଣ ସ୍ୱାର୍ଥ ପାଇଁ ଏୀକ୍ୟବହ ହେଉଛଡି । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଏକ ଜାତୀୟ ଶତି ହିସାବରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଅତନିହିତ ଶତି ଏବଂ ଭୂମିକା ବିପୁଳ ପରିମାଣରେ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଛି ।

ଭାରତର ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀର ସଂଖ୍ୟା ଦୂତ ଭାବେ ବ୍**ହି ପାଇବାରେ ଲଗି**ନ୍ନି । ଦିତୀୟ ମହାୟଦ୍ଧ ପରେ ଶିକ୍ତୋହାଦନ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଛି ଗ୍ରି ଗୁଣ , ମେସିନ୍ ନିର୍ମାଣ ଆଠ ଗ୍ରଣ , ବହୁ ନୂଆ ନୂଆ ଶିକ୍ତ ଶାଖା ମଧ୍ୟ ମୁଷ୍ଡ ଟେକି ଉଠିଛି । ଶ୍ରୀମତୀ ଇହିରା ଗାହ୍ଧୀ ତାଙ୍କ ଗତ ସୋଇିଏଚ୍ ୟନିଅନ୍ ଗଞ ବେଳେ ଭାରତରେ ବିରାଟ ସାମାଳିକ ଅର୍ଥନେ ତିକ ଏବ• କାରିଗରୀ ରୂପାତ୍ତରଣ ଘଟିଛି ବୋଇି କୋର ଦେଇ କହିଥିଲେ । ଏହା ଭାରତୀୟ ଲୋକଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ଭାରତର ସମ୍କରାଶି ଦ୍ୱାରା ସାଧିତ ହୋଇଛି ବୋଲି ସେ କହିଥିଲେ । ଶିକାୟନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଅଗ୍ରଣୀ ଭୂମିକା ଗ୍ରହଣ କରୁଛି ରାଷ୍ଟାୟର ଶିକ, ଯିଏକି ସମଗ୍ ଶିକୋସାଦନର ଶତକଡ଼ା କୋଡ଼ିଏ ଭାଗ ଉହାଦନ କରୁଛି । ଭାରତର ଢାତୀୟ ଅର୍ଥନୀତିର ବିକାଶ କ୍ଷେତ୍ରେ ସୋଭିଏତ୍ ୟନିଅନ୍ ବିପୂଳ ସହାୟତା ଦାନ କରୁଛି । ସୋରିଏତ୍ ଭାରତ ସହଯୋଗିତାର ଭିରିରେ ପ୍ରାୟ ୭୦ଟି ଶିଳ୍ପ ପ୍ରକଳ୍ପ ଗଢ଼ି ଉଠିଛି ବା ଗଢ଼ା ହେଉଛି । ସୋଭିଏତ ସହାୟତାରେ ଗଢ଼ି ଉଠିଥିବା ଶିକ୍ଷୋଦ୍ୟୋଗସମହ ଭାରତୀୟ ତୈଳର ଶତକଡ଼ା ୭୦ ଭାଗ, ଧାତବ ଶିକ ଯୱର ଶତକଢ଼ା ୮୦ ଭାଗ, ଇାରୀ ବୈଦ୍ୟୁତିକ ଯନ୍ତପାତିରେ ଶଚକଢ଼ା ୬୦ ଭାଗ, ଇସ୍ପାତର ଶତକଡ଼ା ପ୍ରାୟ ୩୦ ଏବ• ବିଦ୍ୟୁତ୍ର ଶତକଡ଼ା ୨୦ ଭାଗ ଉହାଦନ କରୁଛନ୍ତି । ଭାରତ ମୋଟ ଶିକ୍ଟୋସାଦନ ଦିଗରୁ ପୃଥିବୀର ଦଶଟି ସବୁଠାରୁ ଶିକ୍ଟୋନୃତ ଦେଶମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅନ୍ୟତମ । ଦେଶର ଏହି ଶିକ୍ତାୟନ ଫଳରେ ଶିକ୍ତ ଶ୍ମିକମାନଙ୍କର ସ॰ଖ୍ୟାରେ ମଧ୍ୟ ବକି ଘଟିନ୍ତି । କାରିଗରୀ ବିଶେଷଞ୍ଜ ଏବଂ ସୂଦକ୍ଷ ଶ୍ରମିକମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ଦୃଷିର୍ବ୍ଧ ପୃଥିବୀରେ ଭାରତର ସାନ ହେଉଛି ତ୍ର୍ତୀୟ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଭାରତୀୟ ସବଠାରୁ ବହୁବିଧ ବାହିନୀଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛଡି କୃଷିରେ ନିୟୋକିତ ଶ୍ମମିକମାନଙ୍କର ସର୍ବହରା । ୧୯୭୧ର ଜନଗଶନା ଅନୁଯାୟୀ ଗ୍ରାମ୍ୟ ଶ୍ରମିକମାନେ କେୃଷିରେ ନିୟୋଜିତ ଏବଂ ଦିନ ମକୁରିଆ) ହେଉଛଡି କେରଳରେ କୃଷିରେ ନିୟୋକିତ ଜନସଂଖ୍ୟାର ଶତକଡ଼ା ୬୩.୨ ଭାଗ, ଆନ୍ଧ୍ରରେ ୫୪ ଭାଗ, ବିହାରରେ ୪୭.୩ ଭାଗ ଏବ• ପଷିମ ବଙ୍କରେ ୪୫.୩ ଭାଗ ା

ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ ସଂଗ୍ରାମରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଅଗ୍ରଣୀ ଭୂମିକା ଏବଂ ଆଜିକାଲି ତା'ର ଜମବର୍ଷମାନ ବିପୁବୀ ଶହିତୁ ଉଢେଖ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍କେ ଆମନୁ ବିପୁବୀ ଜ୍ରିୟାକଳାପର ଦ୍ୱଦ୍ବାଦରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ମୁହୂର୍ରଗୁଡ଼ିକୁ ବିଷ୍ପର କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଏ କଥା ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ ସେ, ସମାଜବାଦୀ ବିପୁବର ସାମାଜିକ ଭିଭି କେବକ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ନୁହଁଁ । ଏହି ବିପୁବ ତା'ର ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ସମୟ ବିପୁବଠାରୁ ମୌଳିକ ଭାବେ ଭିନ୍ନ । ଏହା ଶମଚ୍ଚୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କୁ ଶୋଷଣର ସମସ୍ତ ପ୍କାର ରୂପରୁ ମକ୍ତ କରି ସେମାନଙ୍କ ସକ୍ରିୟ କ୍ରିୟାକଳାପ ପାଇଁ ଉତ୍ଥିତ କରିଥାଏ । ତେଣ କରି ସମାଚ୍ଚବାଦୀ ବିପବ ହେଉଛି ତା'ର ଚରିତ୍ ଏବ• ଲକ୍ଷ୍ୟ ଦୃଷିରୁ ଏକ ଅକ୍ତ୍ରିମ ଗଣ ବିପୂବ , ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଅଧିକାଂଶ ଲେକଙ୍କର ସାମାଜିକ କାର୍ଯକଚାପର ଫଳ ସ୍ତୁପ । କେବଳ ସର୍ବହରା ନୁହେଁ, ଅର୍ଦ୍ଧସର୍ବହରା ଏବଂ ସହର ତଥା ଗ୍ରାମାଞ୍ଚଳର ପେଟି-ବର୍କୁଆ ସ•ପଦାୟଗୁଡ଼ିକ ସମାଜବାଦୀ ବିପୂବରେ ଅ•ଶ ଗୁହଣ କରିଥାନ୍ତି । ସାମାଜିକ ତଥା ଜାତୀୟ ଉତ୍ପୀଡ଼ନର ଏକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ହିସାବରେ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦ କେବଳ ଶୋଷଣର ନୃତନ ରୂପସବୁ ପ୍ତିଷା କରେ ନାହିଁ , ପୂଞ୍ଜିବାଦପୂର୍ବ ରୂପଗୁଡ଼ିକୁ ମଧ୍ୟ ସଂରକ୍ଷିତ କରିଥାଏ । ସର୍ବହରା ଶେଶୀ ରଳି କ୍ଷକ ଏବଂ ପେଟି-ବୁର୍କୁଆ ଜନସାଧାରଣ ମଧ୍ୟ ସମାଜବାଦରେ ଆରୁହୀ । ଏହା ସେମାନଙ୍କୁ ଉତ୍ପୀଡ଼ନରୁ ମୁକ୍ତ କରିଥାଏ । ବିକାଶଶୀଳ ଅଣସର୍ବହରା ସାମାଳିକ ଦେଶମାନଙ୍କରେ ଜନସଂଖ୍ୟାର ଅଧିକାଂଶ ହେଉଛନ୍ତି ସଂପ୍ଦାୟରୁଡ଼ିକ । ଏସବୁ ଦେଶରେ ବିପୁବୀ ପ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ ବିଶେଷ ଗୁରୁତୁ ଲଭ କରିଥାଏ କ୍ଷକ ଏବଂ ଅଣସର୍ବହରା ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସହିତ ଶମିକ ଶ୍ୱେଣୀର ଐକ୍ୟ । ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ଯଦି ଏହି ଐକ୍ୟକୁ ନେତତ ଦିଏ , ତେବେ ତାହା କାତୀୟ ଏବଂ ସାମାଳିକ ମୁକ୍ତି ପାଇଁ ଭନ୍ନୟନଶୀଳ ଦେଶମାନଙ୍କର ସଫଳ ସଂଗାମ ଦିଗରେ ନିଷରିମକକ ହୋଇଥାଏ ।

ପୂଛିବାଦରୁ ସମାଳବାଦକୁ ଉରରଣର ବସ୍ଥ୍ରଗତ ନିୟମ ଜମଶଃ ଆମ ଯୁଗରେ ଅଧିକ ସଷ ହୋଇ ଉଠୁଛି, କିନ୍ତୁ ଏହା ସ୍ୟଂକ୍ତିୟ ଭାବେ ବାଞବାୟିତ ନହୋଇ ସାମ୍ରାକ୍ୟବାଦ ଏବଂ ପ୍ରିତିକ୍ରିୟା ବିରୃହରେ ବିପୁବୀ ଶକ୍ତିସମୂହର ଚୀବ୍ର ସଂଗ୍ରାମ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ହୋଇଥାଏ । ଏହିସବୁ ଅବସ୍ଥାରେ ବିପୁବୀ କ୍ରିୟାକଳାପର ବସ୍ଥର୍ଗତ କାରଣର ତାସର୍ଯ ବୃହି ପାଇବାରେ ଲଗିଛି, ବିଶେଷ କରି ସର୍ବହରା ଶ୍ରେଣୀ ଚେତନାର ବିକାଶ ତଥା ବିପୁବୀ ଅଗ୍ରପଦଷେପ, ସଂସାରମୂଳକ ବିଲ୍ରାନ୍ତିରୁ ଶ୍ରୁମିକ ଶ୍ରେଣୀ ଏବଂ ତା'ର ମିତ୍ରମାନଙ୍କର ମୁକ୍ତି, ସମଞ ସାମ୍ରାକ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ସଂଗଠନ, ବିପୁବୀ ରୂପାତତଣରେ ଦୃଢ଼ ସଂକଳ ଏବଂ ସଙ୍ଗତିପୂର୍ଣ, ଆଦି । ହମିକମାନଙ୍କର ଶ୍ରେଣୀ ଇଷ୍ୟସମୂହକୁ ହାସଇ କରିବା ପାଇଁ ସେମାନଙ୍କ ସଂଗ୍ରାମରେ ସାଫଲ୍ୟ ବିପୁଳ ଭାବେ ନିର୍ଭର କରେ ଏହାକୁ ନେତୃତ୍ ଦେଉଥିବା ଶ୍ରୁମିକ ଶ୍ରେଣୀ ଏବଂ ଜମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ପାର୍ଟିମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବିପୁବୀ କ୍ରିୟାକଳାପର ଅତୀବ କରୁରୀ ରୂପ ଏବଂ ପହତିଗୁଡ଼ିକର ସଠିକ ନିର୍ଦ୍ଧର ଉପରେ ।

# ୬ – ଇତିହାସରେ ସାମାକିକ ବଳପ୍ରୟୋଗର ଭୂମିକା

ସାମାଜିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ କ୍ଷେତ୍ରେ ବଳପ୍ରଯୋଗର ଭୂମିକାର ଖୁବ୍ ପାସଟ୍ଟିକ ସମସ୍ୟାଟି ନେଇ ଆଇେଚନା କରିବା ଏବେ ଖିବ୍ ଆବଶ୍ୟକ । ଏହି ସମସ୍ୟାଟି ଉପରେ ଦୂଇଟି ଏକପାଖିଆ ତର୍କ ରହିଛି । ପ୍ରଥମ ତର୍ଟିର ଅନୁଗାମୀମାନେ ମାନବ ଇତିହାସରେ ବଳପ୍ରୋଗକୁ ନିର୍କିତ ବୋଲି ମନେ କରନ୍ତି ଏବଂ ସମସ୍ତ ସାମାଜିକ ପରିବର୍ଭନର ଅନ୍ତିମ କାରଣ ଏବଂ ମୁଖ୍ୟ ପଦ୍ଧତି ବୋଲି ଘୋଷଣା କରିଥାନ୍ତି । ଆ<del>ହି</del> କାଲି ଏହି ଧରଣର ଭାବବାଦୀ ଏବଂ ସୃତଃଞ୍ରର୍ଭବାଦୀ ମତରାଳି ପୋଷଣ କରିଥାନ୍ତି ଅତୀବ ପୁଚିକ୍ରିୟାଶୀଳ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦୀ ମହଇଗୁଡ଼ିକ । ଆଚନ୍ଦାତିକ ପ୍ୟୁଗୁଡ଼ିକର ସମାଧାନ ପାଇଁ ସେମାନେ ଆଣବିକ ଷେପଣାସ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରନ୍ତି । ଏହି ତର୍ଟିକୁ ସମରବାଦୀ ଶତ୍ରିମାନେ ମଧ୍ୟ ଘୋଷଣା କରିଥାନ୍ତି, ଯେଉଁମାନେ କି କାତିମାନଙ୍କ ନତନ ବିଶ୍ୱଯୂଦ୍ଧ ମଧ୍ୟକୁ ଠେଲି ଦେବାକୁ ଗ୍ରହାନ୍ତି । ପେଟି-ବ୍ରକ୍ୟା ବିପବବାଦର ନବନୈରାଚ୍ୟବାଦୀ, ନବ-ଟଟସାଇଟ୍ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଉଗ୍ବାଦୀ ଗୋଷୀମାନେ ମଧ୍ୟ ଏକାଡ ଭାବେ ନିର୍ଭର କରନ୍ତି ହିଂସା ଉପରେ । ଉଗ୍ରପଛୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଷିତ ହିଂସାତମକ କାର୍ଯ୍ୟ , ଗଣ୍ଡାମି ଏବଂ ହତ୍ୟା କେବଳ ଲେକଙ୍କ ବିପ୍ରବୀ ଚେତନାର ସୃଷ୍ଠି ଏବ• ଏିକ୍ୟବଦ୍ଧ କାର୍ଯ୍ୟରେ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ । ହି•ସାର ଏତାଦୃଶ ଏକାଡ ନିର୍ଦ୍ଦିଚୀକରଣ ହେଉଛି ରାଜନୈତିକ ଭାବେ କ୍ଷତିକାରକ ଏବଂ ଚଭୂଘତ ଭାବେ ଯକ୍ତିହୀନ ।

ଏହା ହେଉଛି ଇଚିହାସର ଏକ ଭାବବାଦୀ ମତ । ହିଂସା ସାମାଳିକ ବିକାଷର ଏକ ସ୍ୱାଧୀନ ଏବଂ ନିୟାମକ କାରଶ ନୁହେଁ । ଏହା କେବେହେଲେ ଅର୍ଥନୈତିକ ସଂପର୍କରାଳି ସୃଷି କରେ ନାହିଁ, ବରଂ ଏହା ସେସବୁ ଉପରେ ନିର୍ଭରଶୀଳ ଏବଂ ହେଣୀୟୂତ ସମାଜରେ ବୈରିତାପୂର୍ଷ ଦୃଦ୍ସମୂହର ବିକାଶ ମଧ୍ୟନ୍ତ ଏହା ଜନ୍ମ ନେଇଥାଏ । ମାର୍କସ୍ ଲେଖିଥିଲେ, "ଶତି ହେଉଛି ସ୍ୟଦଂ ଏକ ଅର୍ଥନୈତିକ ବଳ ।"\* "ସମାଜର ଏକ ସୁସଂବଦ୍ଧ ଏବଂ ସଂଗଠିତ ଶତି"\*\* ହିସାବରେ ରାଷ୍ଟ୍ର ହେଉଛି ଏକ ସଂଗଠନ ଯିଏକି ଶାସକ ହେଣୀମାନଙ୍କର ବଳପ୍ରୟୋଗକୁ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିଥାଏ । ଅର୍ଥନୈତିକ ଭାବେ ପ୍ରଭୁତ୍କାରୀ ଶ୍ରେଣୀଟି ଶେଷକୁ ତା'ର ରାଜନୈତିକ ପ୍ରଭୁତ୍କୁ ହାପନ କରିଥାଏ । ଏବଂ ଏହି ଶ୍ରେଣୀଟି ଯତି ଇତିହାସରେ ଶେଷକୁ ତା'ର ପ୍ରଭୁତ୍କାରୀ ଅବସାନକୁ ହରାଇ

<sup>\*</sup> ตเଇ๋ กเต์อุ , *"Capital*", Vol. I, p. 703. \*\**Ibid* 

ବସେ , ତେବେ ଭାଚ୍ଚନୈତିକ ଶକ୍ତି ଅନିବାର୍ୟ ଭାବେ ଅନ୍ୟ ଶ୍ରେଣୀ ହାତକୁ ଗ୍ରଲିସାଏ , ଯିଏକି ସମାଜର ପରିପକ୍ ଅର୍ଥନୈତିକ ଆବଶ୍ୟକତା ଦୃଷିର୍ତ୍ତ ହେଉଛି ପ୍ରଗତିଶୀକ ।

ବଳପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ନିର୍ଭରଶୀଳ ଏବଂ ଅର୍ଥନୈତିକ ଅବସାରାଜି ମଧ୍ୟର୍ବ ଜାତ ବୋଲି ଉଲ୍ଲେଖ କଲ୍ଲବେଳେ ସାମାଜିକ ବିକାଶରେ ଏହାର ଭୂମିକାକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କଲେ ଚଳିବ ନାହିଁ । ଠିକ୍ ଏହିପରି , ସାମାଜିକ ପ୍ପଞରାଜି ପୂତି ବିପରୀତ ଦୃଷିକୋଣ ମଧ୍ୟ ଅଣଦ୍ୟୁବାଦୀ ।

ବଳପ୍ରୟୋଗ ତର୍ର୍ ପ୍ରବ୍ତାମାନେ ସାମାଜିକ ବିକାଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହାକୁ ମୁଖ୍ୟ କାରଣ ବୋଇି ବିଗ୍ର କଲବେଳେ, ଆଉ କେତେକ ଅଛବି, ଯେଉଁମାନେ ବଳପ୍ରଯୋଗକୁ ସଂପୂର୍ଶ ଅମଙ୍ଗଳ ରୂପେ ଦେଖଡି ଏବଂ ସବୁମତେ ଚାକୁ ବର୍ଜନ କରିବା ଉଚିଚ ବୋଲି କହବି । ଏହି ମତଗୁଡ଼ିକ ବିଶେଷ ରୂପ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ । "ହିଂସା ଦ୍ୱାରା ଅଶୁଭର ଅପ୍ରତିରୋଧ" – ଏହା ହେଉଛି ଏକ ବିମୂର୍ଭ ନୈତିକ ନୀତି, କୈନ ଧର୍ମ ଭକି କେତେକ ଧର୍ମ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଷ୍ରିତ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ – ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କୁ ହିଂସା କରିବାରୁ ବିରତ ରୃହ; ରାଜନୈତିକ ସଂଗ୍ରାମରେ ବଳପ୍ରଯୋଗ ବର୍ଜନ ଯେଥା, ମହାତ୍ମା ଗାନ୍ଧୀଙ୍କ ଶିକ୍ଷାରେ ଅହିଂସା ନୀତି); "ଖାଭି ଗଣତବ" ଏବଂ "ଅଖଷ ସ୍ୱାଧୀନତା" ଆଦି କଢନାବିଳାସୀ ଚିତା ପଛରେ ରହିଛି ଏତାଦୃଶ ମତାମତସମହ ।

କେବଳ ବିପୁବୀ କ୍ରିୟାକଳାପ ପ୍ରତି ପ୍ରୟୋଗ କରି ବଳପ୍ରୟୋଗର ସମସ୍ୟାଟିକୁ ଯଦି ଚା'ର ସମୟ ଚାସଣ୍ଠ ଦିଗରୁ ବିଗ୍ତର କରା ନଯାଏ , ଚେବେ ତା'ର କେତେକ କୁରୁତ୍ପୁର୍ଷ ଦିଗକୁ ବୈଜ୍ଞାନିକ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇ ପାରେ । ଐତିହାସିକ ବକ୍ଷ୍ମବାଦ ଅନୁଯାଘୀ ସାମାକିକ ହିଂସା ହେଉଛି ଶୋଷକ ସମାକର ଅନିବାର୍ଣ୍ଣ ଯୁକ୍ତିସନ୍ତ ଫଳ । ଶ୍ରେଣୀସମୂହ ଏବଂ ରାଷ୍ଟ୍ର ସହିତ ଜନୁ ନେଇ ବଜପ୍ରୟୋଗ ସାମାକିକ ସଂପର୍କରାକି ଏବଂ ରାଜନୈତିକ ଜୀବନର ଏକ ଅବିଜେଦ ଅଙ୍କରେ ପରିଶତ ହୋଇଛି । ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମାଲିକାନା ଏବଂ ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା ମଶିଷର ଶୋଷଶ ମଧ୍ୟରେ ଶୋଷକ ଶ୍ରେଣୀ ଦ୍ୱାରା ଅନୁସୃତ ବଳପ୍ରୟୋଗ ନିର୍ବିଷ୍ଣ ସାମାକିକ ସଂପର୍କରାଳିକୁ ସଂରକ୍ଷିତ କରିବାରେ ମୁଖ୍ୟ ଉପାୟରେ ପରିଶତ ହୋଇଥାଏ । ସ୍ୱଦେଶର ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଦେଶର ଶୋଷିତ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ବିରୁହରେ ବଳପ୍ରୟୋଗ ନକରି ଦାସମାଲିକ ଏବଂ ସାମତ ପ୍ରଭୁମାନେ କେବେହେଲେ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରଭୁତ୍କୁ ଜାହିର କରି ପାରି ନଥାନ୍ତେ । ପୁର୍ଭିବାଦୀ ବ୍ୟବସା ବି ହିଂସା ବିନା ତିଷି ପାରି ନଥାନ୍ତା ।

ତେଣ୍ର କରି ବଳପ୍ରୟୋଗ ପ୍ରତି ଦ୍ୟୁବାଦ ଏକ ସୁନିହିଁଷ୍ଟ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ପୋଷଣ କରିଥାଏ । ଏହା ଦ୍ୱିବିଧ ଭୂମିକା ପାଜନ କରିଥାଏ – ଏହା ଯଦି ଏକ ଅତିପୁର୍ଚ୍ଚଣା ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସାକୁ ସଂରକ୍ଷିତ କରିବା ଦିଗରେ ଭଦିଷ୍ଟ ହୁଏ , ତେବେ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଜ ହେବ ଏବଂ ଯଦି ସେ ଅତିପୁର୍ଚ୍ଚଣା ବ୍ୟବସ୍ଥାର ଭଜ୍ଜେଦର ଉପାୟ ହିସାବରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରେ , ନୂଆ ସମାଜର ବିଜୟକୁ ସଫଳ କରେ , ତେବେ ତାହା ହେବ ବିପୁବାତ୍ମକ । ତେବେ ବିପୁବାତ୍ମକ ବଳପ୍ରୟୋଗ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ କାହିଁକି ? ପ୍ରଥମତଃ, ଆମେ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିବାର କଥା ସେ, ସ୍ପଦ ଶ୍ରେଶୀ ସଂଗ୍ରାମ, ଯିଏକି ହେଉଛି ବୈରିତ୍ୟସଂପନ୍ନ ଗଢ଼ଶଗୁଡ଼ିକର ନିୟମାନୁଗ ବିକାଶ, ବାଞବରେ ବଳପ୍ରଯୋଗ ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ନିର୍ଯାତିତ ଶ୍ରେଶୀମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଏହା ହେଉଛି ଉପୀଢ଼ନ ଏବଂ ଶୋଷଶ ଶାସନ ପ୍ରତି ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ବୋଲି ସଂପୃର୍ଶ ବୋଧଗମ୍ୟ । ବିପ୍ରୁବ ହେଉଛି ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ରୂପ ଏବଂ ବୈରିତ୍ୟସଂପନ୍ ସମାଢରେ ସର୍ବଦା ବିଦ୍ୟମାନ ଉପୀଡ଼ିତ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଶାସକ ଶ୍ରେଶୀମାନଙ୍କର ବଳପ୍ରଯୋଗ ପ୍ରତି ପ୍ରତିରୋଧକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ତେଣୁ କରି ବିପୁବ ବଳପ୍ରଯୋଗକୁ ଜନୁ ଦିଏ ନାହିଁ, ବରଂ ଏହାର ନୂତନ ରୂପକୁ – ବିପୁବୀ ବଳପ୍ରଯୋଗକୁ ଜନୁ ଦେଇଥାଏ ।

ଦିତୀୟତଃ, ବିପୁବୀ କ୍ରିୟାର ଇକ୍ଷ୍ୟରାକି ହିସାବରେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମାଇିକାନାର ଅର୍ଥନୈତିକ ସଂପର୍କସମୂହ, ଷୋଷଶ ଏବଂ ରାଜନୈତିକ କ୍ଷମତା ନିର୍ଦିଷ ରାଜନୈତିକ ସାଂଗଠନିକ ରୂପରେ ପ୍ରତିଷିତ (ରାଷ୍ଟ୍ର, ଆଇନ୍), ଯିଏକି ଷକ୍ତିଶାଳୀ ଭୌତିକ ଶକ୍ତିରାକି ଉପରେ (ସୈନ୍ୟବାହିନୀ, ପୁଇିସ୍, ଗୋଇନ୍ଦା ବିରାଗ, ନ୍ୟାୟାକ୍ୟ, ଅମଲତାହିକ ସବ୍ଧ ନିର୍ଭରଶୀଳ । ତେଣୁ କରି ବିପୁବୀ ଶ୍ରେଶୀକୁ ରାଷ୍ଟ୍ର ଦ୍ୱାରା ସଂଗଠିତ ଶୋଷକ ଶ୍ରେଶୀମାନଙ୍କର ପ୍ରତିରୋଧକୁ ଅତିହମ କରିବାକୁ ପଡ଼େ ଏବଂ ଶୋଷକ ଶ୍ରେଶୀମାନଙ୍କର ବଳପ୍ରୟୋଗ ବିରୁଦ୍ଧରେ ବଳପ୍ରଯୋଗ କରିବାକୁ ବାଧ୍ୟ ହୁଏ । ଏହା ବିଷେଷ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ସଶସ ଅଲ୍ୟୁଡ୍ଥାନ ମଧ୍ୟରେ, ପ୍ରତିବିପୁବୀମାନଙ୍କୁ ରିରଫ୍ କରିବା, ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପରିର ଭଜେଦ ଏବଂ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ରାଷ୍ଣ୍ୟ ପ୍ରତିଷାନଗୃଡ଼ିକର ଭଜେଦ ମଧ୍ୟରେ ।

ତୃତୀୟତଃ, ବିପୁବୀ ବଳପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ଅପରିହାର୍ୟ, କାରଣ ସର୍ବହରାର ରାଜନୈତିକ ପ୍ରରୁତ୍ର ପ୍ରତିଷା ଅର୍ଥ ନୁହେଁ ଖ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ଅବସାନ । ଏହା ଅନ୍ୟ ରୂପରେ ଆଗେଇ ଗ୍ଲେ । ଉତ୍ଖାତ ଶ୍ରେଣୀମାନେ ଅନେକ ସମୟରେ ଅତ୍ୟତ ଚୀବ୍ର ରୂପରେ, ଯଥା, ଗୃହଯୁହ, ପ୍ରତିବିପୁବୀ ଷଡ଼ସନ୍ଧ, ଧିଂସମୂଳକ ଅବର୍ଘାତୀ କାର୍ଯ, ଧିଂସାତ୍ମକ କ୍ରିୟା ଆଦି ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରତିରୋଧ ଚଳାନ୍ତି । ପୁଞ୍ଜିବାଦରୁ ସମାଜବାଦକୁ ଉରରଣ କାଳରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀକୁ ସମାକର ରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ନେତୃତ୍କୁ ପ୍ରୟୋଗ କରିବାକୁ ପଡ଼େ, ଅର୍ଥାଚ୍, ତା'ର ନିକସ୍, ସର୍ବହରା ଏକନାୟକତ୍କୁ ପ୍ରତିଷା କରିବାକୁ ହୁଏ । ଏହାର ଅନ୍ୟତମ କାର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି ବିପୁବୀ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ବଳକୁ ଉତ୍ଖାତ ଷୋଷକ ଶ୍ରେଣୀମାନଙ୍କ ବିରୁହରେ ପ୍ରୟୋଗ କରିବା । ସେହେତୁ ବିପ୍ରବୀ ବଳପ୍ରଯୋଗ ଏକ ନଗଣ୍ୟ ଷୋଷକ ସଂଖ୍ୟାଇଗୁଙ୍କ ବିରୁହରେ, ବୈଷଣିକ ତଥା ଆତ୍ମିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଏବଂ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ବ୍ୟାପକତମ ଅଂଶର ଅଧିକାର ତଥା ସ୍ୱାଧୀନତାର ଅପହରଣକାରୀଙ୍କ ବିରୁହରେ ପ୍ରଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ, ତେଶୁ ଏହା ରାଜନୈତିକ ତଥା ନୈତିକତା ଦିଗରୁ ନ୍ୟାଯସଂଗତ ।

ଏଠାରେ ଗୁର୍ଚ୍ଚତ୍ ଦେବାର କଥା ଯେ , ସାଧାରଣ ଭାବେ ବିପୁବ ଭଳି , ସର୍ବହରା

୨୦୩

ଏକନାୟକତ୍ ବଳପ୍ରୟୋଗ ଦ୍ୱାରା କୌଶସିମତେ ନିଶେଷ ହୋଇ ଯାଏ ନାହିଁ ଏବଂ କେବଳ ସେଚିକିରେ ପରିଶତ ହୁଏ ନାହିଁ । ଲେନିନ୍ ଲେଖିଥିଲେ, "ସର୍ବହରା ଏକନାୟକତ୍ ଶୋଷକମାନଙ୍କ ବିରୁହରେ କେବଳ ବଳପ୍ରୟୋଗ ନୁହେଁ, ଏପରିକି ମୁଖ୍ୟତଃ ବଳପ୍ରୟୋଗ ନୁହେଁ ।"\* ଏହାର ମୁଖ୍ୟ ଇକ୍ଷ୍ୟରାଜି ହେଉଛି ସ୍ଢନଶୀକ : ସମାଢବାଦୀ ଭିରି ଉପରେ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କର ସମସ୍ତ ବ୍ୟବସାଟାକୁ ମୌକିକ ଭାବେ ପୁନର୍ଗଠିତ କରିବା, କୃଷକ ଜନସାଧାରଣ ଏବଂ ସମଗ୍ର ଢନତାକୁ ସମାଢବାଦୀ ନିର୍ମାଣ ମଧ୍ୟକୁ ଟାଣି ଆଣିବା ଏବଂ ଅକ୍ତିମ ଗଣତୱର ଭିରି ସାପନ କରିବା ।

ଏହି ଭାବେ, ସଂଗତ ଅର୍ଥନୈତିକ ଅବସାରାଳି ମଧ୍ୟରେ ବଳପ୍ରୟୋଗଟା ୟୁକ୍ତିସଙ୍ଗତ ଏବଂ ନ୍ୟାୟପୂର୍ଷ ବୋଇି ପ୍ରମାଶିତ ହୋଇଛି । ବୈପୁବିକ ବଳପ୍ରୟୋଗର ରୂପରାଶି ଏବଂ ତୀବ୍ରତା, ଅବଶ୍ୟ, ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ହୁଏ ଉତ୍ଖାତ ଶୋଷକ ଶ୍ରେଶୀସମୂହ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଣ ପ୍ରତିରୋଧର ପବ୍ଧତିସମୂହ ଏବଂ ଶ୍ରେଶୀ ସଂଗ୍ରାମର ବିଶେଷ ଅବସାରାକି ଅନୁଯାୟୀ । କ୍ଷମତା ପାଇଁ ଇଡ଼େଇରେ ସନ୍ଧାବ୍ୟ ସମସ୍ତ ପବ୍ଧତିର ଭେରୟ ଶାଚିପୂର୍ଷ ଏବଂ ଅଶାନ୍ତିପୂର୍ଷ) ଉପଯୋଗକୁ ସମର୍ଥନ କଶାଇଲ ବେଳେ ବୈଜ୍ଞାନିକ କମ୍ୟୁନିକମ୍ର ପ୍ରତିଷାତାବୃହ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀ ପକ୍ଷରେ ସମାକବାଦୀ ବିପୁବକୁ ଶାନ୍ତିପୂର୍ଷ ଉପାୟରେ ସଂପନ୍ନ କରିବାଟା ଶ୍ରେୟସର ବୋଲି ଗୁରୁତ୍ ଦେଇ କହିଛଚି । ମାର୍କସ୍ ଭେଝିଛଚି, "ପ୍ରରୁର ଯେଉଁଠି ଲକ୍ଷ୍ୟ ଆଡ଼କୁ ଆଉରି ଅଧିକ ଚଞ୍ଚକ ଏବଂ ଆଉରି ନିର୍ବତ ଭାବେ ଆଗେଇ ନିଏ, ସେଠାରେ ଅଭ୍ୟୁତ୍ଥାନଟା ହେଉଛି ପାଗକାମୀ ।"\*\* ଭେନିନ୍ ମଧ୍ୟ ଏତାଦୃଶ ମତ ପ୍ରକାଶ କରି ଲେଖିଛଚି, "ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ, ଅବଶ୍ୟ, ଶାତିପୂର୍ଷ ଭାବେ କ୍ଷମତା ଦଖଇ କରିବାକୁ ଶ୍ରେୟ ବିବେଚନା କରିବ ।"

ଏବେ ଶାଡିପୂର୍ଷ ଭାବେ ବିପୁବର ବିକାଶ ପାଇଁ ଅନୁକୂଳ ଅବସାରାଜି ବିରାଜିତ । କିନ୍ତ ଏହି ଏକମାତ୍ର ପଥଟି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରିଲେ, ହୁଏତ, ଅବ୍ଦ୍ଦମୂଳକ ଏବଂ ଭ୍ରାଡିଜନକ ହେବ । ଏପରିକି ଯେଉଁଠି ସମାଜବାଦକୁ ଶାଡିପୂର୍ଏ ଉରରଣର ସମ୍ଭାବନା ଇହିଛି, ସେଠାରେ ଏହାହିଁ ବାଧ୍ୟତାମୂଳକ ବା ଏକମାତ୍ର ପଥ ନୁହେଁ, କାରଣ ଏହା ନିର୍ଭର କରେ ସେ ଦେଶର ବିଶେଷ ଅବସାରାଜି ଉପରେ । ଶାଡିପୂର୍ଏ ଉରରଣ ମଧ୍ୟ ଦ୍ଦ୍ ଆଉ ସଂଗ୍ରାମରେ ଭରପୂର ଏବଂ ଏକର୍ଟିଆ-ବୁକୁଆ ପ୍ରତିକିୟା ପକ୍ଷରୁ ତୁମୂଳ ପ୍ରତିରୋଧ ତଥା ବିରୋଧର ସମ୍ମୂଖୀନ ହୁଏ । ଏହା ମଧ୍ୟ ଏକାଡ ଭାବେ ଏକ ଅହିଂସ

\* ଭୁାଦିମିର୍ ଇଲିଚ୍ ଲେନିନ୍, "ମହାରୟ", ସଂକଳିତ ରଚନାବଳୀ, ମସୋ, ୧୯୬୫, ୨୯ଶ ଖଷ୍ଠ, ପୃ:୪୧୯ ।

\*\*K. Marx and F. Engels, Collected Works, Vol. 4, p. 264. \*\*\*V.1. Lenin, "A Retrograde Trend in Russian Social-Democracy", Collected Works, Vol. 4, Moscow, 1964, p. 276.

908

ଭରରଣ ନହେଁ । ସମାଜବାଦକୁ ଶାନ୍ତିପୂର୍ଷ ଭରରଣ ସହିତ ବଳପ୍ରଯୋଗ ଏବଂ ବର୍କୁଆଜି ଉପରେ ଶମିକ ଶେଶୀର ନିୟବଣ ବିଭିନ୍ନ ଧରଣର ଦମନର ରୂପ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ । ବଳପ୍ରୟୋଗ ପ୍ରତି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦ ଏକ ବିଶେଷ ଭାବେ ଏାଚିହାସିକ ଦବିକୋଣ ଗହଣ କରେ ବୋଲି ଆମେ ଦେଖିବାକୁ ପାଇଲେ । ତେଣୁ କରି ମହାତ୍ମା ଗାନ୍ଧୀଙ୍କର ଅହିଂସ ମତବାଦର ଏକପାଖିଆ ଅନ୍ଶୀଳନ କରିବା ଇଚିତ ନହେଁ । ଏହା ଏପରି ଏକ ଅହିଂସା ନୀତି ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ଯହାରା କୌଣସି ଜୀବତ ପ୍ରାଣୀ ପ୍ତି ଚିତା, ବାକ୍ୟ ବା କାର୍ଯ ଦାରା କୌଣସି ଅନିଷ କରିବାକୁ ମନା । ଏହି ନୀତିଟା ସଂପୂର୍ଷ ବିମୂର୍ର ଏବଂ ଅପ୍ରଯୋଜ୍ୟ, ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଏକ ଶୋଷଣଯୁକ୍ତ ସମାଜର ବାଷବତା ପ୍ତି, ବୈରିତାପ୍ର ଶ୍ରେଶୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ, ନିର୍ଯାତିତ ଏବଂ ନିର୍ଯାତକ କାଡିମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ପୂଡି ପ୍ରୋକ୍ୟ ନୃହେଁ । ବୈରିତାସଂପନ୍କ ସମାଜରେ ଶ୍ୱେଣୀ ସଂଗାମକୁ କଂଶ ଏଡ଼େଇ ଦେଇ ହେବ ? ନିୱୟ ନ୍ହେଁ । ଶେଣୀ ସଂଗାମ ହେଉଛି ବ୍ୟତିଗତ ମାଇିକାନା ଏବଂ ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା ମଶିଷର ଶୋଷଣ ଉପରେ ପତିଷିତ ସମାଜର ଅଞିତ ଏବଂ ବିକାଶର ଏକ ବସ୍ଥୁଗତ ନିୟମ, ଏବଂ ତା ଅର୍ଥ ହେଇଛି ହିଂସା ବିଭିନ୍ନ ରୂପରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇବ ସେଠାରେ । ଏହା ମଧ୍ୟ ଜାତୀୟ ମୃକ୍ତି ଏବ• ଉପନିବେଶବାଦର ଅବସାନ ପାଇଁ ସାମ୍ରାଚ୍ୟବାଦ ବିରୁହରେ ଜାତିମାନଙ୍କ ସଂଗ୍ରାମ ପ୍ରତି ପଯୋକ୍ୟ । ବିପୁବାତ୍ମକ ବଢପ୍ୟୋଗ ଏଭକି ସାମାଚିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ଏକ ବିରାଟ ଭମିକା ପାଳନ କରିଥାଏ ।

ଏହା ଅର୍ଥ କଂଶ ଏଇଆ ସେ, ରାହ୍ଧାଙ୍କର ଅହିଂସ ଚିତ୍ତାଧାରାରେ ତେବେ କୌଣସି ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ଆଧୟ ନାହିଁ? ନା, ତାନୁହେଁ । କାରଶ, ମହାତ୍ମା ରାହ୍ଧୀ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ, "କେବଳ ଅହିଂସା ଦ୍ୱାରା ହିଁ ମାନବ ସମାଜ ହିଂସାକୁ ଦୂର କରି ପାରିବ ।"<sup>\*</sup> ଏବଂ ଆମ ଯୁଗରେ ମଧ୍ୟ ଏହି ଚିତ୍ତାଧାରାଟିର ପ୍ରଗତିଶୀଳ ତାହର୍ଯ ରହିଛି, ସର୍ବୋପରି ରାଷ୍ଟ୍ର ରାଷ୍ଟ୍ର ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ଷେତ୍ରରେ । ଅହିଂସା ବୋଇଲେ, ବାହ୍ତବତା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଯାହା ବୁଝାଯାଏ, ଆନ୍ତର୍କାଚିକ ଷେତ୍ରରେ ସଂପର୍କ ଷେତ୍ରରେ ବଳପ୍ରୁଯୋଗ ବର୍ଜନ, ଯୁହର ନିଷିଦ୍ଧକରଣ, ଶାନ୍ତିପୂର୍ଷ ସହାବସ୍ଥାନ ଏବଂ ଶାନ୍ତିପୁର୍ଷ ଆରଃରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ସଂପର୍କ ନୀତିର ପ୍ରତିଷା । ତେଣୁ ରାହ୍ଧାବାଦୀ ଅହିଂସ ଚିତ୍ତାଧାରା କାଚି କାତି ମଧ୍ୟରେ ମୈତ୍ରୀକୁ ଷକ୍ତିଶାଳୀ କରିବା, ପାରସରିକ ସମ୍ଚାନ ନ୍ୟାୟପୂର୍ଷ ଆରଃରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ସଂପର୍କ ଅଣହଞ୍ଚକ୍ଷେପ ଏବଂ ସମସ୍ତ ପ୍ରକାରର ସଂଗର୍ଧର ଆକାପ ଆରହଚନା କରିଆରେ ସମାଧାନର ନୀଚିର ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ ।

ତେଣ୍ରୁ, ଇତିହାସରେ ବଳପ୍ରୟୋଗର ଭୂମିକାକୁ ବିମୂର୍ର ବୋଲି ବିଘ୍ର କରାଯାଇ ନପାରେ । ଆମର ଏହି ପାରମାଣବିକ ଏବଂ ନିଉତ୍ରନ୍ ବମ୍ ଯୁଗରେ ଆଡଃରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ

<sup>\*</sup> ଗାହୀ, "ମୋର କାବନ", ମସୋ, ପ୍ରଗତି ପ୍ରକାଶନ, ୧୯୬୯, ପୃ:୫୬୮ ।

ସମସ୍ୟାବଳୀକୁ ଅଷଶସର ଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସମାଧାନ କରିବାକୁ ଚେଷା କରିବାଟା ମଣିଷ ଜାତି ପକ୍ଷରେ ଅତୀବ ଅନିଷକର । କିନ୍ତୁ ବୈରିତାସଂପନ୍ ସାମାଜିକ-ଅର୍ଥନୈତିକ ଗଠନସମ୍ହରେ ଦୃନ୍ଦବାଦରେ ବଳପ୍ରୟୋଗ ହେଇଛି ଏକ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ କାରଣ ।

ସମାଚ୍ଚବାଦ ଅଧୀନରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ସାମାଚ୍ଚିକ ଦ୍ୱଯ୍ବାଦ ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ଭିନ୍ନ ରୂପ ଧାରଣ କରିଥାଏ ।

#### ୭ – ସମାକବାଦର ବିକାଶମୂଳକ ଦ୍ୱହ୍ୱବାଦ

ସର୍ବହର। ବିପୁବର ବିକୟ ଏବଂ ସମାଜବାଦୀ ସାମାଳିକ ସଂପର୍କରାଳିର ଦୃଡ଼ୀକରଣ ଫଳରେ ଦ୍ୱୁବାଦର ସାଧାରଣ ନିୟମସମୂହ ନିକଳୁ ପ୍ରକଟିତ କରୁଥିବା ପହତିରେ ଏକ ମୌଳିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆସେ । ବୁକୁଁଆ ସମାଜର ବହୁ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ବୈଶିଷ୍ୟ ଏବେ ଇତିହାସ ମଧ୍ୟରେ ଆଶ୍ରୟ ନେଇଣି – ଯଥା, ସାମାଳିକ ବୈରିତା, ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ଏବଂ ସଂଘର୍ଷପୂର୍ଭ ଏବଂ ସୁତଃଷ୍ଟୂର୍ର ବିକାଶ ।

ସମାଜବାଦର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଏବଂ ଦୃଢ଼ୀକରଣ ଐତିହାସିକ କ୍ରିୟାର କର୍ଭା ହିସାବରେ ବ୍ୟାପକ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଭୂମିକାକୁ ବିପୁଳ ଭାବେ ବୃହି କରିଛି । ସାମାଜିକ ଦ୍ୟୁବାଦର କାର୍ଣ୍ଣକାରିତାରେ ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ନୂଆ ଏକ ପର୍ଣ୍ଣାୟ ଦେଖା ଦେଇଛି । ଶ୍ରମକୀବୀ ଜନସାଧାରଣ , କମ୍ୟୁନିଷ ପାର୍ଚିର ନେତୃତ୍ରେ ଶ୍ରମିକ ଶେଶୀ ଦ୍ୱାରା ପରିଗ୍ଲକିତ ହୋଇ , ସଚେତନ ଭାବେ ଯୋଜନା ଭିରିରେ , ସାମାଜିକ ବାଷବତାର ନୂଆ ଏକ ରୂପ – କମ୍ୟୁନିଷ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କରାକି ଗଠନ କରୁଛବି ବସ୍ଥଗତ ନିୟମରାକିକୁ ଉପଯୋଗ କରି । ପୂଞ୍ଜିବାଦରୁ ସମାଜବାଦକୁ ଉରରଣ ମୌଳିକ ଭାବେ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କକୁ ରୂପାତରିତ କରୁଛି ଏବଂ ସାମାଜିକ ବିକାଶର ନୂତନ ଗ୍ଳିକା ଶକ୍ତି ଏବଂ ଉଦ୍ଦମୂହ ସୃଷ୍ଟି କରୁଛି ଏବଂ ସାମାଜିକ ଅଗ୍ରଗତିର ଧରଣକୁ ପରିବର୍ଭିତ କରି ଦେଉଛି ।

ସମାକବାଦ ହେଉଛି କମ୍ୟୁନିଷ ଗଢ଼ଶର ପ୍ରଥମ ପର୍ୟାୟ । ସୋରିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ ଏକ ବିକଶିତ ସମାକବାଦୀ ସମାଜ, କମ୍ୟୁନିକମ୍ ପଥରେ ଏକ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ, ନିୟମାନୁଗ ପର୍ୟାୟ ଗଠନ କରିଛି । ଏହି ସମାଜ ସଂପର୍କରେ ସୋରିଏତ୍ ସମ୍ବିଧାନରେ ନିମ୍ନିକିଷିତ ବର୍ଷନାଟି ରହିଛି : "ଏହି ପର୍ୟାୟରେ, ସମାଜବାଦ ଯେତେବେଳେ ତା'ର ନିକସ୍ ଭିଭି ଉପରେ ଗଢ଼ି ଉଠୁଛି, ସେତେବେଳେ ନୂଆ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ସ୍କୁନଶୀଳ ଶକ୍ତିସମୂହ ଏବଂ ସମାକବାଦୀ ଜୀବନ ପହତିର ସୁବିଧା ସୁଯୋଗସମୂହ ଜ୍ରମଶଃ ଅଧିକନ୍ତ ଅଧିକ ସୁଷଷ ହୋଇ ଉଠୁଛି, ଏବଂ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀ ଅଧିକତର ଭାବେ ସେମାନଙ୍କ ବିପୁଦୀ ସାଫଲ୍ୟରାଜିର ଫଳକୁ ବ୍ୟାପକ ଉପଭୋଗ କରୁଛଡି ।

"ଏହି ସମାଳରେ ଶତିଶାଳୀ ଉହାଦିକା ଶତିସମୂହ, ପ୍ରଗତିଶୀଳ ବିଞ୍ଚାନ ଏବ• କଳା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି, ଜନସାଧାରଣଙ୍କ କଲ୍ୟାଣରେ ଜ୍ମଗଃ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଘଟି ଘୁଲିଛି,

१०୬

ବ୍ୟକ୍ତିର ସର୍ବବିଧ ବିକାଶ ପାଇଁ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଅନୁଜୁଳ ଅବସାସବୁ ଯୋଗାଇ ଦିଆ ଯାଉଛି ।

"ଏ ହେଉଛି ପରିପକ୍ ସମାଜବାଦୀ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କଯୁକ୍ତ ଏକ ସମାଜ ଏବଂ ଏଥିରେ ସମଞ ଶ୍ରେଣୀ ତଥା ସାମାଜିକ ଞରଜୁ ଏକତ୍ର କରିବା ଏବଂ ସମଞ ଜାତି ତଥା ଅଧିକାତିମାନଙ୍କର ନ୍ୟାୟସଂଗତ ଏବଂ ବାତ୍ତବ ସାମ୍ୟ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ଭ୍ରାତୃପ୍ରତିମ ସହଯୋଗର ଭିରି ଉପରେ ନୂଆ ଏକ ଐତିହାସିକ ଜନଗୋଷୀ – ସୋଭିଏତ୍ ଜନସାଧାରଣ ସୃଷ୍ଠି ହୋଇଛଡି ।

"ଏ ସମାଜ ହେଉଛି ଉଚ୍ଚ ସାଂଗଠନିକ ଦକ୍ଷତା , ଭାବାଦର୍ଶଗତ ଅଙ୍ଗୀକାର , ଏବ• ଦେଶପ୍ରେମୀ ଆତର୍ଜାତିକତାବାଦୀ ଶ୍ରମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଚେତନା ସଂପନ୍ ।

"ଏ ହେଉଛି ଏଉକି ଏକ ସମାକ, ଯେଉଁଠି କାବନର ନିୟମ ହେଉଛି ପ୍ରତ୍ୟେକର ଶୁଭ ପାଇଁ ସମଷଙ୍କର ତିତ୍ତା, ସମଷଙ୍କର ଶୁଭ ପାଇଁ ପ୍ରତ୍ୟେକର ତିତ୍ତା ।

"ଏ ସମାକ ହେଉଛି ପ୍ରକୃତ ଗଶତାବ୍ଧିକ ସମାକ, ଯେଉଁଥିରେ ରାକନୈତିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ସମତ୍ତ ସର୍ବସାଧାରଣ ବ୍ୟାପାରର ଫଳପ୍ରଦ ପରିଗ୍ୱକନା, ରାଷ୍ଟ୍ର ପରିଗ୍ୱକନାରେ କ୍ଷମକୀବୀ କନସାଧାରଣକର ଅଧିକ ସକ୍ରିୟ ଅଂଶଗ୍ରହଣ, ନାଗରିକମାନକର ସମାକ ପ୍ରତି ବାଧ୍ୟବାଧକତା ଏବଂ ଦାରିତ୍ ସହିତ ସେମାନକର ପ୍ରକୃତ ଅଧିକାର ତଥା ସ୍ୱାଧ୍ୟୀନତାକୁ ଏକତ୍ କରିବାକୁ ସ୍ତନିହିତ କରିଥାଏ ।"\*

ସୋରିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ କ୍ରମଷଃ ସେହି ବିରାଟ ଇକ୍ଷ୍ୟ, କମ୍ୟୁନିଷ ସମାକ ନିର୍ମାଣ ଆଡ଼କୁ ଆତ୍ମବିଶ୍ୱାସର ସହିତ ଆଗେଇ ଗ୍ଲିଜି । ଏ ସମାକରେ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀ କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ଭୂମିକା ପାଳନ କର୍ଛି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ ବଢ଼ିବାରେ ଇଗିଛି । ବର୍ତ୍ତମାନ ସୋରିଏଚ୍ ୟୁନିଅନ୍ର ଅଛବି ୮ କୋଟି ଶିକ-ଶ୍ରମିକ । ସେମାନେ ହେଇଛଡି ଏ ଦେଶର ଲଭପ୍ରଦ ଭାବେ ନିଯୁନ୍ତ କନସଂଖ୍ୟାର ଦୂଇ ତୃତୀୟାଂଶ । ଆଧୁନିକ ଶୁନିକମାନଙ୍କର ଶ୍ରମ ଚରିତ୍ରରେ ପରିବର୍ଭନ ଘଟି ଗ୍ଲିଛି ଏବଂ ତାହା ଅଧିକତର ଭାବେ ବୌହିକ ଆଧେୟରେ ପୂର୍ଷ ହେବାକୁ ଲଗିଛି । ଏବେ ଶତକଢ଼ା ୭୫ ଭାଗ ଶ୍ରମିକ ହେଉଛଡି ମାଧ୍ୟମିକ ସେଂପୂର୍ଷ ବା ଅସଂପୂର୍ଷ) ଏବଂ ଉଚ୍ଚତର ଶିକ୍ଷାର ଅଧିକାରା । କୋଠଖମାରର ଗ୍ରଷୀମାନଙ୍କ କୀବନରେ ମଧ୍ୟ ଗରୀର ପରିବର୍ଭନମାନ ଆସୁଛି ଏବଂ ସେମାନେ କ୍ରମଶଃ ଶିକ ଶ୍ରମିକମାନଙ୍କର ନିକଟବର୍ରୀ ହୋଇ ଆସୁଛଡି । ଗ୍ରଷୀମାନଙ୍କର ସାଂସୃତିକ ଷର ମଧ୍ୟ ଭନ୍ତ ହେବାରେ ଲଗିଛି । ଗତ ଦଶ ବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ମାଧ୍ୟମିକ ଶିକ୍ଷାଧାରୀ ସେଂପୂର୍ଷ ବା ଅସଂପୂର୍ଷ) ଏବଂ ଉଚ୍ଚ ଶିକ୍ଷାଧାରୀ ଗ୍ରଷୀମାନଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା

<sup>\*</sup>Constitution (Fundamental Law) of the Union of Soviet Socialist Republics, Novosti Press Agency Publishing House, Moscow, 1977, p.p. 13-14.

ଶତକଡ଼ା ୩୯ରୁ ପ୍ରାୟ ୬୦ ଭାଗକୁ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଛି । ବୃଦ୍ଧିକାବୀମାନଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ ଦୁତ ଭାବେ ଏ ଦେଶରେ ବୃଦ୍ଧି ପାଇବାରେ ଲଗିଛି । ସଂପ୍ରତି ଏ ଦେଶର ପ୍ରତି ଗ୍ୱରି ଜଣରେ ଜଣେ ଶ୍ରମିକ ମାନସିକ କାର୍ଥ କରେ । ବୈଷୟିକ ଭସାଦନ କ୍ଷେତ୍ର ସମେତ, ସାମାଜିକ ଜୀବନରେ ବୁଢିଜୀବୀମାନେ ଅଧିକତର ଭୂମିକା ପାଜନ କରୁଛଡି ।

ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଇକ୍ଷ ଇକ୍ଷ ଛମିକ ଓ କୋଠର୍ୟଶୀମାନଙ୍କ ସୃକନଶୀକ କାର୍ୟ ସହିତ ଦୈହିକ ତଥା ମାନସିକ କାର୍ୟ ମିଶି ଯାଇଛି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଅନେକ ହେଇଛଡି ନୂଆ ନୂଆ ଭାବନା ପ୍ରଦାନକାରୀ, ଉଦ୍ଭାବକ, ପ୍ରବହ୍ଧ ଏବଂ ପୁଞ୍ଚ ରଚଯିତା, ରାଜନାତିଞ୍ଜ ଏବଂ ଜନନେତା – ପ୍ରକୃତ ଅର୍ଥରେ ସେମାନେ ଭଚ୍ଚ ବୌଦ୍ଧିକତାସଂପନ୍ନ ଏବଂ ସଂସୃତିବାନ ଭୋକ ।

ପରିପକ୍ ସମାଜ୍ରବାଦର ଏାଡିହାସିକ ପରିସର ମଧ୍ୟରେ ସମାଜର ଶ୍ରେଶୀହୀନ ଗଡ଼ଶ ମୂଖ୍ୟତଃ ନିର୍ମିତ ହେବ ।

ସୋଭିଏତ୍ ପ୍ରକାତତ୍ତସମୂହର ସଘନ ଅର୍ଥନୈତିକ ଏବଂ ସାମାଳିକ ବିକାଶ ସେସବୁର ସାବିକ ତ୍ରାନ୍ତ ଏକାଭିମୁଖିତା ପକ୍ଷରେ ସହାଯକ ହେଉଛି । ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ରେ ଏବେ କୌଣସି ପଢାତ୍ପଦ ଜାତୀୟ ଅଞ୍ଚଳ ନାହିଁ । ବିରାଟ ସାମାଳିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ପରିବର୍ଭନ, ବିଷେଷ କରି ମଧ୍ୟ ଏସୀୟ ପ୍ରଜାତତ୍ତସମୂହରେ, କିପରି ଘଟିଛି ତାହା ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଭଦାହରଣ ମଧ୍ୟରୁ ଜାଣି ହେବ : ଅବ୍ଦୋବର ବିପୁବ ପୂର୍ବର୍କ୍ସ ଯେଉଁସବୁ ଅଞ୍ଚଳରେ କୃଷକମାନଙ୍କୁ ହାଡ଼ଭଙ୍ଗା ଖଟିଶି କରିବାକୁ ପଡ଼ୁଥିଇ ସେସବୁ ଜାରାରେ ଶକ୍ତି ଏବଂ କୃଷକ ମଧ୍ୟରେ ଅନୁପାତଟା ପ୍ରତି ୧୦୦ ହେକର ହଳକରା କମିରେ ସମଗ୍ର ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ର ହାରାହାରି ଅନୁପାତର ଦୁଇ ଗୁଣ ହୋଇ ପାରିଛି । ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ରେ ପ୍ରତିଟି ଲେକର ଜାତୀୟ ମନୋଭାବ ଏବଂ ଜାତୀୟ ସମ୍ଚାନକୁ ଶ୍ରଦ୍ଧା କରାଯାଏ । ଜାତୀୟ ସଂସ୍ତିସମୂହର ପ୍ରଭୃଟନ ଏବଂ ପାରସରିକ ବିକାଶ ସୋଭିଏତ୍ ଜନସାଧାରଣ, ନୂଆ ଏକ ସାମାଜିକ ଏବଂ ଆନ୍ତର୍ଜାତିକ ଗୋଷୀଙ୍କର ସାଂସୃତିକ ବିକାଶ ଘଟାଇଛି । ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟା ଗ୍ଲିଛି ସମାନତା, ଭ୍ରାତ୍ସୁଲଭ ସହଯୋରିତା ଏବଂ ସ୍ୱାଧୀନ ଅଭିପ୍ରାୟକୁ ଭିରି କରି ।

ସମାକବାଦରେ ସାମାକିକ ସଂପର୍କରାଳି ଏବଂ ସାମାଳିକ କ୍ରିୟାକକାପର ଗୁଣଗଚ ଭାବେ ନୂତନ ଚରିତ୍ର ମଧ୍ୟ ତା'ର ବିଷେଷ ଦ୍ୟବାଦକୁ ନିର୍ହାରିତ କରୁଛି । କେବଳ ବୁକ୍ରୁଆ ସମାକର ଦ୍ୟୁବାଦ ଷେତ୍ରରେ ଯେମିତି ଘଟିଥାଏ, ଠିକ୍ ସେଇ ଭଳି ଏହା ନିହିଁଷ୍ଣ ଏବଂ କ୍ଷଣସାୟୀ ନୁହଁ । କମ୍ୟୁନିକମ୍ର ପ୍ରଥମ ପର୍ଣାୟ ହିସାବରେ ସମାକବାଦର କେବଳ ନିକସ୍ ବିଷେଷ ନିୟମବବତା ନଥାଏ, ଏହାର ଥାଏ କେତେକ ସାଧାରଣ ବୈଶିଷ୍ୟ, ଯିଏକି ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ କମ୍ୟୁନିଷ ସାମାଳିକ ଗଢ଼ଣ, ମାନବିକ ଯୋଗାଯୋଗର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ରୂପ ସହିତ ଅବିଛିନ୍ନ ।

ସାମାନ୍ଟିକ ସଂପର୍କରାଜିର ସମାଜବାଦୀ ରୂପ ସର୍ବସାଧାରଣ, କୋଠ ସଂପରି ଏବଂ

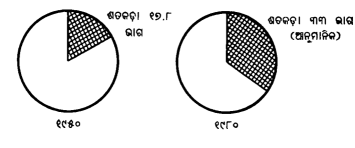
ଶତକତା ୩୩ ରାଗ/

//(ข่าคฤเกิด)///

ଶିକ୍ଟୋହାଦନ

| ซยุค     | ଶତକତା ୧୮.୨<br>////, ଭାଗ//// |  |  |
|----------|-----------------------------|--|--|
|          | <u>ଶତକତୁ</u> ।              |  |  |
| ଜନସ•ଖ୍ୟା | ୧୦.୪<br>ଭାଗ                 |  |  |

| ପୃଥିବୀର  | ସମଗ୍ରତାରେ<br>ପରିଷଦର ସ<br>ଦୁଶମାନଙ୍କର | ପାରସ୍କରିକ      | ଅର୍ଥନେ ତିକ                  |
|----------|-------------------------------------|----------------|-----------------------------|
| ସହାଁୟତା  | ପରିଷିଦର ସ                           | ଦସ୍ୟବ୍ନ -      | ସମାକବାଦୀ                    |
| 60       | ଦଶମାନଙ୍କର                           | <u>ଅଂଶ</u> (୧୯ | 'Fo)                        |
| କାତୀୟ ଆୟ |                                     |                | ଷତକଢ଼ା ୨୫ ଭାଗ<br>(ଆନୁମାନିକ) |



# ପାରସରିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ସହାୟତା ପରିଷଦ୍ର ସଦ୍ସ୍ୟବୃନ୍ଦ – ସମାକବାଦୀ ଦେଶସମୂହର ଅର୍ଥନୈତିକ ବିକାଶଁ

ପାରସରିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ସହାୟତା ପରିଷଦ ଅନ୍ତର୍ଗତ ଦେଶମାନଙ୍କର ବିଶ୍ୱ ଶିଳ୍କ ଉସାଦନରେ ଅ•ଶ

ଲେକଙ୍କର ଶୋଷଣମୁକ୍ତ ଶ୍ରମ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ଯୋକନା ଅନୁଯାୟୀ ସାମାଳିକ ଉଦ୍ଗାଦନର ଆୟୋଜନ ସମାଜବାଦୀ ଦ୍ୟ୍ବାଦର ବିଶେଷ ଚରିତ୍ରକୁ ପୂର୍ବନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାଏ ।

ଏହାର ବିଶେଷ ବୈଶିଷ୍ୟରାଜିର ଅଭର୍ଗତ ହେଉଛି, ସର୍ବୋପରି, ବୈରିତାହୀନ ସାମାନିକ ଦୃହ୍ସସମୂହ, ଯିଏକି ଜନ୍ମ ନେଇଥାଏ ଉହାଦନର ଉପାୟ ଉପକରଣ ଉପରେ ସାମାଜିକ ମାଲିକାନାର ଆଧିପତ୍ୟରୁ । ସମାଜବାଦରେ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ସାମାଜିକ ଜିରାଟା ହେଉଛି ଏିକ୍ୟବହ ଏବଂ ସାମୂହିକ, ଏବଂ ଏକଲକ୍ଷ୍ୟମୁଖୀ । ଏହି ଏିକ୍ୟଟା ସାମାଜିକ ଜୀବନର ସମଞ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ସାମାଜିକ ଗତିଶୀଳତାକୁ ପ୍ରକଟିତ କରିଥାଏ । ସମାଜବାଦୀ ଦୃହ୍ବଦାଦରେ ଆଉରି ମଧ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ପାଏ ଯୋଜନାବହ, ହମାଗତ ଚରିତ୍ର ଏବଂ ସାମାଜିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହର ଜମବର୍ଷମାନ ସମନ୍ଦ୍ରତା । ଆଭ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଉଛି ମନୋଗତ କାରଣ, ସାମାଜିକ ପ୍ରୟୋଜନୀୟତାଜୁ ପୂର୍ଶ କରିବା ଦିଗରେ ଲେକଙ୍କର ସଚେତନ କ୍ରିୟାକଳାପ, ସମାଜବାଦୀ ସମାନରେ ଏହା ଜମଶଃ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଥାଏ । ସମାଜବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦର ଆଭ ଏକ ଚରିତ୍ର ହେଉଛି କମ୍ୟୁନିଷ୍ଣ ଗଢ଼ଣର ବ୍ୟବହା ମଧ୍ୟରେ ସୀମାହୀନ, ଅଫୁରତ ସାମାଜିକ ଅଭ୍ରତି । ସମାଜବାଦୀ ଅଗ୍ରଗତି ପ୍ରକୃତରେ ଦେଶବ୍ୟାପୀ ହୁଏ, ଏବଂ ସାବିକ ଆଦର୍ଶରାଜି ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ୟସମୂହ ବାଞ୍ଚବ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କରେ ।

ସମାକବାଦୀ ଦେଶମାନେ ବ୍ୟାପକ ସାମାଜିକ କର୍ମସୂଚୀକୁ ରୂପାୟିତ କରିଥାନ୍ତି, ଯେଉଁସବୁର ମୂଖ୍ୟ ଇକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ଲେକଙ୍କର ଆୟର ଇଗାତର ଅଭିବୃଦ୍ଧି, ସାମାଜିକ ନିରାପରା ଏବଂ ବାସସ୍ଥାନର ଉନ୍ନତିସାଧନ, ଜନଶିକ୍ଷା ଏବଂ ଜନସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟର ଆଉରି ବିକାଶ, ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ବିଶ୍ରାମ ଏବଂ ସର୍ବମୁଖୀ ସାଂସ୍କୃତିକ ବିକାଶର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ପରିବେଶ ସୃଷ୍ଟି ଏବଂ ଆବହମଞ୍ଚଳର ସୁରକ୍ଷା । ସମାଜବାବୀ ଦେଶମାନେ ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିରାଟ ଅଗ୍ତରତି ହାସଇ କରିଛନ୍ତି ।

ସୋଭିଏତ୍ କମ୍ୟୁନିଷ ପାର୍ଟିର ୨୬ତମ କଂଗ୍ରେସର ରିପୋର୍ଟରେ ଇିଓନିଦ୍ ବ୍ରେଢ୍ନେଇ୍ କୋର ଦେଇ କହିଥିଲେ, ସମାଜବାଦୀ ସମାଜରେ ଶ୍ରମଜୀବୀ ମଶିଷ ହେଉଛି ମୁଖ୍ୟ ଏବଂ ଅମୂଲ୍ୟ ସଂପଦ, ଏବଂ ତେଶୁ କରି "ନିଦିଷ ଲୋକ ପ୍ରତି, ତା'ର ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ଅମୂଲ୍ୟ ସଂପଦ, ଏବଂ ତେଶୁ କରି "ନିଦିଷ ଲୋକ ପ୍ରତି, ତା'ର ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ପ୍ରୟୋଜନୀୟତା ପାଇଁ ନିଦିଷ ନିଘା ହେଉଛି ପାର୍ଟିର ଅର୍ଥନୈତିକ ନୀତିର ମୂଳ କଥା" । ଏହି ନୀତିର ବଡ଼ ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ସୋଭିଏତ୍ ଲୋକଙ୍କ ଜୀବନରେ ଭନ୍ନତି ସାଧନ କରିବା ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ କଲ୍ୟାଣର ଆଉରି ବିକାଶକୁ ସୁନିହିତ କରିବା । ସମାଜବାଦୀ ଦେଶମାନେ ଅର୍ଥନୈତିକ ବିକାଶ ତଥା ଲୋକଙ୍କ ଜୀବନ ମାନର ଭନ୍ନୟନରେ ଯୁଗାତକାରୀ ସାଫଲ୍ୟ ଅର୍ଜନ କରିଛଡି । ପାରସରିକ ଅର୍ଥନୈତିକ ସହାୟତା ପରିଷଦର ସଦସ୍ୟ ଦେଶମାନେ ହେଉଛଡି ଏକ ଅତୀବ ବିଚକ୍ଷଣ ଦେଶଗୋଷୀ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ଅର୍ଥନୈତିକ ବିକାଶର ମାତ୍ରା ଭନ୍ନତ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କର ବିକାଶ ମାତ୍ରା ଅପେକ୍ଷା ଦିଗୁଣିତ ହୋଇ ଆସିଛି । ଏବେ ପୃଥିବାରେ

990

ସୋରିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ ହେଉଛି ସର୍ବବୃହତ୍ ତୈଳ ଏବଂ ଇସ୍ପାତ, ସିମେଣ୍ଡ ଏବଂ ଖଣିକ ସାର, ଗହମ ଏବଂ ତୂଳା, ମେଇନ୍ଲଇନ୍ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଏବଂ ଡିଜେଇ ରେଇ ଇଂଜିନ୍ ଉହାଦକ । ଏହାର ଅଛି ପୃଥିବୀରେ ସର୍ବବୃହତ୍ ମେସିନ୍ ଟୁଲ୍ ଫୁିଟ୍: ଏବଂ ପୃଥିବୀର ଯେକୌଣସି ଦେଶ ଅପେଷା ଅଧିକ ଇଂଜିନିୟର ।

ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ର କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ଅର୍ଥନୈତିକ କ୍ଷମତ। ଏହାକୁ ସକ୍ଷମ କରିଥିଲ ସତୁରି ଦଶକରେ ଲୋକଙ୍କ କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ଏକ ବ୍ୟାପକ କର୍ମସୂଚୀକୁ ରୂପାଣିଡ କରିବାରେ । ପ୍ରାୟ ୩୨.୦୦ କୋଟି ରୃବଲ ବରାଦ କରାଯାଇଥିଲ୍ଲ ମକୁରି, ବେଚନ, ପେନସନ୍ ଏବଂ ଇରା, ଆଦି ବୃଦ୍ଧି କରିବା ଦିଗରେ । ଅର୍ଥନାତିର ସମସ୍ତ ଶାଖାରେ ମଧ୍ୟମ-ଆୟକାରୀ ଶିକ୍ତ ଶ୍ରମିକ ଏବଂ ଅଫିସ୍ କର୍ମଗ୍ୱରୀମାନଙ୍କର ବେତନ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଲ୍ଲ ବେଳେ କୋଠଗ୍ୱଷୀମାନଙ୍କର ଆଘ ଦୃତ ଭାବେ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଛି । ଶିକ୍ତ ଶ୍ରମିକ ଏବଂ ଅଫିସ୍ କର୍ମଗ୍ୱରୀ ଏବଂ କୋଠଗ୍ୱଷୀମାନଙ୍କର ପେନସନ୍ର ସର୍ବନିମ୍ନ ପରିମାଣରେ ମଧ୍ୟ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଘଟିଛି । ଉଚ୍ଚର ଶିକ୍ଷାନୁଷାନ, ବିଶେଷୀକୃତ ମାଧ୍ୟମିକ ସ୍କୁଲ, ଏବଂ କାରିଗରୀ ସୁଲମାନଙ୍କରେ ଛାତ୍ରମାନଙ୍କ ବୃତ୍ତିର ପରିମାଣ ମଧ୍ୟ ବଢ଼ିଛି ଏବଂ ସ୍ୱତ୍ତ ଆଘକାରୀ ପରିବାରମାନଙ୍କ ପିଲଙ୍କ ପାଇଁ ଭରାର ବ୍ୟବହଣା ଗ୍ୱଳ୍କ କରାଯାଇଛି । ଷସ୍ଧ ଦଶକର ପ୍ରାରୟରେ ସହରାଞ୍ଚଳରେ ଥିବା ମୋଟ ବସତିହାନ ଅପେଷା ନୃତନ ଭାବେ ନିର୍ମିତ ଗୃହରାଚିର ବସତି ହାନର ପରିମାଣକୁ ଟପି ଯାଇଛି ଇତି ମଧ୍ୟରେ । ବର୍ତ୍ମାନ ଅଗ୍ରାଧିକାର ଲଭ କରିଛି ଲୋକଙ୍କ ଖାଦ୍ୟ ଦ୍ରବ୍ୟ ଆଭ ବ୍ୟବହାର୍ଣ୍ଣ ଦୁବ୍ୟ ଯୋଗାଣରେ ଉନ୍ତି ସାଧନ କରିବା ।

ବ୍ୟକ୍ତିର ବିକାଶ ଏବଂ ତା'ର ପ୍ରାଣମୟ ଜୀବନର ବିକାଶ ପାଇଁ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ସମ୍ଭାବନା ବୃଦ୍ଧି ପାଇବାରେ ଲଗିଛି । ଦୈହିକ, ଅଦକ୍ଷ ତଥା କଞ୍ଜସାଧ୍ୟ ଶମର ଲୋପ ପାଇଁ ପଦକ୍ଷେପମାନ ନିଆଯାଉଛି । ଶ୍ରମ ମଧ୍ୟ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଉହାଦନଶୀଳ, ଅର୍ଥବହ ଏବଂ ସ୍କଳନଶୀଳ ହେବାରେ ଲଗିଛି, ଯିଏକି ହେଉଛି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଲୋକର ପ୍ରଥମ ଗୁରୁତୃପୂର୍ଣ୍ଣ ଆବଶ୍ୟକତା ।

ସମାଚ୍ଚବାଦର ବିକାଶର ଏହିସବୁ ସାଧାରଣ ବୈଶିଷ୍ୟ ରଭୀର ଭାବେ ପ୍ରଭାବିତ କରେ ମୌଳିକ ଦୃସ୍ମୁଳକ ନିୟମ କିପରି ଭାବେ ନିକଳୁ ପ୍ରକଟିତ କରିବ ।

### Γ – ବୈରିତାହୀନ ବିରୋଧସମୂହ

ଏଥର ଆମେ ଦ୍ୱନ୍ସମୂହର ସମସ୍ୟ। ଉପରେ ଆକ୍ରେଚନା କରିବା ଆସନ୍ତ । ସମାଳବାଦ ଏବଂ ଦ୍ୱନ୍ମୂଳକ ବକ୍ଷ୍ମବାଦର ଶତ୍ରୁମାନେ ଅନେକ ସମୟରେ ଦାବୀ କରକ୍ତି ସେ . ସମାଳବାଦୀ ସମାଳର ସାମାଜିକ-ରାଜନେ ଚିକ ଏାକ୍ୟ ଏବଂ ଷତ୍ରୁ

14\*

ଶ୍ରେଶୀମାନଙ୍କର ଅନୁପଢିଚିତ୍ଲ ସ୍ୱୀକାର କରି ନେବା ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଦୃନ୍ଦବାଦକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରିବା । ସେମାନେ କହବି, ଶ୍ରେଣୀଗତ ବୈରିତା ହେଉଛି ଦୃନ୍ଦବାଦ ପକ୍ଷରେ ଅପରିହାର୍ୟ । ତା ସର୍ବ୍ୱେ ବି ଏହି ଯୁକ୍ତି ଉଦେଶ୍ୟମୂଳକ ଭାବେ ବୟୁର ସାରମର୍ମକୁ ବିକୃତ କରେ ଏବଂ ସାମାଳିକ ସଂପର୍କରାଳିର ଅଧିଭୌତିକ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦିଏ । ଦୃନ୍ଦବାଦର ସାବିକ ନିୟମ ହିସାବରେ ବୈରିତ୍ୟସମୂହର ଏୀକ୍ୟ ଏବଂ ସଂଗ୍ରାମର ନିୟମ ମଧ୍ୟ ସମାକବାଦରେ କାର୍ୟ କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ବୁଙ୍କୁଆ ସମାଳରେ ଏହା ଯେପରି ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ, ସେପରି ଏଠାରେ ପ୍ରକାଶ ପାଏ ନାହିଁ । ତା'ର କାରଣ ହେଉଛି, ଉନ୍ନତ ସମାକବାଦୀ ସମାକରେ ସାମାଳିକ ବୈରିତା ନଥାଏ । ପୁଞ୍ଜିବାଦରୁ ସମାଳବାଦନ୍ ଉତ୍ତରଣ କାଳରେ ଉତ୍ସାଦନର ସାମାଳିକ ଚରିତ୍ର ଏବଂ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଆତ୍ମସାତ୍କରଣ, ଉତ୍ସାଦନର ଉପକରଣ ଉପରେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମାଲିକାନା ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଦୃନ୍ଦ୍ସମୂହର ଅବସାନ ଘଟିଥାଏ । ଶ୍ରେଣୀଗତ ବୈରିତା ମଧ୍ୟ ଲେପ ପାଇଥାଏ । ସମାଳବାଦୀ ସମାଳର ଐତିହାସିକ ବିକାଶରେ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଗ୍ଳିକା ଶକ୍ତି ହିସାବରେ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ଆଭ କାର୍ଣ୍ୟ କରେ ନାହିଁ ।

ବେ ରିତା ଏବଂ ଦୃହ, ଅବଶ୍ୟ, ଏକା କିନିଷ ନୁହେଁ । ସମାକବାଦରେ ବୈରିତା ଲେପ ପାଇତ୍ପାଏ, କିନ୍ତୁ ଦୁହୁ ରହିଥାଏ । ସମାଳବାଦରେ ଦୃହ୍ସମୂହର ଉପଛିତି କୌଣସି ରୁଲ ଭାନ୍ତିର ସୂଚକ ନୁହେଁ । ଦୃହ ହେଉଛି ସମସ୍ତ ପ୍ପଞ୍ଚର ବିକାଶର ମୂଳ **ଉସ**, ଏବଂ ଦୂତ ବିକାଶମାନ ଏକ ସାମାଳିକ ବ୍ୟବସା ହିସାବରେ ସମାଳବାଦର ଥାଏ ନିଳସ୍ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଗ୍ଳିକା ଶନ୍ତି ଏବଂ ବିକାଶର ଉହ । ଏକ ପ୍ରଣବତ , ବିଚକ୍ଷଣ ଭାବେ କାର୍ଣ୍ଣ କରୁଥିବା ବିକାଶମାନ ବ୍ୟବସ୍ଥା ହିସାବରେ ପୃତିଷିତ ସମାଚ୍ଚବାଦରେ ପକାଶ ପାଇଥାଏ ବହୁବିଧ ଅବୈରିତାସଂପନ ଦୃନ୍ଦ୍ : ଲେକଙ୍କର ଚ୍ଚମବର୍ଦ୍ଧମାନ ଆବଶ୍ୟକତା ଏବ• ଉହାଦନର ଅଳିତ ହର ମଧ୍ୟରେ; ସହର ଏବ• ଗ୍ରାମାଞ୍ଚକ ମଧ୍ୟରେ ଏବଂ ମାନସିକ ତଥା କାୟିକ ଶ୍ରମ ମଧ୍ୟରେ ଗୁରୃତ୍ୱପୂର୍ଷ ଅଥଚ ବିଲୟମାନ ପାର୍ଥକ୍ୟ ; ବୈଜ୍ଞାନିକ ଏବଂ କାରିଗରୀ ବିପୁବର ଫଳ ସୁରୂପ ସୃଷ୍ଟି ହେଉଥିବା କେତେକ ଦୃନ୍ଦୁ ; ସେପର୍ଯତ୍ତ ରହି ଯାଇଥିବା ଶ୍ରମିକ ଏବଂ କୃଷକ , ଏବଂ ବୃଦ୍ଧିକୀବୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ; ବ୍ୟକ୍ତି ନାଗରିକମାନଙ୍କର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସ୍ୱାର୍ଥ ଏବଂ ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ସମାଚ୍ଚର ସ୍ୱାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ସମ୍ଭାବ୍ୟ ଦୃନ୍ଦୁସମୂହ ଆଦି । ସମାଚ୍ଚବାଦୀ ସମାଚ୍ଚର ଅଞିତ୍ୱ ମଧ୍ୟରେ ଦୃନ୍ସମୂହର ପ୍ରତିଫଳନ ମଧ୍ୟ ଘଟିଥାଏ ଚେତନା ମଧ୍ୟରେ – ବୁର୍ଜୁଆ ଭାବାଦର୍ଶ ଏବଂ ନୈତିକତାର ଅବଶେଷା•ଶ ସହିତ ଅଗ୍ରଣୀ ବିଶୃଦ୍ଷିକୋଶର ସ•ଗ୍ରାମ । ସମାଚ୍ଚବାଦରେ ବୈପରିତ୍ୟସମହର ଐକ୍ୟ ଏବଂ ସଂଗାମର ନିଯମର କାର୍ଯକାରିତାକୁ କେଉଁ ବିଶେଷ ବୈଶିଷ୍ୟରାକି ଚିହିତ କରିଥାଏ ? ପଥମତଃ, "ବୈପରିତ୍ୟ", "ବୈପରିତ୍ୟସମୂହର ସଂଗ୍ରାମ"ର ଅବଧାରଣା, ଅନ୍ୟସବୁ ମଧ୍ୟରେ, ନୂଆ ଆଧେୟ ଲଭ କରେ । ବୁକୁଁଆ ସମାଚ୍ଚରେ ବୈପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ଆପୋଷହୀନ ଶ୍ରେଣୀ ଶକ୍ତି ମଧ୍ୟରେ ସଂଘର୍ଷକୁ ବୃଝାଇଥାଏ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ , ସମାକବାଦର ଦୃହବାଦ ହେଉଛି ଏପରି ଯେ, ଅବୈରିଚାସଂପନ୍ ହ୍ଦରାକିର ସମାଧାନ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଏହି ବିକାଶ ଗ୍ଲିଥାଏ । ସେସବୂର ବାହକ , ଅନୁରୂପ ଭାବେ , ସେସବୁର ପାର୍ଟିସମୂହ ହେଉଛଡି ବନ୍ଧ୍ପମ ସାମାଳିକ ଗୋଷୀସମହ । ସେସବ ଶତଭାବାପନ୍ ଶେଣୀ ନୁହଡି, ମୌଳିକ ସ୍ୱାର୍ଥରାଚ୍ଚି ଦୃଷ୍ଠିରୁ ଯେଉଁମାନେ କି ବିରୋଧୀ । ସମାଜବାଦରେ "ବୈପରିତ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ" ଏହି ଭାବେ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ପୁଶ୍ନରାକି ଉପରେ ବିଭିନ୍ ଲେକ ଗୋଷୀର ସ୍ୱାର୍ଥରାଚ୍ଚିରେ ପାର୍ଥକ୍ୟସମୂହର ଏବ• ସାମାହିକ ଜୀବନର ପ୍ଥକ୍ ଦିଗରେ ଅସମନ୍ୟର ରୂପ ଗହଣ କରିଥାଏ । ପଞ୍ଚିବାଦରେ , ନିୟମଗତ ଭାବେ , ବୈପରିତ୍ୟସମହ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ଗୋଟିଏ ପକ୍ଷକୁ ବିଜୟ ମକ୍ଷିତ କରାଇଇ ବେଳେ ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷଟିର ବିନାଶ ଘଟାଇଥାଏ , କିନ୍ତୁ ସମାଜବାଦରେ ଦୃହରାଜିକୁ ଅତିଜ୍ଞମ କରିବା ଦ୍ୱାରା ପ୍ତିଷିତ ସାମାଳିକ ଗଢ଼ଣକୁ ଲେପ କରିବା ପରିବର୍ରେ ସମାଳର ସାମାକିକ ରାଚ୍ଚନୈତିକ ଐକ୍ୟକୁ ଶକ୍ତିଶାଳୀ କରାଯାଏ । ସମାନ୍କବାଦରେ ଦୃଦ୍ୟମ୍ୟର ଆଭ ଏକ ମୌଳିକ ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଉଛି, ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଶ୍ରେଣୀ ବା ସାମାଳିକ ଗୋଷୀ ପରିବର୍ଦ୍ଧେ, ସାମଗିକ ଭାବେ ସମାଜ ହେଉଛି କର୍ଭା, ଯା'ର ସ୍ୱାର୍ଥ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ବିରୋଧସମହର ଅବସାନ ଘଟିଥାଏ ।

ଏଠାରେ ଆଲେଚିତ ହୋଇଥିବା ସମାକବାଦରେ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ନିୟମର ବିଶେଷ ଚରିତ୍ରକୁ ମଧ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ନିହଁଷ୍ଣ ସାମାକିକ ଦ୍ୱସ୍ସମୂହର ସମାଧାନ ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଉପାୟ, ରୂପ ଓ ପହତି ମଧ୍ୟରେ । ସମାକବାଦୀ ସମାକରେ, କମ୍ୟୁନିଷ୍ୟ ପାର୍ଟି ନେତୃତ୍ରରେ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ସାମାଜିକ ସଂସାର ପ୍ରଶାକୀବହ ଭାବେ ରଚନା କରିବା ଏବଂ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ କରିବା ଏବଂ ଦେଖା ଦେଉଥିବା ଦ୍ୟୁସମୂହକୁ ସମାଧାନ କରିବାର ବହ୍ଛନିଷ ସନ୍ଧାବନା ଓ ପ୍ରୟୋକନୀୟତା ରହିଛି । ସମାଚ୍ଚବାଦରେ ଗଭୀର ଗୁଣାତ୍ମକ ରୂପାତରଣସମୂହ ଘଟିଥାଏ ଶ୍ରମକୀବୀ କନସାଧାରଣଙ୍କର ଉଦେଶ୍ୟପୂର୍ଷ କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ । ନିହିଷ୍ଣ ଏକ ଦ୍ୱର ସମାଧାନ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ନିର୍ବାରଣ କରିବାକୁ ଯାଇ କମ୍ୟୁନିଷ୍ଣ ପାର୍ଟି ଏବଂ ସମାଚ୍ଚବାଦୀ ରାଷ୍ଟ୍ର ନିହିଷ୍ଟ ସାମାଚ୍ଚିକ ପରିବର୍ଭନଟିର ସମୟ, ପରିମାଣ, ଗଭାରତା ଏବଂ ବ୍ୟାପକତାକୁ ନିୟବଣ କରିଥାଏ ।

ବିକାଶର ବିଭିନ୍ନ ପର୍ୟାୟରେ ଦ୍ୟୁସମୂହର ସମାଧାନର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପହଚି ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇଥାଏ । ଆମେ ଇଚିପୂର୍ବର୍ଭ କହିଛେ ଯେ, ପୁଞ୍ଜିବାଦର୍ଭ ସମାଜବାଦକୁ ଭରରଣ କାଳରେ ଉତ୍ଖାତ, ଅଥଚ ସେପର୍ୟନ୍ତ ପ୍ରତିରୋଧକାରୀ ବୁର୍ଜୁଆ ବିର୍ତ୍ତହରେ ବଳପ୍ରୟୋଗ କରିବାଟା ସଂପୂର୍ଷ ଯୁକ୍ତିସନ୍ତତ । ପରିପକ୍ ସମାଜବାଦୀ ସମାଜରେ ବୌରିଚାହୀନ ଦ୍ୟୁସମୂହ ଦେଖା ଦେଇଥିବା ହେତୁ ଏହା ବଳପ୍ରଯୋଗର ଆଖ୍ରୟ ନନେଇ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କରାଜି ଏବଂ ବିରୋଧସମୂହର ସଂଗ୍ରାମ ନିୟବଣ ପାଇଁ ଅନ୍ୟ ପଥସମୂହ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ । ସାମାଜିକ ଐକ୍ୟ, ଯୋଜନାବହ ଅର୍ଥନୈତିକ ପରିଗ୍ୱଜନା ଏବଂ ସାମାଜିକ ପକ୍ରିୟାସମହର ବିଜ୍ଞାନଭିରିକ ନିର୍ଦ୍ଧେନା ରାଷ୍ଣ୍ କ୍ଷମତାର ଏହିସବୁ ପଦକ୍ଷେପର ଗୁରୁତ୍କୁ ବୃଦ୍ଧି କରିଥାଏ । ଏହିସବୁ ପଦକ୍ଷେପ ଅନୁକୃଳ ଅବସାରାଳି ସୃଷ୍ଠି କରେ ସମାଜବାଦୀ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଗୁଣାତ୍ମକ ବାୟବଚାର ବିଭିନ୍ନ କ୍ଷେତରେ ବସ୍ଥଗତ ଭାବେ ପରିବର୍ତ୍ତନସମୂହର ପ୍ରସ୍ଥୁତି ତଥା ରୂପାୟନ ପାଇଁ । ଅର୍ଥନୀତି, ସଂସୃତି, ସାମାଛିକ ପରିଗ୍ୱଳନା କେତ୍ରେ ରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ ସଂସାରସମୂହ ହେଉଛି ସମାଜବାଦର ଦ୍ୱଦ୍ସସମୂହକୁ ଅତିହମ କରିବା ଦିଗରେ ମୁଖ୍ୟ ଉପାୟସମୂହ । ସାମାଜିକ ସଂପର୍କରାଜିକୁ ଉନ୍ତ କରିବା ପାଇଁ ଭାଷ୍ ଦ୍ୱାରା କାର୍ଣ୍ଣକାରୀ କରାଯାଉଥିବା ସଂସାର ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦ୍ଧତି ସମେତ ଆଉରି କେତେକ ବାଟ ଅଛି, ଯିଏକି ସାମାଳିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ପ୍ରାବିତ କରିବାରେ ରାଷ୍କୁ ସ•ପ୍ତ କରେ ନାହିଁ । ଦ୍ଞାତ ସୂର୍ପ, ପ୍ରୁଣା ଏବଂ ଅଚଳ ମତ, ନୈତିକତା, ଅଭ୍ୟାସ . ପର୍ମରାକ୍ ଅଚିକ୍ରମ କରାଯାଇ ପାରେ ଶିକ୍ଷା ଏବଂ ପ୍ରବର୍ତ୍ତନା ଦ୍ୱାରା । ପରିପକ ସମାଜବାଦୀ ସମାଜର ବିକାଶରେ ଚେଣ ସମାଲେଚନା ଆଚ୍ମସମାଲେଚନା ବିରାଟ ଗୁରୁତ୍ ଲଭ କରିଥାଏ । ସମାଜର ସାଂସ୍ତିକ, ଆଚ୍ମିକ ଜୀବନ ଷେତ୍ରେ ବୈରିତାହୀନ ଦୃହ୍ସମ୍ହର ସମାଧାନ ପାଇଁ ସେସବୁ ହେଉଛି ଫଳପୁଦ ଉପାୟ ଏବ• ଉପହିତ ଦୃହ୍ସମୂହକୁ ସମାଧାନ ପାଇଁ ବ୍ୟାବହାରିକ ସାମାଳିକ କ୍ରିୟା ପାଇଁ ଏକ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ପ୍ରବିସର୍ଭ ଏବ• ଏକ କାରଣ ।

ବୈରିତାହୀନ ଦ୍ୟୁସମୂହ ମଧ୍ୟ ସମାଜବାଦୀ ସମାଜର ଦ୍ୟୁବାଦର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବୈଶିଷ୍ୟକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥାଏ । ଏହି ଦ୍ୟୁବାଦରେ, ଉଦାହରଣ ସ୍ରୂପ, ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ କ୍ରମଶଃ ବିକାଶର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଏବଂ ସାମାଜିକ ପ୍ରପଞ୍ଚର ଅଧିକ ପରିପକ୍ ବୃଣକୁ ରୂପାଚରଣ । ଏହା ଛଡ଼ା, ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନର ମୁଖ୍ୟ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ, ସଥା, ସର୍ବହରା ଏକନାୟକତ୍ ରାଷ୍ତ୍ରର ସମଗ୍ର ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ରାଷ୍ତ୍ରକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ, ଉନ୍ତ ସମାଜବାଦର ଉନ୍ନୟନ ଏବଂ କମ୍ୟୁନିକମ୍ ପାଇଁ ବୈଷୟିକ ତଥା କାରିଗରୀ ଭିଭି ନିର୍ମାଣ । ସମାଜବାଦରେ କ୍ରମଶଃ ଗୁଣାତ୍ମକ ପରିବର୍ତ୍ତନର ଅର୍ଥ ନୁହେଁ ସାମାଜିକ ବିକାଶର ଧୀରତା । ବରଂ, ଓଇଟା, ସମାଜବାଦର ବ୍ୟୁବାଦ ସେତେବେଳେ ସାମାଜିକ ଜୀବନର ସମହ ଷେତ୍ରରେ ବିତଷଣ ସାମାଜିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ ଦ୍ୱାରା ଚିହ୍ନିତ ହୋଇଥାଏ ।

#### ୯ – ସମାଜବାଦରେ ନେତୀକରଣ ଏବଂ ପ୍ରଗତି

ସମାଜବାଦୀ ସମାକରେ ନେଚୀକରଣର ନେଚୀକରଣର ଦୃ୍ୟବାଦରେ ମଧ୍ୟ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ପରିବର୍ଭନ ଘଟିଥାଏ । ବେଁରିତାସଂପନ୍ନ ଦୃହ୍ୟୁକ୍ତ ଶୋଷକ ସମାଜରେ ନେଚୀକରଣ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ତୀବ୍ର ଛେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ ମଧ୍ୟରେ ଏବଂ ଆଭରି ଗଭୀଚ ଭାବେ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥାଏ ସାମାଜିକ ବିପୁବରେ, ଯାହାକୁ ମାର୍କସ୍ ବର୍ଷନା କରିଥିଛେ, "ଶତ୍ତ, କ୍ରୋଦ୍ଧାନ୍ୱିତ ନେତୀକରଣ, ବର୍ଜନର ସମସ" ।<sup>\*</sup> ଇତିହାସରେ ଗଭୀରତମ ସାମାକିକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେଉଛି ସମାକବାଦୀ ବିପୁବ, ଯା'ର ବିପୁବୀ ଚରିତ୍ର ହେଉଛି ଅନ୍ୟ ଲେକର ଖ୍ରମକୁ ଶୋଷଣ କରିବା ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପରିର, ଶେଷକୁ, ନେତୀକରଣ, ଯା ଫଳରେ, ଶୋଷକ ଶ୍ରେଣୀମାନଙ୍କର ସ୍ୱାର୍ଥରାଜିକୁ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିବା ଏବଂ ରକ୍ଷା କରୁଥିବା ଉପରି ଗଢ଼ଣଗତ ଏବଂ ଭାବାଦର୍ଶଗତ ସମଗ୍ର ବ୍ୟବହାର ନେତୀକରଣ ।

ସମାଜବାଦୀ ସମାଜରେ ସାମାଜିକ ବୈରିତା ଏବଂ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ଅବସାନ ମଧ୍ୟ ଶୋଷକ ବ୍ୟବସ୍ଥାର ସହଜାତ ନେତୀକରଣର ବହ ଦିଗକୁ ବିଲେପ କରି ଦିଏ । ବଳପ୍ରଯୋଗର ତୀବ୍ ପ୍କାଶ ଘଟେ ନାହିଁ, ନେତୀକରଣ ଦିଗ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରେ, ସତଃଷର୍ତ୍ତା ସାନରେ ଦେଖାଦିଏ ଚେତନା ଏବ• ଶ୍ୟଙ୍କଳାବହତା, ଆଦି । ସମାଜବାଦୀ ସମାଜର ଏହୁସମ୍ହର ବୈରିଚାହୀନ ଚରିଚ ମଧ୍ୟ ସମାଜବାଦରେ ନେଚୀକରଣର ଆଧେୟ ଏବଂ ରୂପକୁ ଏବଂ ଦୃହସମ୍ହର ସମାଧାନ ପହଚିକୁ ପ୍ରାବିତ କରିଥାଏ । ଏଥି ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ ସମାକବାଦରେ ନେତୀକରଣର ଆବଶ୍ୟକତାରେ ମଧ୍ୟ ଅବସାନ ଘଟେ ନାହିଁ । ଅନ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ ପରି ଏ କ୍ଷେତ୍ରେ ନେତୀକରଣ ମଧ୍ୟ ଆଗକୁ ବିକାଶ ପାଇଁ ଏକ ପର୍ବସର୍ଭ । ସମାଜବାଦରେ ସାମାନ୍ୟ କେତେକ ସାମାଢିକ ଇପାଦାନ ଥାଏ, ଯା'ର ନିର୍ଭିତ ଭାବେ ନେତୀକରଣ ଘଟିବା ଦରକାର । ସେସବ୍ ହେଇଛି ନେତୀକରଣର ଲକ୍ଷ୍ୟବସ୍ଥ । ଗରୁତପୂର୍ଷ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପର ବିଭିନ୍ନ କ୍ଷେତ୍ରେ ସେସବ୍ ହେଇଛି ଅତି ପୁରୁଣା ଆଧାର, ଯିଏକି ଅଧିକ ବିକାଶ କ୍ଷେତ୍ରେ ବାଧା ସ୍ଷି କରେ, ଅତୀତର ରକ୍ଷଣଶୀକ ଅବଶେଷା•ଶ , ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଦୈନଦିନ ଜୀବନ , ଚେତନା ଏବ• ଆଚରଣରେ ପୂରୁଣା ଅଭ୍ୟାସ ଏବଂ ପ୍ଥାସମୂହ; ବୃର୍ଜୁଆ ଭାବାଦର୍ଶ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ । ଭବିଷ୍ୟତ କମ୍ୟୁନିଷ ସମାଚର ମଧ୍ୟ ନିକସ୍ ଦୃନ୍ସମୂହ ରହିବ ଏବ• ସେସବୁକୁ ସେ ସମାଧାନ କରିବ । ବିକାଶର ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ କେତେକ ଜିନିଷ ପୁରୁଣାକାଳିଆ ହୋଇ ପଡ଼ିବ ଏବଂ ତେଣ୍ ସମାଜ ପକ୍ଷରେ ନେତୀକରଣର ଲକ୍ଷ୍ୟବସ୍ଥୁ ହେବ ।

ସମାଜବାଦରେ ନେତୀକରଣର ବିଶେଷ ବୈଶିଷ୍ୟସମୂହ ମଧ୍ୟ ନେତୀକରଣର ନେତୀକରଣ ନିୟମର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦିଗକୁ ନିୟବଣ କରିବ । ତେଣୁ କମ୍ୟୁନିକମ୍ରେ ଐତିହାସିକ ବିକାଶର ବହୁ ବିରାଟ ଚକ୍ରସବୁ ସଂପୂର୍ଣ ହେବ । ଆଦିମ ସମାଜରେ ଥିଲ ଉପଜାତିକ (କୋଠ) ସଂପରି ଏବଂ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସମାନତା । ପରବର୍ଭୀ ସମୟରେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପରିର ଆବିର୍ଭାବ ଘଟିଲ, ବୈରିତାସଂପନ୍ନ ଶ୍ରେଣାସମୂହ,

<sup>\*</sup>K. Marx, "Moralizing Criticism and Critical Morality". In: Karl Marx and Frederick Engels, *Collected Works*, Vol. 6, Moscow, 1976, p. 317.

ସାମାକିକ ଅସାମ୍ୟ ସମେତ, ଅଥାତ୍, ଉପକାଚିକ ବ୍ୟବସାର ନେଚୀକରଣ ଘଟିଲ୍ । ସମାକବାଦୀ ବିପୁବର ବିଳୟ ଏବଂ କମ୍ୟୁନିଷ୍ଣ ସମାଳ ନିର୍ମାଣ, ଅବଷ୍ୟ, ପୁଣି ସାମାଳିକ ସଂପରି ଏବଂ ସାମାକିକ ସାମ୍ୟତା ପ୍ରତିଷା କରେ, ଅଥାତ୍, ନେତୀକରଣର ନେଚୀକରଣ ଘଟେ । କହିବା ବାହୁଲ୍ୟ ଯେ, ଏହା ହେଉଛି ପ୍ରାଥମିକ ବିହୁଚିକୁ ପୂଣି "ଅର୍ଷ-ପରିବର୍ତ୍ତନ" : ଏପରିକି ଏ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ତ୍ରୟୀ ହେଉଛି ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହ ଏବଂ ସାମାଚିକ ସଂସ୍କୃତିର ବିପୂଳ ଅଗ୍ରଗତି ସମେତ ପ୍ରକୃତ ବିକାଶର ଏକ ସଂପୂର୍ଣ ଉପର ଠାଉରିଆ ଏବଂ ବାହ୍ୟ ଦିଗ । ସମାକବାଦର ବିଜୟ ହେଉଛି ମଣିଷ କାତିର ପ୍ରକୃତ ଇତିହାସର ପ୍ରାରମ୍ଭ । ଦୃଦ୍ୱାତ୍ମକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦର ବିରୋଧୀମାନେ ଅନେକ ସମୟରେ ଏହି ବୈଧ ବିଞ୍ଜାନସିହ ସିହାତଟିକୁ ଉପସାପିତ କରିଥାତି କମ୍ୟୁନିକନ୍ରେ ସାମାଳିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାରେ ମାର୍କସ୍ବାଦରାମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଦୃହ୍ବଦାଦର "ବର୍ତ୍ତନ" ବୋଲି । ଏସବୁ ସଭ୍ୱେ ତ୍ରୟୀ ପରିକତ୍ତନା ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିପାତ କରି ସେମାନେ ଅନେକ ସମୟରେ କହନ୍ତି : "ପୂଞ୍ଚିବାଦର ନେତୀକରଣ ଘଟାଏ କମ୍ୟୁନିକନ୍, କିନ୍ତୁ କମ୍ୟୁନିକମ୍ର କଂଶ ନିଳସ୍ୱ ନେତୀକରଣ ଘଟିବ ନାହିଁ ଭବିଷ୍ୟତରେ, ପୂଣି ଶ୍ରଣାଯୁକ୍ତ ସମାଳକୁ ପୃତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ ଦ୍ୱାରା ?"

ଆମେ ଇଚିପ୍ର୍ବରୁ ଦର୍ଶାଇଛେ ଯେ, ବିମ୍ର ତ୍ୟା ସ୍ତ୍କୁ ନେଇ ଯୁକ୍ତି କରିବାଟା ଭୂଲ । ଏହି ପ୍ଣୃଟିର ଉଇର ଦେବା ପର୍ବରୁ ବିଷୟଟିର ନିର୍ୟାସକୁ ବିଷ୍ଠର କରିବା ଦରକାର । ସମାଳବାଦ ପୂର୍ବରୁ କାହିଁକି ଗୋଟିଏ ଗଢ଼ଣ ଅନ୍ୟ ଏକ ଗଢ଼ଣକୁ ସାନାଡରିତ କରିଛି ? କାରଣ , ପ୍ଥମତଃ ତା'ର ଏକ ଅର୍ଥନୈତିକ କାରଣ ଥିଲ , ଅର୍ଥାତ୍ , ସେଇ ଉହାଦନ ପଦ୍ଧତିରେ ରହିଥିଲ ସଂଘର୍ଷ, ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହ ଏବଂ ଉହାଦନ ସଂପର୍କରାଜି ମଧ୍ୟରେ । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ, ପୁରୁଣା ଉତ୍ସାଦନ ସଂପର୍କରାଜିର ଉଚ୍ଛେଦ ଥିଲ ସର୍ବଦା କେତେକ ସାମାଳିକ ଶକ୍ତିଙ୍କ ସ୍ୱାର୍ଥରେ , ଯଥା ଅଗ୍ରଣୀ ଶ୍ରେଣୀ , ନେତୀକରଣର କର୍ଭାର ସ୍ୱାର୍ଥରେ । କମ୍ୟୁନିକମ୍ରେ ପ୍ରତିର ଦୃହୃବାଦର ବୈଶିଷ୍ୟଟିକୁ ଧାରଣା କରାଯାଇଥାଏ ଏହା ଦ୍ୱାରା ଯେ, କମ୍ୟୁନିଷ ଉହାଦନ ପଦ୍ଧତିରେ ବୈରିତାପୂର୍ଷ ଦୃହ ଦେଖା ଦିଏ ନାହିଁ କି ଦେଖା ଦେବ ନାହିଁ, କାରଣ ଉହାଦନର ଉପାୟ ଉପକରଶର ସାମାଳିକ ମାଲିକାନା ଉହାଦିକା ଶକ୍ତିସମହର ସାମାକିକ ଚରିତ୍ ସହିତ ସଂଗତିଶୀଳ ଏବ• ସେସବୁର ବିକାଶ ପାଇଁ ସମତ୍ତ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ସୂଯୋଗ ଯୋଗାଇ ଦେଇଥାଏ । ତେଣୁ ସମାଢବାଦର ବିଢୟ ସାମାଢିକ ବିପ୍ବର ଅର୍ଥନୈତିକ ଭିଭିକୁ ନିର୍ମ୍ବ କରି ଦେଇଥାଏ । ଫଳତଃ, ଇତିହାସରେ ପ୍ଥମ କରି ସାମାଳିକ ନେତୀକରଣର ଇକ୍ଷ୍ୟ ହିସାବରେ ପ୍ରତିଷିତ ଉହାଦନର ସଂପର୍କରାକିର ଧରଣଟାର ଅବସାନ ଘଟେ ପ୍ଥେକ୍ ପ୍ଥକ୍ ପୁରୁଣାକାଳିଆ ଉପାଦାନର , ଅଥଚ , ସ୍ତାବିକ ଭାବେ ନେତୀକରଣ ଘଟେ । ଅଧିକରୁ, କମ୍ୟନିଷ ସମାକର ଚରିତ୍ ଶେଣୀହୀନ ହୋଇଥିବାରୁ ସେଥିରେ ଏପରି କୌଣସି ସାମାଳିକ କର୍ରା ନାହିଁ, ଯିଏକି ଉପନ୍ଧିତ ଉହାଦନ ପଦ୍ଧତିର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟାଇବାରେ ଆଗ୍ରହୀ ହେବ । ତେଣୁ କରି କମ୍ୟୁନିକମ୍ ହେଉଛି ସର୍ବୋଚ୍ଚ ସାମାହିକ ପର୍ୟାୟ , ଯିଏକି ଅନ୍ୟ କୌଣସି ନୂଆ ଗଡ଼ଶ ଦ୍ୱାରା ନେତୀକୃତ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଏଇଥି ପାଇଁ ଏହା ଏକ ଉପରଠାଉରିଆ ତ୍ରୟୀ ପରିକଞ୍ଜନା ନୁହେଁ , ଏହା ହେରଛି ସମାଚ୍ଚବାଦରେ ନେତୀକରଶର ନେତୀକରଶର ବୈଷିଷ୍ୟସମୂହର ବିଶ୍ୱେଷଣ , ଯିଏକି ଏଗିତିହାସିକ ପ୍ରଗତିର ବହ୍ଛଗତ ପ୍ରବଶତାସମୂହକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ହୁଏ । ଏ କଥା କହିବା ଅନାବଶ୍ୟକ ସେ , କମ୍ୟୁନିକମ୍ ହେଉଛି କୌଣସି ଅନପେକ୍ଷ ଅବସା ବା ମାନବ ଇତିହାସର ପରିସମାପ୍ତି ବୋଲି । କମ୍ୟୁନିକମ୍ରେ ମଧ୍ୟ ଦୃସ୍ବାଦର ନିୟମରାକି ଅନୁସାରେ ସମାଚ୍ଚର ବିକାଶ ଘଟିବ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କମ୍ୟୁନିଷ୍ଣ ସମାଚ୍ଚ ମଧ୍ୟ ତା'ର ସୀମାହୀନ ପରିପୂର୍ଣତା ପଥରେ କୌଣସି ପ୍ରତିବନ୍ଧକ ତିଆରି କରେ ନାହିଁ । କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ରୂପାୟନ ହିଁ ସାମାଜିକ ବିକାଶକୁ ତ୍ରରାନ୍ତି କରେ , ଯା ଅଧୀନରେ ବ୍ୟକ୍ତିର ସର୍ବାତ୍ମକ , ଅବାଧ ବିକାଶ ଏବଂ ତା'ର ସ୍ୱଚ୍ଚମାତ୍ମଳ ଶକ୍ତିସମୂହର ପ୍ରାଣପ୍ରାବୃର୍ଣାରରା ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ହେବ ସାମାଜିକ ଜୀବନର ମୁଖ୍ୟ ବୈଶିଷ୍ୟ । ଏହି ଅର୍ଥରେ ସମାଚ୍ଚଦର ଅର୍ହ୍ୟଦୟ ଏବଂ ବିକାଶ ମଣିଷର ପୂର୍ବ ଇତିହାସର ଅବସାନ ଘଟାଇ ପ୍ରକୃତ ଇତିହାସର ଅର୍ହ୍ୟଦୟ ଘଟାଏ ।

# ୍ରଦଶମ ପରିଛେଦ ପ୍ରୟୋଗ ଏବ∙ ସତ୍ୟ

ସମାଜର ଜୀବନ ଏବଂ ପ୍ରଗତିଶୀଳ ବିକାଶ ସଂପର୍କରେ, ପୂର୍ବବର୍ତୀ ପରିଛେଦରେ ଯେଉଁ ଆଲେଚନା କରାଗଲ, ତାହା କେବଳ ସୟବ ପ୍ରକୃତି ଉପରେ ଲେକମାନଙ୍କର ଜମବର୍ଷମାନ ନିୟତ୍ତଣ ଏବଂ ତା'ର ଗୋପନତା ମଧ୍ୟକୁ ଅନୁପ୍ରବେଶ ଦ୍ୱାରା । ଏକ ବିଷ ଲେକକଥା ଅଛି: ଞ୍ଜାନ ହେଉଛି ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ବହୁ । ଲେକମାନଙ୍କର ଞ୍ଜାନ ସ୍ତଃଞ୍ଚର୍ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କ ଉପରେ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରଭୁତ୍ୱକୁ ସୁନିହିତ କରିଥାଏ । ଞ୍ଜାନ ଆହରଣ ଏବଂ ଞ୍ଜାନର ବିକାଶ ହେଉଛି ଏକ ପ୍ରକ୍ରିୟା, ଯଦ୍ୱାରା ମଶିଷ ତା'ର ଚତ୍ନୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱରି ବାଞ୍ଚବତାକୁ ବୁଝି ପାରେ । ଞ୍ଜାନର ସାରମର୍ମର ମତବାଦ, ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଗଢ଼ଣ ତଥା ନିୟମାବଳୀକୁ କୁହାଯାଏ ଞ୍ଜାନତର ବୋଲି ।

### ୧ – ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିଗ

ଦର୍ଶନର ମୂଳ ପ୍ରଶ୍ନ, ଅର୍ଥାତ୍, ଚିତ୍ତନ ସହିତ ସରାର, ବସ୍ଥୁ ସହିତ ତେତନାର ସଂପର୍କ ଉପରେ ଯେପରି ଆଲେଚନା କରେ, ପ୍ରଥମ ଦିଗଟି (କିଏ ପ୍ରଥମ : ବସ୍ଥୁ ନା ତେତନା ?) ସହିତ ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିଗଟିଏ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ବାଞବ ଜଗତକୁ ଆମର ଚିତ୍ତନ ଜାଣି ପାରିବ କି ନାହିଁ ଏବଂ ଆମର ଚିତ୍ତାରାକି ତଥା ଧାରଣାରେ ବାହ୍ୟିକ ବାଞବତାକୁ ସଠିକ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ କରି ପାରିବା କି ନାହିଁ -- ଏହି ସମସ୍ୟାଟି ସହିତ ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିଗଟି ସଂପୃତ୍ତ । ଦାର୍ଶନିକମାନେ ଏହାକୁ କହତି ଚିତ୍ତନ ଏବଂ ସରା ମଧ୍ୟରେ ସାଦୃଷ୍ୟର ସମସ୍ୟା ।

ଅଧିକାଂଶ ଦାର୍ଶନିକ ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରଶ୍ନର ଅଞିବାଚକ ଉତ୍ତର ପ୍ରଦାନ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ, ଅବଶ୍ୟ, ଜଗତକୁ ଜାଣିବାର ସୟାବନା ବିରୁଦ୍ଧରେ ଯୁକ୍ତି ବାଡ଼ିଛଡି । ସେମାନଙ୍କୁ ଅଞ୍ଜେୟବାଦୀ ବୋଲି କୃହାଯାଏ । ଦୃଷାନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ, ଜର୍ମାନ୍ ଦାର୍ଶନିକ କାଷ୍ଟ୍ ମଶିଷର ବାହାରେ ବାଞ୍ଚବ ଜଗତ ଅବସ୍ଥାନ କରୁଛି ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କଲବେଳେ ନୀତିଗତ ଭାବେ ତାକୁ ଜାଣି ହେବ ନାହିଁ ବୋଲି କହିଛଡି । କାରଣ, ତାଙ୍କ ଭାଷାରେ, ପ୍ରପଞ୍ଚ ("ଆମମାନଙ୍କ ପାଇଁ ବହ୍ଛୁ", Ding-für-uns) ଏବଂ ସାରମର୍ମ ("ବହ୍ଛ ପାଇଁ ବସ୍ଥ", Ding-an-sich) ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି ଅଭେଦ୍ୟ ପ୍ରତିବହକସମୂହ ଏବ• ଫାଙ୍କ । କାଣ୍ଡ୍ଙ୍କ ମତରେ, ମଶିଷ "ବସ୍ଥୁ ପାଇଁ ବସ୍ଥୁ"ର କୌଣସି ବିଗ୍ୱର କଲ କ୍ଷଣି ତା'ର ମନ ଅସମାହିତ ଦୃଦ୍ୱରାଜି ବା ବିପରୀତବୋଧର ସମ୍ପୂଖୀନ ହୋଇଥିଲ, ଫଳରେ ତା'ର ଷଭିହୀନତାକୂ ପ୍ରକାଶ କରୁଥିଲା । କାଣ୍ଡ୍ ଭାବୁଥିଲେ, ପ୍ରପଞ୍ଚରୁ "ବସ୍ଥୁ ପାଇଁ ବସ୍ଥୁ"କୁ ଭରରଣ କେବଜ ବିଶ୍ୱାସ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ସମ୍ଭବ ।

ଦାର୍ଶନିକ ସଂଶୟବାଦର ପ୍ରତିନିଧିବୃହ, ନିହିଁଷ ଭାବେ ୧୮ଶ ଶତାହୀର ଇଂରେଜ ଦାର୍ଶନିକ ତ୍ୟାଭିତ୍ ହ୍ୟୁମ୍, ଥିଲେ ଅଞ୍ଚେୟବାଦୀ । ସେମାନେ ବାଞବତାକୁ ଜାଣିବାର ସମ୍ଭାବନାକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରୁଥିଲେ ଏବଂ କହୁଥିଲେ, ଆମ ବାହାରେ, ଆମ ଅନୁଭୂତିରାଜିର ବାହାରେ କିଛି ଅବସାନ କରେ କି ନାହିଁ – ତାହା ସଂପୂର୍ଶ ସହେହଜନକ । ସଂଶୟବାଦୀମାନେ ସେମାନଙ୍କ ଯୁକ୍ତିର ସପକ୍ଷରେ କହୁଥିଲେ, ଏକ ଏବଂ ଅଭିନ୍ ପଦାର୍ଥ ସଂପର୍କରେ ପରସରବିରୋଧୀ ରାୟ ଦେଇ ହେବ, ମଶିଷ କେବଳ ତା'ର ନିଜସ୍ପ ଇଦ୍ରିୟାନୁଭୂତି ସଂପର୍କରେ ତଜୀ କରି ପାରେ ଏବଂ ସେ ଜାଣେ ନାହିଁ, କେଉଁଠୁ ତା'ର ଇଦ୍ରିୟାନୁଭୂତି ଞାନ ଆସିଥାଏ, ଆଦି ।

ଅଯୁକ୍ତିବାଦର ପ୍ରବକ୍ତାମାନେ – ନିଏତ୍ହେ, ବେର୍ଗସନ୍ (୧୮୫୯-୧୯୪୧) ଏବ-ଅନ୍ୟମାନେ – ପ୍ରକାଶ୍ୟରେ ଅଞ୍ଜେୟବାଦୀ ଆହାନ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ସେମାନଙ୍କ ମତରେ, ଏ ଜଗତ ହେଉଛି ଅଞ୍ଜେୟ, କାରଣ, ସେଥିରେ କୌଣସି ନିୟମବହତା ନାହିଁ । ସରା ହେଉଛି ଆକସ୍ମିକତାରାକିର ଏକ ବିଶ୍ୱଙ୍କଳ ସ୍ରୋତ, ଏକ ଯୁକ୍ତିହୀନ ସ୍କଳଶୀଳ ବିବର୍ର୍ଣନ । ଚିତନ କିନ୍ତୁ ଯୁକ୍ତିକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ନିୟମବହତା, କାରଣ ଏବ-ଫଳାଫଳ ନେଇ ଚଳୀ କଲବେଳେ, ସେସବୁ ପ୍ରକୃତ ସରାରେ ନଥାଏ ବୋଲି ଅଯୁକ୍ତିବାଦୀମାନେ କହିଥାତି । ତେଣୁ କରି, ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ଏକ ଯୁକ୍ତିସଙ୍ଗତ ଜ୍ଞାନରେ ଉପନୀତ ହେବାଟା ଅସୟବ । ଅଞ୍ଜେୟବାଦୀମାନେ, ନୀତିଗତ ଭାବେ ଏହି ସିହାତରେ ପହଞିଆତି ଯେ, ସରା ସହିତ ଚିତନର ସାଦୃଶ୍ୟ ନଥାଏ ।

ଆଧୁନିକ ବୁର୍କୁଆ ଭାବବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଅଞ୍ଚେସବାଦ ବ୍ୟାପକତା ଲଭ କରିଛି । ଏହା ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥିଇ ଦର୍ଶନର ୧୬ଶ ବିଶ୍ୱ ଦାର୍ଶନିକ କଂଗ୍ରେସରେ । ଏଥିରେ ପଠିତ ଅନେକ ରିପୋର୍ଟରେ ପ୍ରମାଣ କରାଯାଇଥିଲ ଯେ, ଯୁକ୍ତିହୀନ କାରଣଟି ହେଉଛି ମଶିଷର ସହକାତ, "ବିଞ୍ଜାନ ତିରା କରିବାକୁ ଅକ୍ଷମ" ଏବଂ ସରାର ଧର୍ମୀୟ ମତବାଦ ଦ୍ୱାରା ତାହା ପରିପୂରିତ ହେବା ଦରକାର, ଆଦି । ଅବଧାରଶାଗତ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଅଞ୍ଚେସବାଦ ହେଉଛି ଏକ ପ୍ରତିଛିୟାଶୀଇ ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦ । ସାମାକିକ ଭାବେ ଏହା ପ୍ରକାଶ କରେ ଶୋଷକ ଶ୍ରେଣୀର ଭାବାଦର୍ଶକୁ, ଯେଉଁମାନେ ଚେଷ୍ଟା କରଡି ବିଦ୍ୟମାନ ବାଞ୍ଚବତାକୁ ଅବଗତ ହେବାରୁ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଦୃଷ୍ଟିକୁ ବିଭ୍ରମ କରିବା ପାଇଁ । ଅଞ୍ଚେୟବାଦ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସ୍ତଳେଶୀଇ ଛିୟାକଛାପ ଏବଂ କର୍ମୋଦ୍ୟମକୁ ଶିଳୁଳିରେ ଆବଦ୍ଧ କରିଥାଏ । କାରଣ, ଜଗତ ସଦି ଅଞ୍ଚେୟ ଏବଂ ସମାକର ବିକାଶକୁ ନିୟରିତ କରୁଥିବା ନିୟମରାଜିକୁ ଆବିଷାର କରିବାରେ ବିଜ୍ଞାନ ସଦି ଅଷମ , ତେବେ ଲେକେ ସଚେତନ ଭାବେ ବାଞବତାକୁ ପରିବରିତ ଏବ• ରୂପାଡରିତ କରି ପାରିବେ ନାହିଁ ।

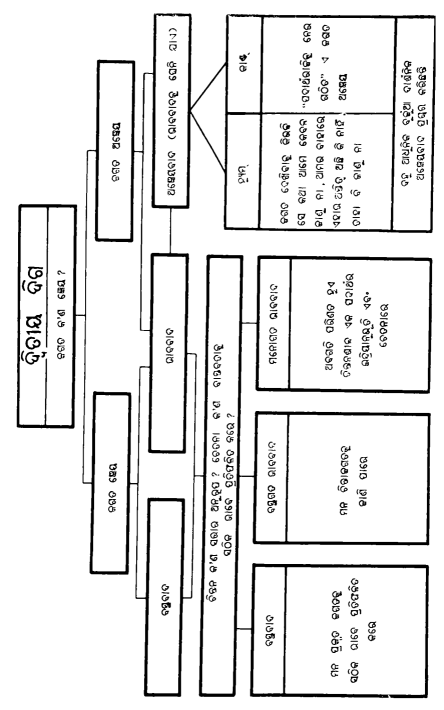
ଅଞ୍ଚେୟବାଦର ବିରୋଧିତା ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବରୁ ବହୁ ବିଖ୍ୟାତ ଦାର୍ଶନିକ, ଉରୟ ଭାବବାଦୀ ଏବଂ ବସ୍ଥବାଦୀ, କରିଥିରେ । ଜଗତକୁ ଜାଶି ହେବ ବୋଲି ସେମାନେ ଯୁକ୍ତି ବାଡ଼ିଥିଲେ । କିଲ୍ପ ଭାବବାଦୀ ଏବଂ ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ ଏହା ଉପରେ ମୌଳିକ ଭାବେ ଭିନ୍ ଛିନ୍ନ ମତ ପୋଷଶ କରିଛଡି । ଭାବବାଦୀମାନେ କହଡି, ପ୍ରକୃତ ସଭାର ଚରିତ୍ର ହେଉଛି ଭାବବାଦୀ, କାରଣ, ଏହା ଚିତ୍ତନକୁ ଜାଶି ପାରେ । ତେଶୁ ସେମାନେ ସରା ଏବଂ ଚିତନର ସାଦୃଶ୍ୟକୁ ଚିହ୍ନିତ କରିଥାଡି ଅବଗତିକୁ ପ୍ରକାଶର ଏକ ପ୍ରତିୟା ହିସାବରେ, ଯବ୍ୱାରା ଆତ୍ମା ନିଳକୁ ଅବଗତ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରେଟୋଙ୍କ ଭଳି ବସ୍ଥଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ କହିଛଡି ସେ, ମଶିଷ "ସୂତିସ୍ରଣ" ଦ୍ୱାରା ସତ୍ୟକୁ ବୃଝିଥାଏ । ଏ ଉଦେଶ୍ୟରେ, ପ୍ରେଟୋ ବିଶ୍ୱାସ କରୁଥିଲେ, ଯାହା କିଛି ଭୌତିକ, ଇଥ୍ରିୟସୁଖକର ସେସବୁକୁ ମଶିଷ ବର୍ଜନ କରିବା ଦରକାର ଏବଂ ଆଖି ଏବଂ କାନ ବନ୍ଦ କରି ନିଳକୁ ଆତ୍ମା ପର୍ୟବେକ୍ଷଣ ଭିତରକୁ ଟାଣି ଆଶି ଚିତାରାଜିର ପ୍ରକୃତ ଜଗତରେ ତା'ର ଅମର ଆତ୍ମା କଂଶ କଂଶ ଅନୁରବ କରିଛି, ସେସବୁକୁ "ସ୍ୱରଣ କରିବାକୁ" ତେଷା କରିବା ଦରକାର ।

ଅବଗତି ସଂପର୍କରେ ସମଧରଣର ମତ ମଧ୍ୟ ବେଦାନ୍ତବାଦୀମାନଙ୍କ ଭାବବାଦୀ ମତବାଦରେ (ଖ୍ରୀ: ପୂ: ୪ଥଁ ଶତାବ୍ଦୀ) ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ସେମାନଙ୍କ ମଚାନୁଯାୟୀ, ବ୍ରହ୍ମହିଁ ହେଉଛି ଏକମାତ୍ର ଅକୃତ୍ରିମ ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ଏହାକୁ କେବଳ ନିରବଳିନ୍ ଯୋଗାଭ୍ୟାସ ଦ୍ୱାରା ଜାଶି ହୁଏ । ଯାହା କିଛି ପାଥିବି ଏବଂ ସ୍ୱର୍ଗୀୟ, ସେସବୁକୁ ତ୍ୟାଗ କରି ନିରବଳିନ ଭାବେ ଆତ୍ମାକୁ ଶାତ କରିବାର ଶକ୍ତିକୁ ଉନ୍ତ କରିବା ଦ୍ୱାରା, ଆବେଗକୁ ଦମନ, କାମନାକୁ ଖର୍ବ କରିବା ଦ୍ୱାରା ଏବଂ ଧୈର୍ୟକୁ ସୁସଂଯତ, ମନୋନିବେଶ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଗୁଣରାଶି ଦ୍ୱାରା, ଯୋଗୀମାନେ ନିଢର ମନକୁ ମୁକ୍ତ କରିବା ପାଇଁ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଅଦମ୍ୟ ଅଭିକାଷକୁ ଜାଗ୍ରତ କରିଥାତି । ଭାରତୀୟ ଭାବବାଦୀମାନଙ୍କ ମତରେ, ଏହା ଫଳରେ ପୂର୍ଶ ଜ୍ଞାନର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଥାଏ । ବୁହୁର ଅବଗତି ଦ୍ୱାରା ସମସ୍ତ ପାପର ବିନାଶ ଘଟେ ।

ହେରେଇ୍ଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଚିତନ ଏବଂ ସରାର ସାଦୃଶ୍ୟ ସଂପୃକ୍ତ ପ୍ରଶ୍ନର ଏକ ଅଞିବାଚକ ଉତ୍ତର ମଧ୍ୟ ଦେଖିବାକୁ ମିଳିଥାଏ : ଆମେ ଯେଉଁ ପ୍ରକୃତ ଜଗତକୁ ଅବଗତ ହୋଇଥାଏ, ତାହା ହେଉଛି ତା'ର ବୋଧଗମ୍ୟ ଆଧେୟ – ଯେତେ ଦୂର ପର୍ଯତ ବାଞବତା ନିଜେ ହେଉଛି ଯୁକ୍ତିସଂଗତ । ଶେଷ ବ୍ୟାଖ୍ୟାରେ ଅବଗତି ହେଉଛି ଅନପେକ୍ଷ ଆଇତିଆର ଆତ୍ମଚେତନାର ଏକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ।

ଭାବବାଦୀମାନେ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିଗଟିର ଏକ ସଦର୍ଥକ ଉତ୍ତର ଦେଇେ ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ "ପ୍ରକୃତ ଞ୍ଜାନ" ହେଉଛି ଅନପେକ୍ଷ ; ଆଇଡିଆ ,

990



Digitized by srujanika@gmail.com

ବ୍ରହୁ, ଆଦିର ଅବଗତି ଏବଂ ଅଞ୍ଜେୟବାଦ ପ୍ରତି ସେମାନଙ୍କ ସମାଲେଚନା ସଂଗତିପୂର୍ଶ ନୁହେଁ । ଭାବବାଦ ଏବଂ ଅଞ୍ଜେୟବାଦ, ଉଭୟ ପ୍ରକାଶ୍ୟ ଭାବେ ପରୱର ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ । ଅଞ୍ଜେୟବାଦକୁ କେବଳ ସଂପୂର୍ଷ ଚୂଡ଼ାତ ଭାବେ ଖଞ୍ଚନ କରି ହେବ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଅବସାନରୁ ।

ରାବବାଦ ପାଇଁ ଚିତନ ଏବଂ ସରା ହେଉଛି ସାଦ୍ଶ୍ୟପ୍ରଶ୍ଚ, କାରଣ, ସରାକୁ ଆଦର୍ଶ ଭଳି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଇଛି । ବସ୍ଥବାଦ ପକ୍ଷରେ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ୱର ଦିତୀୟ ଦିଗଟିର ଉତ୍ତରଟି ଆସିଥାଏ ପ୍ତିଫଳନର ନୀତିରାକି ମଧ୍ୟରୁ । ସଭା ସହିତ ଚିତ୍ତନର ସାଦ୍ଶ୍ୟ କେବଳ ଏହି ଅର୍ଥରେ ଯେ, ଏହା ତାକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଥାଏ । ସରାର ପ୍ତିଫଳନ ହିସାବରେ ଚିତନ ହେଉଛି ତା ପକ୍ଷରେ , ବସ୍ଥୁ ପକ୍ଷରେ ଗୌଣ । ତେଣ୍ କରି ଚିତନ ଏବଂ ସରା ମଧ୍ୟରେ ସାଦୃଶ୍ୟଟାକୁ କେବଳ ଜ୍ଞାନତରୁ ଅର୍ଥରେ କୁହାଯାଇ ପାରେ, ଅର୍ଥାତ୍, କରତର ଅବଗତି ଦ୍ୱିରୁ କୁହାଯାଇ ପାରେ । ୧୮ଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପରାସୀ ବସ୍ଥବାଦୀଗଣ , ଫଏରବାଖ୍ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦାର୍ଶନିକମାନେ ମଣିଷର ପଞ୍ଜା ଏବ• ଆବେଗ ଉପରେ ସେମାନ<mark>କର</mark> ବିଶ<mark>୍ୱାସକୁ</mark> ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ । କିରୁ ମାର୍କସ୍କ ପୂର୍ବ ବସ୍ଥବାଦୀମାନଙ୍କ ଞାନତର୍ ତା'ର ଚିତନମୂଳକ ଚରିତ୍ର ଦ୍ୱାରା ଘେରିହୋଇ ରହିଥିଲ । ମାର୍କସ୍ଙକ ପର୍ବ ବସ୍ଥବାଦୀମାନେ ମଣିଷ ମନର ସହିୟ ଚରିତ୍ତୁ ବୃଝିବା ପାଇଁ ସଂପର୍ଷ ଅଷମ ଥିଲେ । ସେମାନେ ଭାବୁଥିଲେ ମଣିଷ କେବଳ ବାହ୍ୟିକ ପ୍ରାବର ଏକ <mark>ନିର୍</mark>ଦ୍ଦିୟ ଇହିୟାନ୍ଭତି ଲଭ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ । ଏତଦ୍ବ୍ୟତୀତ, ସେମାନେ ଅବଗତିର କରି। ହିସାବରେ ଏକ ବିଛିନ୍ ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷକୁ କେବଳ ଗ୍**ହଣ କରିଥିଲେ ଏବ• ମଣିଷ** ଚେତନାର ସାମାଜିକ ଐତିହାସିକ ଚରିତ୍କୁ ଅବଞ୍ଚା କରିଥିଲେ । ବାଛବତାକୁ ପ୍ରତିଫଳନ କରିବାର ପ୍ରକ୍ରିୟାଚିକୁ ସେମାନେ ଏକପାଖିଆ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥିଲେ , ମଣିଷ ଚେତନାରେ ପଦାର୍ଥର ନିର୍ୟାସ ଆଶୁ, ପ୍ତ୍ୟକ୍ଷ ଏବଂ ଦର୍ପଶରେ ପ୍ତିଫଳିତ ପ୍ତିରପ ଭଳି । ଏହି ସମୟ ତ୍ଟି ଆସିଥାଏ ମୂଖ୍ୟ ତ୍ଟିଟିରୁ – ଅନ୍ୟ ସମସ ଭାବବାଦୀଙ୍କ ଭଳ୍ଚି ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବ ବସ୍ତ୍ରବାଦୀମାନେ ଅବଗତି ପୂକ୍ରିୟାରେ ସାମାଳିକ-ଐତିହାସିକ ପ୍ରୟୋଗର ନିଷରିମୂଳକ ଭୂମିକାକୁ ବୃଝିବାରେ ଅକ୍ଷମ ହୋଇଥିଲେ ।

## ୨ – ଅବଗତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରୟୋଗର ନିଷରିମୂଳକ ଭୂମିକା

ମାର୍କସ୍କ ପୂର୍ବ ଦାର୍ଝନିକମାନେ ସାଧାରଣତଃ ଜନସାଧାରଣକ ବେଂଷୟିକ କାର୍ଯ୍କକଳାପ ଏବଂ ସାମାଜିକ ଛିୟାର ବିପରୀତରେ ଅବଗତିକୂ ଉପଛାପିତ କରୁଥିଲେ । ସେମାନେ ଅବଗତିକୁ ସତ୍ୟ ପାଇଁ ସଂପୂର୍ଷ ଏକ ଭାବଗତ ଅନେୃଷଣ , ଅନୁସହିହାର

999

କେବଳ ଫଳ ବୋଲି ବିଷ୍**ର କରୁଥିଲେ**, ଯିଏକି କୌଣସି ପ୍ରକୃତ ଅବଶ୍ୟକତାରାକି ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୁଏ ନାହିଁ । ସ୍ୱଭାବତଃ, କଗତର ଅବଗତିର ସମସ୍ୟାଟାକୁ ତର୍ଗଚ ଭାବେ ମୁଖ୍ୟତଃ ମୀମାଂସା କରାଯାଇଥିଲା ତାର୍ଣ୍ୱକମାନେ ଯଦିଓ ଅଜ୍ଞେଘବାଦ ବିରୁଷରେ ହୃଦ୍ବୋଧକନକ ନ୍ତୁକି ଉପହାପିତ କରିଥିଲେ, ତେବେ ସଂପୂର୍ଣ ରୂପେ ତାକୁ ଖଞ୍ଜନ କରି ନଥିଲେ । ବାଞବ କଥାଟା ହେଇଛି ଯେ, ଅବଗତି ସଂପୂର୍ଣ ରୂପେ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ଆତ୍ମିକ ଏବଂ ବୌଦ୍ଧିକ ପ୍ରଯୋଜନୀଘତା ନୁହେଁ । ମଶିଷର ବସ୍ଥନିଷ ବୈଷଣିକ କ୍ରିଣାକଳାପ, ପ୍ରଯୋଗ ସହିତ ଏହା ଅଜ୍ଜେଦ୍ୟ ଭାବେ ସଂଯୁକ୍ତ । ପ୍ରଯୋଗ କ୍ଷେତ୍ରରେ ହିଁ ଅଜ୍ଞେଘବାଦ ଅତି ଦୃଢ଼ ଭାବେ ଖନ୍ତିତ ହୋଇଥାଏ । ନିମ୍ଭିକିଖିତ ପଂକ୍ରିଗୁଡ଼ିକ ଅଜ୍ଞେଘବାଦୀମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ପ୍ରଯୋଜ୍ୟ । ପ୍ରାୟ ପାଞ୍ଚଶହ ବର୍ଷ ପୂର୍ବେ କବିର ଏ କଥା କହିଥିଲେ :

"ତୂମେ, ସେଉଁମାନେ ପୁରାଣ ପଢ଼, ତୁମ ପାଇଁ ସେ ସରା ଅନ୍ଧକାରମୟ । ମୁଁ କଣେ ତତୀ, ମୋ ଆଗରେ ସମୟ କଗତ ପରିଷାର, ଚକ୍ ଚକ୍ ।"\*

ଲେକେ ପ୍ରଥମେ କଗତକୁ ବାଞବ ଅଥଁରେ ସଂଯୁକ୍ତ କରିଥିଲେ ସେମାନକ ଆବଶ୍ୟକତାରାଳିକୁ ପୂରଶ କରିବା ପାଇଁ ତାକୁ ସକ୍ତିୟ ଭାବେ ରୂପାୟିତ କରିବା ଦ୍ୱାରା । ପ୍ରକୃତି ସହିତ ବୈଷୟିକ ଆବଃପ୍ରକିୟା ମାଧ୍ୟମରେ ହିଁ କେବଳ ସେମାନେ ଏଥି ପ୍ରତି ତାର୍ତ୍ୱିକ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ଗଠନ କରୁଥିଲେ । ମୂଳ ଉପାଦାନକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରି ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ପଦାର୍ଥ ବା ହତିଆରସମୂହ ଉପାଦନ କରି ଇତିହାସର ପ୍ରଥମ ପର୍ବଗୁଡ଼ିକରେ ମଶିଷ ପ୍ରଷର , କାଷ , ଧାତୁ , ଆଦିର ବିଶେଷ ଧର୍ମରାଶି ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥିଲ । ଏହି ରାବେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଶ୍ରମ ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ବାଞବତାକୁ ଜାଣି ହୋଇଥିଲ ଏବଂ ସେ ସଂପର୍କରେ ଞାନ ଲଭ କରାଯାଇଥିଲ । ଫଳଚଃ , ପ୍ରଯୋଗ ମଧ୍ୟରୁ ଞାନର ଉଦ୍ଭବ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ବାଞବର ଭିଭିରେ ବିକାଶ ଲଭ କରେ । ଲେନିନ୍ ଲେଖିଛଡି . "ହାନ ତର୍ କେତ୍ରରେ ପ୍ରଥମ ଏବଂ ମୌଳିକ ଦିଗଟି ହେଇଛି ଜୀବନ ଏବଂ ପ୍ରଯୋଗ ।"\*\* ସାମାଳିକ ପ୍ରଯୋଗର ଆବଶ୍ୟକତାରାଜି ସଦା ସର୍ବଦା ହାନର ବିକାଶର ଭିରି , ର୍କିକା ଶକ୍ତି ଏବଂ ମୂଳ ଭସ ହୋଇ ଆସିଛି । ଭୂମିର ପରିମାଣ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିବା , ଆଧାରସମ୍ହର ଧାରଣ ଶକ୍ତି ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବା , ସମୟ , ବାଣିକ୍ୟଗତ ହିସାବ କରିବା

\* ଆଇ. ଏସ୍. ରାବିନୋଭିଚ୍, "Forty Ages of Indian Literature", Moscow, 1969, p. 148.

\*\* V. I. Lenin, "Materialism and Empirio-Criticism", Collected Works, Vol. 14, p. 142. ପ୍ରରୋଚିତ କରିଥିଲ ଗାଣିତିକ ୱାନର ବିକାଶକୁ । ଗୃହ, ପପଃପ୍ରଶାଳୀ, ନଦୀବହ, ଜାହାଜ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପରିବହନର ଉପାୟ ନିର୍ମାଣ କରିବା, ବିଭିନ୍ ଢିନିଷ ଉରୋଜନକାରୀ ଯତ୍ତ, ଅଷଷଷ, ଆଦି ଉଦ୍ସାଦନ କରିବା ଯତ୍ତବିଦ୍ୟାର ବିକାଶକୁ ପ୍ରସ୍ତଦନା ଯୋଗାଇଥିଲା ।

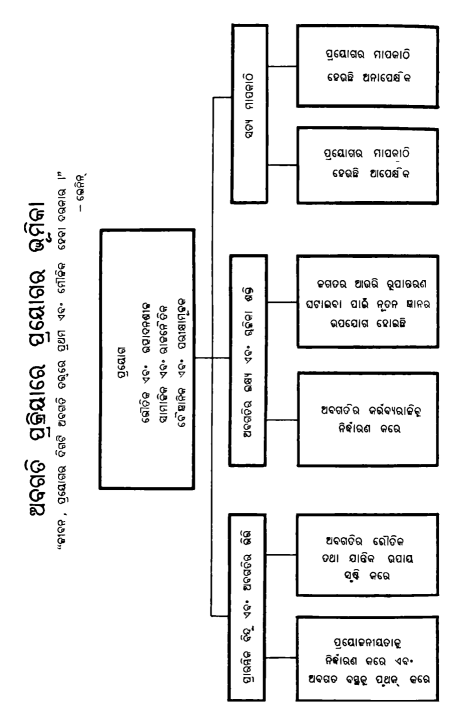
ଆମ ଯୁଗରେ ମଧ୍ୟ, ସାମାଳିକ ବ୍ୟାବହାରିକ ଆବଶ୍ୟକତାସମୂହ ବିଞ୍ଚାନସିହ ଞ୍ଜାନର ବିକାଶକୁ ନିର୍ହାରଣ କରିଥାଏ । ଗଣିତ ଷେତ୍ରରେ ଏହା ଖୁବ୍ ପରିଷାର କଣା ପଡ଼ିଥାଏ, ଯିଏକି ଏକ ବିଞ୍ଚାନ ହିସାବରେ ତା'ର ଆତଃ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ତା'ର ତିତ୍ତାସମୂହକୁ ବିକଶିତ କରିବା ଦିଗରେ ପରିଷାର ପ୍ରବଶତା ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଯୋଗାଯୋଗ ମାଧ୍ୟମ ଛରିଆରେ ତଥ୍ୟ ପ୍ରେରଣର ଆବଶ୍ୟକତା ମଧ୍ୟରୁ, ଉଦାହରଶ ସ୍ରୁପ, ନୂଆ ଏକ ବିଞ୍ଚାନ, ତଥ୍ୟ ତର୍ଭ୍ୱ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି । ବ୍ୟାବହାରିକତା ଭିଭି ଉପରେ ଗର୍ଡ଼ ଉଠିଥିବା ଏହି ତର୍ଟି ଗଣିତର ବହୁ ପ୍ରମାଣସିହ ଷେତ୍ରକୁ, ଯଥା, କାର୍ଯ୍ୟ ତର୍ଭ୍ ସ୍ରୁସ, କଥା, ଭୁବିଦ୍ୟା ସଂପକିତ କାର୍ଯ୍ନ, ଅର୍ଥନୈତକ ପରିଗ୍ଳନା, ଆଦି ବିପୁଳ ପରିମାଶର ହିସାବ କିତାବ ଆବଶ୍ୟକ କରେ ଏବଂ ଇଲେକ୍ଟ୍ରନିକ କମ୍ପ୍ୟୁଟରସବୁ ଉଦ୍ଭାବିତ ହୋଇଛି ଏହିସରୁ ବ୍ୟାବହାରିକ ଆବଶ୍ୟକତା ପ୍ରୁରଣ କରିବା ପାଇଁ । କମ୍ପ୍ୟୁଟରର ବ୍ୟବହାର ମଧ୍ୟ ଗାଣିତିକ ଗବେଷଣା ପ୍ରବଣତାକୁ, ଯଥା କମ୍ପ୍ୟୁଟର ବ୍ୟବହାର କର୍ମସୂଚୀ ରଚନା, କମ୍ପ୍ୟୁଟରର ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ସମସ୍ୟାସମୂହ, ସ୍ପୟଂକରଣର ତରୁ, ଆଇଗୋରିଥମସ୍ ତରୁ, ଆଦି ସଷ୍ଟି କରିଛି ।

ପ୍ରୟୋଗ କେବଳ ଯାତ୍ରାବିନ୍ଦୁ ଏବଂ ଅବଗତିର ଭିରି ନୁହଁ, ଏହା ହେଉଛି ଚା'ର ଇକ୍ଷ୍ୟ । ମଣିଷ ପ୍ରକୃତିର ନିୟମାବଳୀକୁ ବୁଝେ ତାକୁ ଆୟର କରି ମଶିଷର ସେବାରେ ଲଗାଇବା ପାଇଁ । ସାମାଜିକ ନିୟମ ସଂଜ୍ରାତ ଜ୍ଞାନର ଆବଶ୍ୟକତା ପଡ଼େ ବ୍ରମକୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କ ସ୍ୱାର୍ଥରେ ଐତିହାସିକ ଘଟଣାବଳୀକୁ ପ୍ରଭାବିଚ କରିବା ପାଇଁ ।

ପ୍ରୟୋଗ ବୋଇଲେ ଦ୍ୟୁମୁଳକ ବୟୁବାଦ ଦୃଷିରୁ କଂଶ ବୃଝାଏ ? ଏହି ପ୍ରଶ୍ଚଟି ଜୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ, କାରଣ ବହୁ ଭାବବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକ "ପ୍ରୟୋଗ" ବା "ଅଭିଞ୍ଚଚା" ଶବନ୍ତୁ ବ୍ୟବହାର କରିଥାତି ସେମାନଙ୍କ ମଚବାଦର ସାରମର୍ମକୁ ତାଙ୍କିବା ପାଇଁ । ଭାବଗଚ ଭାବବାଦୀମାନେ ପ୍ରୟୋଗକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥାଡି ମଣିଷର ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଅଭିଞ୍ଚତା ହିସାବରେ । ସେମାନଙ୍କ ମତରେ ବସ୍ଥରାଜି କେବଳ କର୍ଭାର ଅଭିଞ୍ଚତା ମଧ୍ୟରେ ରହିଥାଏ, ଏବଂ ଅଭିଞ୍ଚତା ହେଉଛି ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିର ମୋଟ ଯୋଗଫଳ, ମଣିଷର ଆତ୍ମଚେଚନାରେ ଉପାଦାନସମୂହର ସମାହାର । ଆଧୁନିକ ବୁନ୍ଦୁିଆ ବାଞ୍ଚବତାବାଦୀମାନଙ୍କର ମତାବଳୀ ଏ ଷ୍ଟେତ୍ରରେ ବେଁଶିଷ୍ଟପୂର୍ଷ । ବାଞ୍ଚବତାବାଦ ଅନୁଯାୟୀ, ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ଇଛା ଏବଂ ଦୃଷି କରିଆରେ ପ୍ରଚେଣ୍ଠା, ଚେତନାର ବିଶୃଙ୍ଖଳ ସ୍ରୋତ ଏବଂ ଲେକକର ଭାବ ଏବଂ ଆବେଗର ଏକ ସଂଗଠନ । ସେସବୁ "ପ୍ରୟୋଗରେ" ପ୍ରକୃତ ପକ୍ଷେ ବାହବ ଭୌତିକ ଜଗତର ପରିବର୍ରନ ଦେଖାଦିଏ ନାହିଁ, ପରିବର୍ଭନ ଦେଖାଦିଏ କରାର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଜଗତରେ । ଭାବଗତ ଭାବବାଦର ଏକ ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ନମୁନା ହିସାବରେ ବାହବତାବାଦ ମଣିଷର ଚିତନର ସନ୍ତିୟ ଦିଗଟିକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥାଏ ଏକ ଅନପେକ୍ଷ ହିସାବରେ, ଯିଏକି ହେଉଛି, ଭାବବାଦ ପକ୍ଷରେ ସାଧାରଣ ଭାବେ ବୈଶିଷ୍ୟସ୍ତତକ ।

ପ୍ରୟୋଗର ଏକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବଧାରଣା ହେଉଛି ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନ ବହ୍ରବାଦୀ ସମାଧାନର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ । ମଶିଷର ଅଭିଜ୍ଞତା ମଧ୍ୟରୁ ପଦାର୍ଥରାକି ସ୍ବୃ ହୁଏ ନାହିଁ, ପ୍ରୟୋଗ ମଧ୍ୟରେ ବାଞବତାର ପ୍ରତିଫଳନ କରିଆରେ ସେସବୁ ଅବଗତ ହୋଇଥାତି । ପ୍ରୟୋଗର ଅଛି ଏକ ନିଦିଁଷ, ଏାଚିହାସିକ ଚରିତ୍ର, ଏହା ହେଉଛି ମଶିଷର ଭବେଶ୍ୟଯୁତ୍ତ, ଇକ୍ଷ୍ୟ-ବେଁଷଯିକ ହିଯାକକାପ, ଯିଏକି ତା'ର ଚେଚନାଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ ଅବଢିତ ବସ୍ଥମୟ ଜଗତର ପରିବର୍ତ୍ତନରେ ନିପ୍ତୁ । ଆତ୍ମିକ, ମାନସିକ ହିଯା ଫୁର୍ଭି ବିଦ୍ୟାଗତ ହିଯା, କଞ୍ଚନା, ପ୍ରାର୍ଥନା, ଆଦି ଠାରୁ) ପ୍ରଯୋଗାତ୍ମକ ହିଯାକଳାପ ହେଉଛି ପୃଥକ୍ । ସେସବୃଥିରେ ପୂର୍ବସର୍ଭ ହେଉଛି (କ) ପ୍ରାକୃତିକ ବସ୍ଥସମୂହ, ସମାଳ ବା ଲେକଙ୍କ ସଂପର୍କର ଇକ୍ଷ୍ୟସୂର୍ଭ ରୂପରାକି ସହିତ ମଶିଷର ଭୌତିକ ସଂପର୍କ; (ଖ) ମାନସିକ ଶର୍ଭି ସହିତ ଦୈହିକ ଶର୍ଭର କେତେକ ବ୍ୟୟ; (ଗ) ଜଗତର, ସାରମର୍ମ ଏବଂ ଧର୍ମସମୂହ ସହିତ, ପ୍ରକୃତି ଏବଂ ସମାଜ ସହିତ ହିଯାକଳାପର କର୍ମସୂଚୀର ସମନ୍ୟ, ଯିଏକି ଏହି କାର୍ଯକଳାପ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ପରିବରିତ ହୋଇଥାଏ ।

ମୋଟ ଉପରେ, ଏହି ଭାବେ ପ୍ରୟୋଗ ମଶିଷର ବୈଷୟିକ ଉହାଦନୀ କ୍ରିୟାକଢାପ ସହିଚ ସଂଯୁନ୍ତ, ଯିଏକି ହେଉଛି ସାଧାରଣ ଭାବେ ଲେକଙ୍କ ହିୟାକଢାପର ମୁଖ୍ୟ ଏବଂ ନିର୍ହ୍ଣାରଣକାରୀ ଦିଗ । ସେସବୁ ହେଉଛି ଶିକ, କୃଷି, ପରିବହନ, ଯୋଗାଯୋଗ ବ୍ୟବହା ଏବଂ ବୈଷୟିକ ଉହାଦନର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସେମାନଙ୍କ ହିୟାକର୍ମ । ପ୍ରୟୋଗର ଏହିସବୁ ମୌଢିକ ଧରଣଗ୍ରୁଡ଼ିକରେ ଯାଏ ସାମାଢିକ ପ୍ରୟୋଗସମୂହ, ଯଥା, ପ୍ରତିଷିତ ସାମାଢିକ ସଂପର୍କରାଡିକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସଂରକ୍ଷଣ କରିବାରେ ଲେକଙ୍କ ହିୟାକଢାପ: ଷ୍ଟ୍ରେଶୀ ସଂଗ୍ରାମ, ଢନସାଧାରଣଙ୍କର ବୈପୁବିକ କାର୍ଯ୍ୟ, ଢାତୀୟ ମୁକ୍ତି ଆହୋଢନ, ସମାଢର ସମାଢବାଦୀ ରୂପାତରଣ ଏବଂ କମ୍ୟୁନିଢନ୍ ନିର୍ମାଣ, ଶାତି ପାଇଁ ଏବଂ ବିଭିନ୍ ସାମାଢିକ ବ୍ୟବହାସଂପନ୍ ରାଷ୍ତ୍ରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶାଡିପୂର୍ଷ ସହାବହାନ ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମ । ପ୍ରୟୋଗର ଏହିସବୁ ମୌଢିକ ଧରଣଗ୍ରୁଡ଼ିକ ବ୍ୟତୀତ, ଲେକଙ୍କର ବାଞ୍ଚବ ହିୟାକଢାପ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ହିୟାକଢାପର ବହୁବିଧ କ୍ଷେତ୍ରରେ ନିହିଷ୍ ରୂପଗୁଡ଼ିକରେ । ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ, ତାର୍ସ୍କ ଜ୍ଞାନର ବିପରୀତ ହିସାବରେ ବିଜ୍ଞାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବ୍ୟାବହାରିକ ହିଯାର ଅଉର୍ଗତ ହେଉଛି ଗବେଷଣାସମୃହ,



Digitized by srujanika@gmail.com

ଗ୍ରହନକ୍ଷତ୍ର , ଆଦିର ପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷଣ , ଏବ॰ ଭୌଗୋଳିକ ତଥା ଭୂତାର୍ଣ୍ଣିକ ଆବିଷାରରାଳି । ଔଷଧ , ଶିତ୍ତକଳା ଏବଂ ଦୈନନ୍ଦିନର ବୈଶିଷ୍ୟରାଜି ମଧ୍ୟ ହେଉଛି ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟା ।

ଏହି ସମହ କ୍ରିୟାର ମୋଟ ଯୋଗଫକର ଭିରି ହେରଛି ବୈଷୟିକ ଭସାଦନରେ ଲେକକର କ୍ରିୟାକଳାପ ଏବ• ଏହା ଇତିହାସର ଗତି ପଥରେ ପରିବରିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହାକୂ କହତି ସାମାଜିକ-ଐତିହାସିକ ପ୍ରୟୋଗ । "ଜୀବନ ଏବ• ପ୍ରୟୋଗର ମୂକ କଥାଚିକୁ" ଗ୍ରହଣ କଲବେଳେ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ସାରମର୍ମର ମୌକିକ ଭାବେ ଏକ ନୂଆ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ ।

#### ୩ – ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଜ୍ଞାନତଭୂର ସାରମମିଁ

ମାର୍କସଙ୍କ ପୂର୍ବ ବୟୁବାଦ ହେଉଛି, ଆମେ ଯେପରି ଇକ୍ଷ୍ୟ କଲେ, ଚିଡାମୂଳକ । ଏହା ମଶିଷର ୱାନକୁ ପଦାର୍ଥ ତଥା ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱସ କଗତରେ ଘଟୁଥିବା ପ୍ରକ୍ରିୟାସକକର ନିଷ୍ଠିୟ ପ୍ତିଫଳନ ବୋଲି ବିଶ୍ୱର କରେ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ , ଦୃଦ୍ର୍ମଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଜ୍ଞାନକୁ ବିଗ୍ୱର କରେ ପ୍ରତିକୁ ଆୟର କରିବାର ଏବଂ ଲେକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍ବକୁ ଇନ୍ତ କରିବାର ସାମାଳିକ-ଏାଚିହାବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଏକ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଇପାଦାନ । ଆମ ଜ୍ଞାନର ବିଷୟବସ୍ଥ ପକ୍ତି, "କଞ୍ଚା" ପ୍କୃତି ଯେତେ ନହଁ, ତା'ଠାରୁ ବେଶି ପରିମାଣରେ ମାନବିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ଦାରା ରୂପାଚରିତ ପ୍କୃତି । ପ୍ୟୋଗ ଦାରା ପରିବରିତ ପ୍କୃତିକୁ ଅବଗତି ଦ୍ୱାରା ହିଁ କେବଳ ମଶିଷ ତା'ର ପତ୍ୟକ୍ଷ କ୍ରିୟାକକାପର ବାହାରେ ଥିବା ପ୍ରଅଞ୍ଚଳୁ ଜାଣି ପାରେ । ଅବଗତିକୁ ଏଠାରେ ପ୍ରୁତ୍କାରୀ ଭାବେ ସକ୍ରିୟ ଏବ• ଗତିଶୀଳ ପ୍ଲିୟା ହିସାବରେ ବ୍ଝିବାକୁ ହେବ । କଥାଟା ଏଇୟା ନହଁ ଯେ, ପ୍କୃତି ମଣିଷକୁ କେବଳ ପ୍ରାବିତ କରେ , ଯିଏକି ନିର୍ବିୟ ଭାବେ ଚିତା କରିଥାଏ , କିନ୍ତୁ ମଣିଷ , କର୍ଭା ହିସାବରେ ବ୍ୟାବହାରିକ ଭାବେ କାର୍ଯ କରିଥାଏ ଏବଂ ପକ୍ତିର ସତଃୟର୍ଭ ଶ୍ଳକିସମହକୁ ସଚେତନ ଭାବେ ଏବଂ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟପର୍ଶ ଭାବେ ଉପଯୋଗ କରିଥାଏ ଏବଂ ତା'ର ଏହି ଇକ୍ୟାଭିମୁଖୀ, ବୈଷୟିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ ପାକ୍ତିକ ଗଢ଼ଣ ତଥା ନିୟମାବଳୀକୁ ଅବଗତ ହୋଇଥାଏ । ଏଚତ୍ବ୍ୟତୀତ, ଏ କଥା ଇଛେଖ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ଯେ, ଅବଗତି କେବଳ ନିକଳୁ ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷଙ୍କର ଅବଗତିମୂଳକ କ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ ରଖେ ନାହିଁ, ଏହା ଜାତ ହୋଇଥାଏ ସମଗ୍ର ମାନବଜ୍ଞାତିର ସମ୍ମିତିତ ପ୍ତେଷା ମଧ୍ୟରୁ । ଏାଚିହାସିକ ପ୍ୟୋଗ, ନିରବଛିନ୍ ଭାବେ ସମ୍ବ ହୋଇ, ପ୍ରକୃତି ଏବ• ସମାଚ୍ଚର ବସ୍ଥ୍ୟମୟ ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ଆମ ଜ୍ଞାନର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଏବ• ପ୍ରସାରଣର ଭିରି ରୂପେ କାର୍ଯ କରିଥାଏ ଏବଂ ସେ ଜ୍ଞାନର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଏବଂ ସଂପ୍ରସାରଣ ପାଇଁ

15\*

ତାହା ସେଚିକି ପରିମାଣରେ ଭିରି ସ୍ୱରୂପ ହୋଇଥାଏ , ସେଚିକି ପରିମାଣରେ ଜଗଚର ପ୍ରକୃତ ସାରମର୍ମ ସହିତ ଆମ ଞାନ ସଂଗତିଶୀଳ ।

ବିଜ୍ଞାନର ଇଚିହାସ ଏବଂ ମଣିଷ କାଚିର ସମଗ୍ର ବ୍ୟାବହାରିକ ଅଭିଛତ। ଅକାଟ୍ୟ ଭାବେ ପ୍ରମାଣ କରିଛି ଯେ, ଏ କଗତରେ ଅନେକ କିଛି ଅଞ୍ଚାତ ରହି ଯାଇଛି ସତ, କିନ୍ତୁ କୌଣସି କଥା ଅଞ୍ଜେପ ନୁହେଁ । ଆଧୁନିକ ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନ ବସ୍ଥର ସୃଷ୍ଣୁ ଗଡ଼ଶସମୂହକୁ ଜମାଧିକ ଭାବେ ପ୍ରକାଷ କରୁଛି ଏବଂ ଚଦ୍ୱାରା ଆବିଷ୍ଠତ ପାରମାଣବିକ ଷକ୍ତି ଲଗୁଛି ମଶିଷର ସେବାରେ । ରେଡିଓ ଜ୍ୟୋତିବିଁଜ୍ଞାନ ଏବଂ ମହାକାଶ ଗବେଷଣାର ବିକାଶ ମାଧ୍ୟମରେ ବିଶ୍ ବ୍ରହ୍ମାଷ୍ତ ସଂପର୍କରେ ଆମ ଜ୍ଞାନର ସୀମା ବିପୂଳ ପରିମାଣରେ ସଂପ୍ରସାରିତ ହୋଇଛି । ଜୀବ ବିଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟ ବଂଶ ପରମ୍ପରା ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଗଭୀର ଦେଶକୁ ପ୍ରବେଶ କରିଛି ଏବଂ ଜେନିଟିକ୍ ପ୍ରକ୍ରିୟା ସଂପର୍କରେ ଜ୍ଞାନଟା ବ୍ୟାବହାରିକ ସୁଫଳ ଦେଉଛି ଅଧିକତର ଶସ୍ୟ ଫଳନ ଏବଂ ରୋଗ ନିବାରଣରେ ସାଫଲ୍ୟ ଅର୍ଜନ କରିବାରେ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ତର୍ ଦ୍ୱାରା ଆବିଷ୍ଠତ ଆଧୁନିକ ଯୁଗ, ଦୁନିଆର ବୈପୁବିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ସାଧାରଣ ନିୟମରାକି ପୃଥିବୀରେ ପ୍ରଗତିଶୀଳ ପରିବର୍ଭନକୁ ତ୍ରାନି୍ତ କରିବାରେ ସହାୟକ ହେଉଛି ।

ମଣିଷ କାଚିର ଅବଗତିମୂଳକ କ୍ରିୟାକକାପ ବ୍ୟାବହାରିକ ଅଭିଞ୍ଚତା ଉପରେ ନିର୍ର କରି ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ତ୍ରବାଦ ଏହି ଭାବେ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନର ଦିତୀୟ ଦିଗଟିର ଅଞିବାଚକ ଉରର ଦେଇଥାଏ । ଭେନିନ୍ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ତ୍ରବାଦର ଞ୍ଚାନତର୍ର ସାରମର୍ମକୁ ନିମୁଲିଖିଚ ଭାଷାରେ ବ୍ୟକ୍ତ କରିଥିଲେ : "୧୦ ଆମର ତେତନା, ଆମର ଇହ୍ରିୟାନୂଲ୍ତିଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ, ଆମର ବାହାରେ... ବସ୍ତ୍ରସକଳ ଅବସ୍ଥାନ କରଡି... । ୨୦ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ଏବଂ ବସ୍ତୁ ପାଇଁ ବସ୍ତୁ ମଧ୍ୟରେ ନାଚିଗତ ଦୃଷ୍ଠିରୁ ନିହିଁଷ୍ଣ ଭାବେ କୌଣସି ପାର୍ଥକ୍ୟ ନାହିଁ, ଏବଂ ସେଭକି ପାର୍ଥକ୍ୟ ବି ରହି ନପାରେ । ପାର୍ଥକ୍ୟତୀ କେବକ ଯାହା ଞାତ ଏବଂ ଯାହା ଞ୍ଚାଚ ହେବାକୁ ଅଛି... । ୩୦ ଞ୍ଚାନ ତର୍ବରେ, ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବିଞ୍ଚାନ କ୍ଷେତ୍ର ଭଳି, ଆମକୁ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଭାବେ ଚିତା କରିବାକୁ ହେବ, ଅଧିତ, ଆମକୁ ନିର୍ହାରଣ କରିବାକୁ ହେବ ଅଞ୍ଚାନ ମଧ୍ୟରୁ ଞ୍ଚାନର କିପରି ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟେ, ଅସଂପୂର୍ଷ, ଅସିବ ଞାନ କିପରି ଆଭରି ଅଧିକ ସଂପୂର୍ଷ, ଅଧିକ ସିହ ହୁଏ ।"

ମଶିଷର ଞ୍ଚାନର ସୀମା ସର୍ବଦା ସଂପ୍ରସାରିତ ଏବଂ ଗଭୀର ହେବାରେ ଲଗିଛି ଅବଗତିମୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଦେଇ । ମଶିଷର ଭାବାବେଗ ଏବଂ ବାସବତା ପ୍ରତି ତା'ର ଆରିମୁଖ୍ୟ ସହିତ ତା'ର ତେତନାର ସର୍ବାପେକ୍ଷା ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଶ ଉପାଦାନ ହେଉଛି ଞ୍ଚାନ ।

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, "Materialism and Empirio-Criticism", Collected Works, Vol. 14, p. 103.

ମଣିଷ ମଣିଷ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗାଯୋଗ ହିସାବରେ ଭାଷା ସହିଚ ଏହା ଅବଶ୍ୟକୀୟ ଏବ-ଅବିଛିନ୍ ଭାବେ ସଂଯୁକ୍ତ । ଞ୍ଜାନ ହେଉଛି ପଦାର୍ଥସକଳର ପ୍ରଯୋଜନୀୟ ଧର୍ମରାଶି ତଥା ଯୋଗସୂତ୍ରର ଏବଂ ସେସବୁର ପ୍ରାକୃତିକ ନିରମରାର୍ଷର ପ୍ରତିଫଳନ । ଞ୍ଜାନ ତା'ର ଆଧ୍ୟୟ ଦୃଷିରୁ ଭିନ୍ନ ହୋଇ ପାରେ : ଏହା ମିଥ୍ୟା (ମାୟା, ଭୁଇ, ମିଥ୍ୟାକରଣ), ଅପ୍ରମାଣସିଦ୍ଧ (ଅନୁମାନ, ହାଇପୋଥେସିସ୍) ଏବଂ ଅଭ୍ରାତ୍ତ ହୋଇ ପାରେ । କେକେ ସର୍ବଦା ଚେଷ୍ଟା କରି ଆସିଛଡି ପ୍ରକୃତ ଞ୍ଜାନ ଆହରଣ କରିବା ପାଇଁ । ପ୍ରାଚୀନ ସେହି ପ୍ରଞ୍ଚାପୂର୍ଣ କଥାଟି : "ଞ୍ଜାନ ହେଉଛି ସବୁଠାରୁ ବଡ଼ ସଂପଦର୍କ୍ତାର, ଏହାକୁ କେଇ ଗ୍ଟେରେଇ ନେଇ ପାରେ ନାହିଁ, ଏହାର ଶେଷ ନାହିଁ, ଏହା ଅମୁଲ୍ୟ", ଏବେ ବି ସତ ।

#### ୪ – ସତ୍ୟ ବୋଇଲେ କଂଶ ?

ସୁରଣାଚୀତ କାଳରୁ ମଣିଷ ଏହି ପ୍ରଶ୍ନଟିକୁ ନେଇ ଚିତ୍ତା କରି ଆସିଛି । ଏହାକୁ କେଦ୍ର କରି ଦାର୍ଶନିକ ଯୁକ୍ତିଚର୍କ ଗ୍ଲି ଆସିଛି । ସଚ୍ୟ ବୋଇରେ କ'ଶ ଏହି ଧାରଣାଟି ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପ୍ରଶ୍ନର ସମାଧାନଠାରୁ ଅବିଛିନ୍ । ସତ୍ୟର ସମସ୍ୟାର ଦ୍ୱମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ସମାଧାନଟି ପ୍ରତିଫଳନ ତର୍ବ୍ବ ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ଏବଂ ଏହା ବିଭିନ୍ନ ଭାବବାଦୀ ଅବଧାରଣାଠାରୁ ପୃଥକ୍ । ଏହା ମଧ୍ୟ ଅଧିଭୌତିକ, ଚିତ୍ତାମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଦ୍ୱାରା ପୂଦର ସତ୍ୟର ବ୍ୟାଖ୍ୟାଠାରୁ ପୃଥକ୍ ।

ବସ୍ଥଗତ ଭାବବାଦର ପ୍ରବ୍ରାମାନେ ସତ୍ୟର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥାନ୍ତି ଆଦର୍ଶ ସରାର – ଆତ୍ମା, ଆଇତିଆ ବା ଈଶ୍ୱରଙ୍କ ଗୁଣ ହିସାବରେ । ଦୃଷ୍ଠାନ୍ତ ସ୍ରୂପ, ଚିତାସମୂହର କଗତର ଆତ୍ମାର ସୂଚି ହିସାବରେ ପ୍ରେଟୋଙ୍କ ଅବଗତିର ତର୍ ଅନୁଯାଯୀ, ସତ୍ୟ ହେଉଛି ଅଲୌକିକ, ପ୍ରତିଷିତ ଆଦର୍ଶମୂଳକ ସାରସରାଠାର୍ଥ ସ୍ୱାଧୀନ; "ସତ୍ୟ-ନିକଳୁ-ନିଜେ" ହେଉଛି ଚିତାରାଜିର ଏକ ଜଗତ, ଏବଂ ମଶିଷର ଜ୍ଞାନ କେବଳ ସେଚିକି ପରିମାଣରେ ସତ୍ୟ ହୋଇ ପାରେ, ଯେଚିକି ପରିମାଶରେ ଆତ୍ମା ଚିତାରାଜିର ଅନ୍ୟ "ଜଗତ" ସହିତ ଉନିଷ ସଂପୃକ୍ତ ହୋଇ ପାରେ । ପ୍ରାଚୀନ ଭାରତୀୟ ବେଦାଡ ଦର୍ଶନ ଅନୁଯାଯୀ ଏକମାତ୍ର ପ୍ରକୃତ ବାଞ୍ଚବତା ହେଉଛି ଅନପେକ୍ଷ ଆତ୍ମା, ପରମାତ୍ମା (ବ୍ରହୁ) । ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହକୁ (ମାୟା) ନେଇ ରଚିତ ଏ ଅନିତ୍ୟ ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ଜ୍ଞାନ ତେଣୁ ସତ୍ୟ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ବ୍ରହୁ ସଂପର୍କରେ ଚିତାହିଁ ହେଉଛି ଏକମାତ୍ର ପ୍ରକୃତ ସତ୍ୟ । ହେଗେଲ୍ଙ୍କ ଭଳି ବସ୍ଥବାଦୀ ଭାବବାଦୀଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସତ୍ୟ ହେଉଛି ଦି ଆଇତିଆ, ତା'ର ସଂପୂର୍ଣ ସଂଜ୍ଞା ଏବଂ ଅବଧାରଣା ସମେତ; ଏହା ହେଉଛି ନିର୍ମଳ ଚିତା ଜଗତରେ ଜ୍ଞାନର ରୂପ ଗ୍ରହଣ (reine Denken) । ବସ୍ତୁଗତ ଭାବବାଦ ଏହି ଭାବେ ସତ୍ୟକୁ ଜଗତର ପ୍ରତିଫଳନର ଭେଦାରେଦ ନଭାବି ବିଘ୍ର କରେ, ଯିଏକି ମଶିଷର ଚେତନାରେ ଘଟି ଥାଏ । ଏହା ସତ୍ୟକୁ ବିଘ୍ର କରେ ନାହିଁ କୌଣସି ପଦାର୍ଥ ସଂପର୍କରେ ମଶିଷ ଜ୍ଞାନର ଧର୍ମ ହିସାବରେ, ଏହା ବିଘ୍ର କରେ କେତେକ ଅପାର୍ଥିବ, ଶାଶ୍ୱତ ଚିତାର ଏକ ସହଜାତ ଗୁଣ ହିସାବରେ । ଏହି ଧରଣର ଭାବବାଦୀ ମତାମତର ବିପରୀତରେ ଦ୍ୱୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ମନେ କରେ, ଜଗତ ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ନିଜକୁ ନିଜେ ସତ୍ୟ ନୁହନ୍ତି କି ମିଥ୍ୟା ବି ନୁହନ୍ତି । ସତ୍ୟର ଏକ ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଉଛି ଏହା କେବଳ ପଦାର୍ଥସମୂହ ସଂପର୍କରେ ଆମର ଜ୍ଞାନକୁ ବୁଝାଇ ଥାଏ, ସେସବୁ ପଦାର୍ଥସମୂହକୁ ବୁଝାଏ ନାହିଁ ।

ଭାବଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ମଧ୍ୟ ସତ୍ୟର ସମସ୍ୟାଟିକୁ ଭୁଲ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଥାନ୍ତି । ବାହ୍ୟ ଜଗତ ମଣିଷଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ – ଏହି କଥାଟିକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରି ସେମାନେ ଆମ ଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟରେ ବସ୍ଥଗତ ଆଧେୟ ଅଛି ବୋଲି ସ୍ୱୀକାର କରଚ୍ଚି ନି ଏବଂ ବାହବତା କେଉଁ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହେଉଛି ତାକୁ ବିଷ୍କର ନକରି ସେମାନେ ଚେତନାର ଧର୍ମସମୂହ ସହିତ ସତ୍ୟକୁ ଏକାତ ଭାବେ କୋଡ଼ି ଦେଇଥାନ୍ତି । ସତ୍ୟର ବହୁବିଧ ଭାବଗତ ଅବଧାରଣା ରହିଛି । କେତେକ ଭାବନ୍ତି ଯାହା ସାଧାରଣ ଭାବେ ଅର୍ଥବହ, ଅର୍ଥାତ୍, ଯାହା ସଂଖ୍ୟାଗରିଷଙ୍କ ମତ ସହିତ ସଙ୍ଗତିଶୀଳ, ତାହା ହେଉଛି ସତ୍ୟ । ଆଉ କେତେକ ସତ୍ୟକୁ ଦେଖନ୍ତି ସେଇସବୁ ମଧ୍ୟରେ, ଯାହାକୁ ସରକ ବା ଅର୍ଥନୈତିକ ଜଙ୍କରେ ଚିତା କରାଯାଏ । ଆଉ କେତେକ ସେଇସବୁକୁ ସତ୍ୟ ବୋଲି ବିଷ୍କର କରନ୍ତି, ଯାହା ଭକ୍ତିସମୂହର ନିର୍ଦ୍ଧି ଏକ ବ୍ୟବସାରେ ଅନ୍ୟ ବିଷ୍କରଗୁଡ଼ିକ ସହିତ ଏକମତ । ସତ୍ୟର ଆଉ ଏକ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଅଛି, ଯିଏକି ହେଉଛି ଦରକାରୀ । ଏହି ସମୟ ବ୍ୟାଖ୍ୟା, ଚରିତ୍ରଗତ ଦିଗରୁ, ଏକ ବସ୍ଥଗତ ସତ୍ୟର ଅବନ୍ଥିତିକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ ।

ଏଠାରେ ବିଘ୍ଦସମୂହର ସତ୍ୟତା ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ କର୍ଗା ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଏବଂ ତା ଉପରେ ନିର୍ଦ୍ଧରଶୀଳ । ଦୃଷ୍ଟାତ ସ୍ୱରୂପ , ସଂଖ୍ୟାଗରିଷ ଲେକଙ୍କର ଧର୍ମୀୟ ବିଶ୍ୱାସ ଥାଇ ପାରେ , କିନ୍ତୁ ଏଇଥି ପାଇଁ ଧର୍ମ ବିଶ୍ୱାସ ସତ୍ୟ ହୋଇ ପାରେ ନା । ଠିକ୍ ଏହିଇଳି , ସରଳତାକୁ ମଧ୍ୟ ସତ୍ୟର ମାପଦଞ୍ଚକୁ ଉନ୍ନୀତ କରାଯାଇ ପାରେ ନାହିଁ । ଏକ ପରମାଣକୁ ଏକ ଜଟିଳ ଗଡ଼ଣଯୁକ୍ତ ଏବଂ ବିଭାଜ୍ୟ ଅପେକ୍ଷା ଅବିଭାଜ୍ୟ ବୋଲି ଚିତା କରିବାଟା ସହଜତର , କିନ୍ତୁ ଶେଷ ମତଟି ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସତ୍ୟ ନୁହେଁ । ଏହା ଛଡ଼ା , ପ୍ରତିଞ୍ଜାସମୂହର ଏକ ବ୍ୟବହାକୁ ଚିତା କରାଯାଇ ପାରେ , ଯେଉଁସବୁ ପ୍ରତିଞ୍ଜା ମଧ୍ୟରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ସହିତ ଏକମତ ଏବଂ ବିରୋଧ କରେ ନାହିଁ , କିନ୍ତୁ ସେଥିରେ ସତ୍ୟ ନଥାଏ ଏବଂ ତାହା ହେଉଛି ଏକ ଜୋରଜବରଦଞ୍ଚ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାଗତ ଗଢ଼ଣ । ଯାହା କିଛି ବ୍ୟବହାରଯୋଗ୍ୟ , ତାହା ହେଉଛି ସତ୍ୟ – ଏହି କଥା କହୁଥିବା ଥିସିସ୍ଟିର (କୁର୍ଜୁଆ ବାତ୍ତବ ଦର୍ଶନ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଘ୍ରିତ ଏକ ଅବଧାରଣା) ମନୋଗତତା ସ୍ତଃପରିଷ୍ଟୁଟ, କାରଣ ଏହା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପ୍ରଶ୍ନ ଭଠାଏ ଯେ, କିଏ ଏଉଳି ଏକ ବିଷ୍କରର୍ବ୍ଧ ଲଭ ଉଠାଇବ ଏବଂ ଉପକାର ଲଭ କରିବ । ଦୃଷ୍ଟାତ ସ୍ବରୂପ, ବାଷବତାବାଦୀ ଅବସାନର୍ବ ଏ କଥା ପ୍ରମାଣ କରିବା ସହଜ ଯେ, ଜୁସଂସାର ବା ରହସ୍ୟବାଦ ହେଉଛି ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ଶ୍ରେଶୀଗୁଡ଼ିକ ପକ୍ଷରେ ଉପକାରୀ ।

#### ୫ – ବସ୍ଥୁଗତ ସତ୍ୟ

ଉଉୟ ମନୋଗତ ଏବଂ ବୟୁଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ସତ୍ୟକୁ ଚେତନାର ଆଭ୍ୟତରୀଶ ଧର୍ମ ରୂପେ ବିଗ୍ୱର କରିଥାନ୍ତି । ଦ୍ୱଦ୍ମୂଳକ ବୟ୍ଥବାଦ ଅନୁଯାୟୀ, ଅବଶ୍ୟ, ଅବଗତି ହେଉଛି ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା ବାଞ୍ଚବତାର ବ୍ୟାବହାରିକ ରୂପାତରଣ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ବାଞ୍ଚବତାର ପ୍ରତିଫଳନ । ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନ ଏହି ବାଞ୍ଚବତାକୁ ସଠିକ ଭାବେ ପ୍ରତିଫଳିତ କରେ, ତାହା ହିଁ ହେଉଛି ସତ୍ୟ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ବାଞ୍ଚବତାର ବିକୃତ ପ୍ରତିଫଳିତ କରେ, ତାହା ହିଁ ହେଉଛି ସତ୍ୟ । ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ, ବାଞ୍ଚଚତାର ବିକୃତ ପ୍ରତିଫଳିତ ଭାନ୍ତି ସୃଷ୍ଟି କରେ, ଅର୍ଥାତ୍, ଅସତ୍ୟମୂଳକ ଜ୍ଞାନକୁ ଜନ୍ମ ଦିଏ । ସତ୍ୟ ହେଉଛି ସେଇ ତିତା, ଯିଏକି ବାଞ୍ଚବତା ସହିତ ସଙ୍କତିଶୀଳ । ତା ଅର୍ଥ ଆମ ଜ୍ଞାନରେ ଏଭଳି ଏକ ଉପାଦାନ ଥାଏ, ଯିଏକି କରଁ। ଉପରେ, ବ୍ୟକ୍ତିବିଶେଷ ବା ମାନବଳାତି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ନାହିଁ । ତେଣୁ ସତ୍ୟ ହେଉଛି ସବୁବେଳେ ବସ୍ଥନିଷ ।

ସତ୍ୟର ବ୍ୟୁନିଷ ଗୁଣକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବା ଅର୍ଥ ଦର୍ଶନର ମୌଳିକ ପଶ୍ଚର ହିତୀୟ ବସ୍ଥବାଦୀ ସମାଧାନଟିକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିବା : ଦିଗଟିର ଆମର ଧାରଣା . ଅବଧାରଣାସମୂହ , ତଭ୍ରାକି ସେଚିକି ପରିମାଣରେ କେବଳ ସତ୍ୟ . ଯେତିକି ପରିମାଣରେ ସେସବଥିରେ ବସ୍ଥଗତ ଆଧେୟ ଥାଏ , ତାହା ଚେତନା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ନାହିଁ । ନିର୍ଦିଷ୍ଠ ମତରାକିର ସଚ୍ୟତା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ ପ୍ରିଫଳିତ ବସ୍ଥୁରତ ବାଞବତାର ଧର୍ମରାଶି ତଥା ପ୍ରାକୃତିକ ନିୟମାବଳୀ ଦ୍ୱାରା , ମଣିଷର ଇଛା ବା ମନୋରତ ମତାମତ ଦ୍ୱାରା ନୂହେଁ । ଦ୍ୱାର ସ୍ରୂପ , ବୁର୍କୁଆ ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନେ ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଶିକ୍ଷା ପୁରୁଣା ହୋଇ ଗଲଣି ବୋଲି ଯେତେ ଥର କହନ୍ତ ନା କାହିଁକି, ଏହା କେବେହେଲେ ବସ୍ଥୁଗତ ସତ୍ୟ ହେବାରୁ କ୍ଷାଡ ହୋଇ ନି । କାରଣ , ଆଧୁନିକ ପୂଞିବାଦୀ ସମାଳ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପରି ଆଭ ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା ମଣିଷର ଶୋଷଣର ପ୍ରଭୁତ୍ ଏବ• ଶ୍ରେଣୀ ସ୍ୱାର୍ଥସମୂହର ବୈରିତା ଦ୍ୱାରା ଚିହିତ ।

ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବ ବହୁବାଦୀମାନେ ମଧ୍ୟ ସତ୍ୟର ବହୁଗତତାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରିଥିଲେ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ, ସେମାନେ ଏହି ଯୁକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସତ୍ୟକୂ ଅଧିଭୌତିକ ଭାବେ ବିଷ୍ଦର କରୁଥିଲେ ଯେ, ଏହାର ଆଧେୟ ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ପ୍ରତିଫଳିତ ବାଞବତାକୁ ଜାଙ୍କି ରଖେ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ସତ୍ୟକୁ ପୁରୁଣା ବହୁବାଦ ଭଳି ବିଷ୍ପର କରେ ନାହିଁ । ଏହା ସତ୍ୟଳୂ ବସ୍ଥଗତ ବାଞବତା ସହିତ ଚିତନର ସଂପୂର୍ଷ ସଂଗତିଶୀକତାର ଏକ ସମୟର କାର୍ୟ ବୋଲି ବିସ୍ସର ନକରି, ସାମାକିକ-ଐତିହାସିକ ପ୍ରୟୋଗ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଚିଚିତ କ୍ରମବର୍ଷମାନ ଗରୀର ପ୍ରତିଫଳନ ପ୍ରକ୍ରିୟା ରୂପେ ବିସ୍ତର କରେ । ଏହାର ଅର୍ଥ, ପ୍ରଥମତଃ, ଜ୍ଞାନର ପ୍ରକୃତ ଲକ୍ଷ୍ୟ ବସ୍ଥଗତ "ନିକ ପାଇଁ ଏବଂ ନିକର" ଜଗତ ନୂହଁ, ତା'ର ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ପ୍ରୟୋଗ ଦ୍ୱାରା, ମଣିଷର ବୈଷୟିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଚିଚିତ ବାଞବତା । ଦିତୀୟତଃ, ମଣିଷର ପ୍ରୟୋଗରେ ମଧ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟି ସ୍ଭିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏବଂ କର୍ଣାର ଅବଗତିମୂଳକ ଅତନିହିତ ଶକ୍ତିରେ ବି ଉନ୍ଡି ଘଟିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ବସ୍ଥଗତ ସତ୍ୟ ଏକ ସ୍ୟଂ ସଂପୂର୍ଷ ଚିତା ରୂପେ ବେର୍ତ୍ତି, ତର୍, ଆଦି) ଦେଖା ଦେଇ ନି, ଏହା ଦେଖା ଦେଇଛି ପରିବର୍ଦ୍ଧନରାଳିର ଏକ ଦ୍ୟମୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏବଂ ବସ୍ଥଗତ ଜଗତକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କର୍ପଥିବା ଜ୍ଞାନର ବିକାଶ ରୂପେ ।

#### ୬ – ସତ୍ୟରେ ଆପେକ୍ଷିକ ଏବ• ଅନାପେକ୍ଷିକ

ପର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଆଲେଚନା ଆମକୁ ପୋହାହିତ କରୁଛି ଅନାପେକ୍ଷିକ ଏବ• ଆପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ସମସ୍ୟାଚିକୁ ଆଲେଚନା କରିବା ପାଇଁ । ବସ୍ଥନିଷ ସତ୍ୟ ବୋଲି ଯଦି କିଛି ଅଛି, ତେବେ ତାକୁ କିପରି କାଣିବାକୁ ହେବ ? ମଣିଷର ଚିତାରାକି କ'ଣ ବୟୁନିଷ ସତ୍ୟକୁ ତତ୍କଣାତ୍, ସଂପ୍ରଶ ରୂପେ, ବିନା ସର୍ଭରେ ଏବଂ ଅନପେକ୍ଷ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ କରେ ନା କେବଳ ଆନୁମାନିକ ଏବଂ ଆପେକ୍ଷିକ ଭାବେ ପୂଜାଶ କରେ ? ଏ କଥାଟି ଉପରେ ଗ୍ରୁତ୍ ଦେବା ଦରକାର ଯେ, ବୈଜ୍ଞାନିକ ଜ୍ଞାନ ଚଭ୍ରେ ପ୍ଶୃଟି ତିନି ଧରଣର ସତ୍ୟର ଅବସ୍ଥିତି ନାହିଁ (ବସ୍ଥନିଷ, ଆପେକ୍ଷିକ, ଏବଂ ଅନାପେକ୍ଷିକ), ପ୍ରଶ୍ନଟି ହେଉଛି ଏକ ଏବଂ ଅଭିନ୍ ବସ୍ଥନିଷ ସତ୍ୟରେ ଅନାପେକ୍ଷିକ ଏବଂ ଆପେକ୍ଷିକ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ । ଅନାପେଷିକ ଏବଂ ଆପେଷିକ ସତ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସତ ସଂପର୍କିତ ଦୃନ୍ଦୁମୂଳକ ବ୍ୟୁବାଦୀ ମତବାଦ ଜ୍ଞାନର ସତ୍ୟତା ଏବଂ ପରିବର୍ତ୍ତନୀୟତା ଭଳି ଦିଗଗୁଡ଼ିକୁ ସଂଯୁକ୍ତ ଅଧିଭୌଚିକତାବାଦୀମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଏହିସବୁ ଗ୍ଟ କରିଥାଏ 1 ହେଉଛି ଅସଂଗତିପ ଏ ।

ମାର୍କସ୍କ ପୂର୍ବ ଦର୍ଶନ ସତ୍ୟକୁ ବିଗ୍ୱର କର୍ବଥିଲ ମୁଖ୍ୟତଃ ମଚାନ୍ଧ ଅବସାନରୁ । ଦାର୍ଶନିକ ମତାନ୍ଧତା ହେଉଛି ସତ୍ୟରେ ଆପେକ୍ଷିକଚାର କୌଣସି ଉପାଦାନକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରିବା । ମତାନ୍ଧମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ପ୍ରକୃତ ସତ୍ୟ ହିଁ କେବଳ ଅନାପେକ୍ଷିକ, ସର୍ରହୀନ, ସଂପୂର୍ଷ ଏବଂ ଅପରିବର୍ରନୀୟ ହୋଇ ପାରେ । ସତ୍ୟ ଏକଦା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ହେଲ ପରେ ଆଉ ପରିବରିତ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ସତ୍ୟ ଏବଂ ଭ୍ରାତ୍ତିକୁ ସଂପୂର୍ଷ ବିପରୀତ ଏବଂ ପରସରଠାରୁ ସଂପୂର୍ଷ ଅଇଗା ବୋଲି ବିଗ୍ୱର କରାଯାଏ । ଜ୍ଞାନର ବିକାଷ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଯଦି ସେଥିରେ ଅସଠିକତା ବା ଏପରିକି ଭୁଇ ଦେଖାଯାଏ, ତେବେ ଅଧିଭୌତିକବାଦୀମାନେ ସେ ଜ୍ଞାନକୁ ଭୁଲପୂର୍ଷ ଏବଂ ଅସତ୍ୟ ବୋଲି ଘୋଷଣା କରିଥାନ୍ତି । ମତାବ୍ଧତା ବିଜ୍ଞାନର ଅତକାବସା କଥା କହିଥାଏ ଏବଂ ବସ୍ଥୁନିଷ କଗତର ଅଧିକ ଅବଗତିକୁ ପ୍ରକୃତରେ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ । ଆମ ଯୁଗରେ ସତ୍ୟର ମତାବ୍ଧବାଦୀ ବିଷରଟା ଏକ ବିଷେଷ ରକମର, ଦୃଷାତ୍ତ ସ୍ୱରୂପ, ବିଭିନ୍ନ ଧର୍ମୀୟ-ଭାବବାଦୀ ମତବାଦ, ଯିଏକି ବୈଜ୍ଞାନିକ ଜ୍ଞାନ ଅପେକ୍ଷା ଧର୍ମୀୟ ଘୋଷଣାବଳୀକୁ ଉଚ୍ଚତର ଧରଣର ତର୍କାତୀତ ଜ୍ଞାନକୁ ଟେକି ଦେଇଥାଏ ।

ଞ୍ଚାନତାର୍ଗ୍ୱିକ ଆପେଷ୍ଟିକତା ହେଉଛି ଅଧିଭୌତିକ ଭାବେ ଏକଦର୍ଶୀ । ଇତିପୂର୍ବରୁ ଆମେ କହିଛେ, ଆପେଷ୍ଣିକବାଦୀମାନେ ଗତିରେ ଝିରତାର ମୁହୂର୍ରଗୁଡ଼ିକୁ ଖାତିର କରଶି ନାହିଁ । ଞ୍ଜାନତର୍ବରେ, ଏହାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି, ସେମାନେ ସତ୍ୟରେ ଅନାପେଷ୍ପିକ ଉପାଦାନଟିକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି ଏବଂ କେବଳ ତା'ର ଆପେଷ୍ପିକ ଗୁଣକୁ ସ୍ୱୀକାର କରନ୍ତି । ଏହା ଛଡ଼ା, ଞ୍ଜାନର ଆପେଷ୍ପିକ ଏବଂ ପରିବର୍ଭନଶୀଳ ଚରିତ୍ରକୁ ଚା'ର ଭାବଗତତା ରୂପେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରନ୍ତି, ଯା'ର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ଭରୟ ଅନାପେଷ୍ପିକ ଏବଂ ବୟୁଗତ ସତ୍ୟକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରିବା । ଏହା ସିଧାସକଖ ଭାବେ ଅଞ୍ଜେଯବାଦ ଆଡ଼କୁ ପେନି ଯାଏ । ଏକ ଆପେଷ୍ପିକତାବାଦୀ ଆରିମୁଖ୍ୟ ଆଧୁନିକ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷବାଦୀ ଏବଂ ବିଷେଷ କରି ପରମ୍ପରାବାଦୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଗୃହୀତ ସତ୍ୟର ସମସ୍ୟାର ମତର ଭିରି ରଚନା କରିଥାଏ । ଶେଷୋକ୍ତଟି ନିୟମର ଯେକୌଣସି ବୈଞ୍ଜାନିକ ଅନୁଞ୍ଜା ବୈଦ୍ଧାନିକମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ୱେଛାଗ୍ରରୀ ପରମ୍ପରାର ଫଳ ବୋଲି ବିଗ୍ୱର କରେ, ଯା'ଫକରେ ବିଞ୍ଜାନକୁ ବସ୍ଥଗତ ତାହର୍ଣରୁ ବଞ୍ଚିତ କରେ ଏବଂ ତା'ର ସିହ୍ୱାଚ୍ଚରାଳିର ସତ୍ୟତା ପ୍ରତି ସନ୍ଦେହ ସୃଷ୍ଟି କରେ ।

ଉପରୋକ୍ତ ବହୁବିଧବାଦର ଅନୁବର୍ଭୀମାନେ ମଧ୍ୟ ଦାର୍ଶନିକ ଆପେକ୍ଷିକତାବାଦର ଆସାନ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ଜ୍ଞାନତର୍କ୍ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବହୁବିଧବାଦ "ସତ୍ୟର ବହୁବୁଣିତତାର" ଭାବଗତ ପ୍ରସ୍ତର କରେ । ବହୁବିଧବାଦୀମାନେ ଘୋଷଣା କରନ୍ତି, ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ଭାବବାଦ, ବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଧର୍ମ, ସମାଚ୍ଚବାଦୀ ଏବଂ ବୁର୍ଣ୍ଣ ଚିନ୍ତାରାକି, ଆଦି ସମାନ ଭାବେ ସତ୍ୟ । କିନ୍ତୁ ବିଜ୍ଞାନ ନିର୍କତ ରୂପେ ତହ୍ୱାରା ସମାହିତ ଏକ ଏବଂ ଅଭିନୁ ପ୍ରିଷ୍ମର ମୌଳିକ ଭାବେ ଭିନୁ ଭିନୁ ଭରର ଦେଇ ନଥାଏ । ବୈଜ୍ଞାନିକ ସତ୍ୟ ବୋଇଲେ ଗୋଟିଏ ସତ୍ୟ । ତତ୍ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଏକ ପ୍ରଶ୍ନର ମିଥ୍ୟା ଏବଂ ଭୁଇ ମତାବଳୀ ବିରାଟ ଭାବେ ପ୍ଥକ୍ ହୋଇଥାଏ ।

ମତାହତାବାଦ ଏବଂ ଆପେକ୍ଷିକତାବାଦର ବିପରୀତରେ ଦ୍ୟମୂଳକ ବୟୁବାଦ ପ୍ରକୃତ ଞ୍ଜାନରେ ଅନପେଷ ଏବଂ ଆପେକ୍ଷିକ ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକର ଏୀକ୍ୟ ଏବଂ ବିରୋଧକୁ ସ୍ୱୀକାର କରେ । ତାହେଲେ, ଆପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟ ବୋଇଲେ କଂଶ ? ଏହା ହେଉଜି ସେଇ ଞ୍ଜାନ, ଯିଏକି ଆନୁମାନିକ ଏବଂ ଅସଂପୂର୍ଷ ଭାବେ ବସ୍ଥଗତ ଜଗତକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରେ । ସାମାଳିକ-ଏଚିହାସିକ ପ୍ୟୋଗର ଯେକୌଣସି ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ମାନବିକ ଜ୍ଞାନ ତା'ର ସୀମାବଦ୍ଧତା ଏବଂ ଅସଂପର୍ଶତା ଦଞ୍ଚିରୁ ଆପେଥିକ । କିନ୍ତୁ ସତ୍ୟର ଆପେକ୍ଷିକତା ସମାଳ ବିକାଶର ନିହିଷ ଏକ ପର୍ଯାୟରେ ମଶିଷର ସମ୍ମିଳିତ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରତି କେବଳ ପ୍ରକାଯ୍ୟ ନହେଁ, ଏହା ହେଇଛି ଯେକୌଣସି ବସ୍ଥଗତ ସତ୍ୟର ଏକ ଗୁଣ, ଯିଏକି ପୂଥକ୍ ଭାବେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତର୍ବୁ, ପ୍ରକୃତ ଅନୁଜ୍ଞାସମୂହ, ଆଦି ରୂପେ ବିବେଚିତ ହୋଇଥାଏ । ଏ କ୍ଷେତରେ ସତ୍ୟର ଆପେକ୍ଷିକତା ତା'ର ଅନିର୍ଭୁଇତା ଏବଂ ବିଶେଷ ପ୍ରଅଷରାଳି ସଂପର୍କରେ , ସେସବୁର ଧର୍ମରାଶି ଏବଂ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କରାଜି ସଂପର୍କରେ ଆମର ଜ୍ଞାନର ଐତିହାସିକ ସୀମାବବଚାକୁ ନେଇ ଗଠିତ । ଯେକୌଣସି ସତ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ , ନିର୍ଦିଷ ଏକ ବୈଞ୍ଚାନିକ ଚର୍ଚ୍ଚ ହେଉଛି ଆପେକ୍ଷିକ ଏଇ ଅର୍ଥରେ ଯେ, ପ୍ରଥମଚଃ, ଏହି ଚରୃଟି ଦାରା ଅନଧତ କ୍ଷେତ୍ତି ସଂପର୍କରେ ଏହା ପୂର୍ଷ ଏବଂ ସଂପୂର୍ଷ ଜ୍ଞାନ ପ୍ଦାନ କରେ ନାହିଁ । ଦିତୀୟତଃ, ସତ୍ୟ ଆମ ଦ୍ୟାତ କ୍ଷେତ୍ରେ, ବୈଜ୍ଞାନିକ ତତୃଠ ଜ୍ଞାନର ସେଇସବ ଉପାଦାନକୁ (ଅର୍ଥାତ, ଅବଧାରଣା, ଅନ୍ଞା ଏବଂ ହାଇପୋଥେସିସ୍) ନିଜର ଅନ୍ତର୍ଭ କରିଥାଏ , ଯିଏକି ପରିବର୍ତ୍ତିତ ଏବଂ ପରିବର୍ଦ୍ଧିତ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ନତନ ଦ୍ୱାରା ଘାନାତରିତ ହୁଏ । ଏଥି ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ, ଆପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟଟା ଭାତି ଭଳି ନହେଁ, ଏଥିରେ ଥାଏ ବସ୍ଥଗତ ଉପାଦାନ , ଏବଂ କେତେକ ପରିମାଣରେ ଏହା ଚିତନ ଏବଂ ବାଞ୍ଚବତା ମଧ୍ୟରେ ସ॰ପର୍କକୁ ପକାଶ କରିଥାଏ । ତେଣ୍ଡ, ଏଥିରେ କିଛି ଅନପେଷ ରହିଥାଏ ।

ଅନାପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟ ବୋଇଲେ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବୟୁବାଦ କ'ଶ ବୁଝାଇଥାଏ ? ଅନେକ ସମୟରେ ଅନାପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟକୂ ସଂପୂର୍ଶ, ପରିପୂର୍ଶ ଛାନ ରୂପେ, ନିହିଁଷ ବୟୁଟିର ସମପତନ ରୂପେ ଧରାଯାଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ବୟୁଗତ ଜଗତ ଯେହେତୁ ହାନ ଏବଂ କାଳ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସୀମାହୀନ ଏବଂ ନିରବଛିନ୍ ଭାବେ ଯେହେତୁ ବିକଶିତ ଏବଂ ପରିବରିଁତ ହେଉଛି, ତେଣୁ ତା ସଂପର୍କରେ ଅବଗତି କେବେହେଲେ ସଂପୂର୍ଷ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ମାନବିକ ଛାନର ଏଭକି ଏକ ଅନପେକ୍ଷ ତରିତ୍ରର ଅବଧାରଣାକୁ ନିର୍ବତ ରୂପେ ବର୍ଚନ କରିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ତେଣୁ ଅନପେକ୍ଷ ସତ୍ୟକୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ଅର୍ଥରେ ବିଶ୍ୱର କରିବାକୁ ପଡ଼ିବ, ପଦାର୍ଥଟିର କେତେକ ସୀମିତ ଅଂଶ ସହିତ ଛାନର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ସମପତନ ରୂପେ, ତା'ର ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଦିଗ ଏବଂ ଧର୍ମରାଶିର ପୂର୍ଷ ଛାନ ହିସାବରେ । ଅନପେକ୍ଷ ସତ୍ୟ କନ୍ ନେଇଥାଏ କେବଜ ପ୍ରୟୋଗ ମଧ୍ୟରୁ, ତେଣୁ ଭବିଷ୍ୟତରେ ତାକୁ ଖଞ୍ଚନ କରାଯାଇ ପାରେ ନା । ପୂରାଚନ ଛାନକୁ ତା'ର ବିକାଶ କାଳରେ ଅବଗତି ପ୍ରକିଯାରେ ସଂପୂର୍ଶ ରୂପେ ବର୍କିତ ହୁଏ ନାହିଁ, ନୂତନ ଛାନର ବ୍ୟବହା ମଧ୍ୟରେ ଏହା କୌଣସି ଏକ ରୂପ ନେଇ ଅଙ୍ଗୀରୂତ ହୋଇଥାଏ । ବସ୍ତୁଗତ ଛାନର ଏହି ନିରବଛିନୁ ଠୁଳୀକରଣକୁ ହିଁ ଅନପେକ୍ଷ ସତ୍ୟର ଅବଧାରଣା ବୁଝାଇ ଥାଏ । ପ୍ରତିଟି ଆପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟରେ ନିହିତ ଥାଏ ଅନପେକ୍ଷ ସତ୍ୟର ଏକ ଉପାଦାନ, ଏକ "ବୀଢକଣା" । ଛାନର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ବିଶେଷ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ଅନପେଷ ସତ୍ୟ ଆଡ଼କୁ ଅଗ୍ରଗତି । "ମାନବିକ ଚିତ୍ରା..." ଲେନିନ୍ ଲେଖିଛକ୍ତି, "ତା'ର ଚରିତ୍ର ଦୃଷ୍ଠିରୁ ଅନପେଷ ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରଦାନ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ଏବଂ ତାହା ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ, ଯିଏକି ହେଉଛି ଆପେଷିକ ସତ୍ୟର ମୋଟ ଯୋଗ ଫଳକୁ ନେଇ ଗଠିତ । ବିଜ୍ଞାନର ବିକାଶ ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରତିଟି ପଦକ୍ଷେପ ଅନପେଷ ସତ୍ୟର ଯୋଗ ଫଳରେ ନୂଆ ଏକ ଦାନା ଯୋଗ କରିଥାଏ, କିରୁ ପ୍ରତିଟି ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅନୁଦ୍ଧାର ସତ୍ୟର ସୀମାବଷତା ହେଉଛି ଆପେଷିକ, ଏବେ ପ୍ରସାରମାନ ତ ପୁଣି ଜ୍ଞାନର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ହେତୁ ପୁଣି ସୀମିତମାନ ।"\*

ଏହି ଭାବେ, ଦୃଷାତ ସ୍ରୂପ, ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହ ଏବଂ ସେସବୁର ଧର୍ମରାଶି ସଂପର୍କରେ ଆମର ୱାନ ପରିପ୍ର ହୋଇଥାଏ । ପରମାଣ୍ଡ ଏବଂ ଅଣ୍ପପିଷ ସଂପର୍କରେ ରସାୟନବିଞ୍ଚାନରେ ଅବଧାରଣାଟା ପ୍ରତିଷିତ ହୋଇଥିଲ ଉନବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀର ଦ୍ୱିତୀୟାର୍ଦ୍ଧରେ । ପରମାଣ୍ ସଂପର୍କରେ ଅବଧାରଣା ମୂଳ ଉପାଦାନସମ୍ହରୁ ଜଟିକ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନ ଗଠନ କରିବା ସହିତ ଯୁକ୍ତ ନିୟମସମୂହକୁ ଆବିଷାର କରିବାର ଭିଭି ଗଠନ କରିଥିଲା । ଷାଠିଏଟିରୁ ଅଧିକ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନ ସଂପର୍କରେ ଅନ୍ଧ୍ୟାନ କରାଯାଇଛି, ସେସବ୍ର ଧର୍ମରାଶିର ବର୍ଷନା କରାଯାଇଛି ଏବଂ ସେସବୂର ପାରମାଣବିକ ଓକନକୁ ଅନ୍ତ ବହୁତ ସଠିକ ଭାବେ ମପା ଯାଇଛି । ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନଗ୍ରିକ ଆମର ପ୍କୃତ ଜ୍ଞାନର ପରିଧି ବିପୁଳ ଭାବେ ପ୍ରସାରିତ ହୋଇଥିଲ, ଯେତେବେଳେ ବ୍ଛଷ୍ ବୈଞ୍ଜାନିକ ଦ୍ମିତ୍ରି ମେହେଲେୟେଭ୍ ଉପାଦାନ ସଂପର୍କରେ ତାଙ୍କର ସାମୟିକ ନିୟମ ଆବିଷାର କଲେ । ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ନିୟମିଚ ଯୋଗସୂତ୍ରଗୁଡ଼ିକର ଆବିଷାର ଫଳରେ ସେ ସକ୍ଷମ ହୋଇଥିଲେ ବହୁ ଅଷ୍ଟାତ ଉପାଦାନସମ୍ହର ଅବ**ସ୍ଥିତି ସଂପର୍କରେ ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ କରିବାକୃ ଏବଂ** ଅଦ୍ଭୂତ ଭାବେ ସଠିକ ରୂପେ ସେସବୁର ଧର୍ମରାଶିର ବର୍ଷନା ଦେବାକୁ । ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପୂର୍ବଘୋଷିତ ଉପାଦାନସମହକୁ ଚିହିତ କରିବା ପାଇଁ ସେ ସଂସୃତ ଭାଷା ବ୍ୟବହାର କରିଥିଲେ । ସେ ଚାଙ୍କ ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ଏକ ଅଞ୍ଚାଚ ଉପାଦାନକୁ ଚିହିତ କରିବା ପାଇଁ ବ୍ୟବହାର କରିଥିଲେ "ଏକ" ଏବ• "ଦି" ଉପସର୍ଗଗୁଡ଼ିକୁ । ତାଙ୍କର ଏହି "ଉପାଦାନସମୂହର ପ୍ରାକୃତିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା"ରେ (୧୮୭୦) ସେ ବଡ଼ ଗାର ଦେଇ ଚାଙ୍କର ଭବିଷ୍ୟତବାଶୀକରା ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକୁ ଦର୍ଶାଇ ଥିଲେ । ଇକୁଆବୋରନ ବୋରନ ସହିତ, ଇକୁଆଲ୍ୟୁମିନିଅମ୍ ଆଲ୍ୟୁମିନିଅମ୍ ସହିତ , ଇକୁଆସିରିକନ୍ ସିରିକନ୍ ସହିତ ଏବଂ ଦିମାଙ୍ଗାନିକ୍ ମାଜାନିକ୍ ସହିତ ସାଦ୍ଶ୍ୟପୂର୍ଷ । ଆଧୁନିକ ଶହଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛି ସାହିଅମ୍ , ଗାଇିଅମ୍ , କେମାନିଅମ୍ ଏବ• ରେନିଅମ୍ ପ୍**ଭ୍**ତି |

<sup>\*</sup>V. I. Lenin, "Materialism and Empirio-Criticism", Collected Works, Vol. 14, p. 135.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ସତ୍ୟ<br>ବାସ୍ତବତା ସହିତ ସଙ୍କତିଶୀ <b>ତ ଛାନ</b>       | କ୍ରାନି<br>ବାସଦତା ସହିତ ସଂଗତିହାନ <b>ୱାନ</b><br>(ବାସଦତା ସହିତ ୱାନର ସଂଗତି <b>ନୁ</b><br>ଅତିରାଣିତ ବା ଅନରା <b>ରିତ</b> )                                                                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ସୁତ୍ୟ.<br>"ବହୁରତ ସତ୍ୟ ବୋଇଁ କିଛି ଅଛିକି ? ଅଥିବେ ମାନବିକ ଡିବାରାତିରେ କଂଶ ଏପରି ଆଧ୍ୟେୟ ରହିଛି ,<br>ନ୍ରିଏକି ଏକ ବିଷୟ ଭପରେ ନିର୍ଭ କରେ ନାହିଁ , ଏକ ମଉଁଷଳାତି ଉପରେ ନିର୍ଭ କରେ ନାହି ?<br>ତା ସହି ହୋଇଥାଏ , ତେବେ ମାନବିକ ତିବାରାକି , ଯିଏକି ବସ୍ଥରେ ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ ,<br>ସେବକୁ ପୁକାଶ କରେ , ଏକ ସମୟରେ ସାମଗ୍ରିକ ରୂପେ , ସର୍ହ୍ୱାନ ଭାବେ , ଅନାପେଖ<br>ଭାବେ , ବା କେବକ ଅନୁମାନିକ ଭାବେ , ଆପେଞିକ ଭାବେ ? ଏହି ପୁଣ୍ଡଟି ହେଇଛି :<br>ଆପେଛିକ ସତ୍ୟ ସହିତ ଅନାପେଛିକ ସତ୍ୟର ସଂପର୍କିଟ ପୁଣ୍ଡ୍ ।"<br>–ରେନିନ୍ | ଧ ଅସ-ପୂର୍ଶ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ :<br>କଗତି ମଧ୍ୟ ଦେଇ<br>ଅଭ ନିସ | ଶ୍ଜଟେ ବ୍ୟାପନ ଅଅଁରେ – କାହକତା ସହିତ<br>ଆନର ସଂପୂର୍ଣ ସଂଗତିଶାହତା ହେଇଛି,<br>କରଚର ପୂର୍ଣ ଅବରତି । ତିଞ୍ଚାନ ଭଦ୍ୟାମ<br>କତୁଛି ସେ ଆନ ପାଇଁ ।<br>ସଂକାର୍ଷ ଅଅଁରେ – ତଥ୍ୟପୂର୍ଣ ବିବୃତି :<br>ସଂକାର୍ଷ ଅଅଁରେ – ତଥ୍ୟପୂର୍ଣ ବିବୃତି :<br>କ୍ୱର୍ଭର ପୁତଶତାର ଆନ , ଯୋଗସୁତ୍ ଏବଂ<br>ନିୟନ : ଆମେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟର ଆଛେ ।<br>ଅଧିକ ଅବରତିର ପୁତିସାରେ ପରିବର୍ଘତ ହୁଏ ନାହିଁ । |

ଅନ୍ୟ ଯେକୌଣସି ବୈଜ୍ଞାନିକ ସତ୍ୟ ଭଳି ମେହେଇେୟେଭ୍ଙ୍କ ଆବିଷାର ଥିଲ ଜ୍ଞାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଆପେକ୍ଷିକ ଏବଂ ଅନାପେକ୍ଷିକ ମଧ୍ୟରେ ଏୀକ୍ୟ । ଅନାପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟରେ ସେହି "ବୀଢକଣାଟି" ଥିଲ ତାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସୂଚିତ ଉପାଦାନସମୂହର ଧର୍ମରାଶି ମଧ୍ୟରେ ପୋଗସୂତ୍ର ଏବଂ ସେସବୁର ପାରମାଣବିକ ଓଢନ, ଧର୍ମରାଶିର ସାମୟିକତା, ଅଜ୍ଞାତ ବହୁ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନର ଅବସ୍ଥିତି । ଏଥି ସଙ୍ଗେ, ଏହା ଥିଲ ଆପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟ, କାରଣ କେତେକ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନ ଏବଂ ସେସବୁର ଆଇସୋଟୋପ୍ଗୁଡ଼ିକ ସଂପର୍କରେ ଅନୁଧ୍ୟାନ ହୋଇ ନଥିଲ ବେଳେ ଉପାଦାନସମୂହର ଧର୍ମରାଶି ସେସବୁର ପାରମାଣବିକ ଓଢନ ଉପରେ କାହିଁକି ନିର୍ରଶ୍ରୀକ ଏବଂ ସେସବୁ ଧର୍ମର ସାମୟିକତାର କାରଣ ସଂପର୍କରେ ଅଯଥେଷ୍ଠ ଜ୍ଞାନ ଅକିଁତ ହୋଇଥିଲା ।

ଆଧୁନିକ ପଦାର୍ଥବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ ରସାୟନବିଦ୍ୟା ମୌକିକ ଭାବେ ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକ ସଂପର୍କରେ ଆମର ଜ୍ଞାନକୁ ଗଭୀରଡର କରିଛି । ରାସାୟନିକ ସାମୟିକତା କାରଣ ଆବିଷ୍ଟୃତ ହୋଇଛି । ପରମାଣ୍ତର ପାରାମିଟର ପାରମାଣିକ ଓଜନ ନୁହେଁ । ପାରମାଣବିକ ଶକ୍ତିସଞ୍ଚାର ହେଉଛି ତା'ର ପାରାମିଟର । ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକର ଧର୍ମସମୂହରେ ସମାନ ରକମର ବୈଶିଷ୍ୟରାଜିର ସାମୟିକ ପୂନରାବୃର୍ଘି ଘଟିଥାଏ ଉଲେକ୍ଟ୍ରନିକ ଖୋସାଗୁଡ଼ିକର ଗଢ଼ଶରେ ସାମୟିକତା ହେତୁ । ମେଦେଲେୟେଭ୍ଙ୍କ ତାଲିକାରେ ନଥିବା ଏବଂ ପ୍ରାକୃତିକ ଭାବେ ପୃଥିବୀ ପୃଷରେ ଅନବସ୍ଥିତ ଟ୍ରାନ୍ସୁରାନିକ ଉପାଦାନଗୁଡ଼ିକୁ ଗବେଷଣାଗାର ମଧ୍ୟରୁ ମିକିଥାଏ । ମୋଟ ୧୦୫ଟି ମୂଜ ଉପାଦାନ ଏବେ ଆମକୁ ଜଣା । ଆଣବିକ ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ଆମର ଜ୍ଞାନ ବଡ଼ି ଗ୍ଲିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍କେ ଅନାପେକ୍ଷିକ ଜ୍ଞାନର ମୋଟ ବୀଜକଶାର ମୋଟ ସଂଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ ବଡ଼ି ଗ୍ଲିଛି । ଏବଂ ଅନାପେକ୍ଷିକ ଜ୍ଞାନ ଆଡ଼କୁ ଏହି ଅଗ୍ରଗତି ପଥର ଅତ ନାହିଁ, କାରଣ ବସ୍ଥ ହେଇଛି ଅଫରର, ଏବଂ ସାମାଜିକ-ଐତହାସିକ ପ୍ରଯୋଗର ପ୍ରତ୍ୟେକ ପର୍ଯାଣ ହେଛି ସାମିତ ।

### ୭ – ବିମୂର୍ଭ ସତ୍ୟ ବୋଲି କିଛି ନାହିଁ, ସତ୍ୟ ହେଉଛି ସର୍ବଦା ନିର୍ଦିଷ୍ଣ

ବସ୍ଥଗତ ସତ୍ୟ, ତା'ର ଅନପେକ୍ଷ ଏବଂ ଆପେକ୍ଷିକ ଦିଗଗୁଡ଼ିକର ଏିକ୍ୟ ସମେତ ଏକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ହେଲେ ମଧ୍ୟ, ଏହା ହେଉଛି ଅବଗତିର ଏକ ନିହିଁଷ୍ଟ, ନିହିତ ଐତିହାସିକ ଫଳ । ବିମୂର୍ଭ ସତ୍ୟ ବୋଲି କିଛି ନାହିଁ, ସତ୍ୟ ହେରଛି ନିହିଁଷ୍ଟ । ମାର୍କସ୍ବାଦ ଲେନିନ୍ବାଦର ଏହା ହେଉଛି ସବୁଠାରୁ ବୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ସହର୍ଭ । ଏହାର ଅର୍ଥ କ'ଣ ? ସବୋପରି ଏହାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି, ଯେକୌଣସି ପ୍ରକୃତ ଘୋଷଣା ଐତିହାସିକ ଭାବେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହାର ଥାଏ ଏକ ସହଜାତ, ବାତ୍ତବ ଏବଂ ନିହିଁଷ୍ଟ ଆଧେୟ । ସତ୍ୟ ତା'ର ଗୁଣାରାଶିକୁ ସଂରକ୍ଷିତ କରି ପାରେ ବ୍ୟାଖ୍ୟାକୃତ ଅବହାରାଜି ମଧ୍ୟରେ, ଯେଉଁଥିରେ ଚିତ୍ତନ ଏବଂ ବାଞବତା ମଧ୍ୟରେ ଥାଏ ଏକ ସଂଗତିଶୀଜତା । ଯେକୌଣସି ସତ୍ୟକୁ ବିଶେଷ ଅବହାରାଜି ପକ୍ଷରେ ଆପେକ୍ଷିକ ବୋଲି ବିଗ୍ୱର କରାଯିବା ଉଚିତ । ଅନ୍ୟ ପରିହିତିସମୂହରେ ଏହା ଭ୍ରାତ ହୋଇ ପାରେ ।

ସତ୍ୟର ନିହିଁଷ୍ଟ ଚରିତ୍ର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ବାହ୍ୟ ଜଗତର ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହ ସଂପର୍କରେ ଆମର ଞ୍ଜାନକୁ ବହୁବିଧରୂପକତାର ଏକ ଏୀକ୍ୟ ହେବାକୁ ହୋଇଥାଏ, ସେସବୁର କୌଣସି ଏକ ଦିଗର ପ୍ରତିଫଳନ ହୁଏ ନାହିଁ । ବସ୍ଥମୟ ବାଞବତାର ଯେକୌଣସି ପଦାର୍ଥର ଥାଏ ଧର୍ମରାଶ୍ୱିର ଏକ ସଂପଦ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦାର୍ଥରାଜି ସହିତ ପୋଗସୂତ୍ରସମୂହ; ଏହା ଛଡ଼ା, ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବହୁ ପଦାର୍ଥ ସହିତ ଏହାର ଅଭିନ୍ ରୁଣରାଶି କେବଳ ନଥାଏ, ଏହା ଅପୂର୍ବ ଗୁଣରାଶି ଦ୍ୱାରା ମଧ୍ୟ ବିଶେଷ ଚରିତ୍ର ଲଭ କରିଥାଏ । ପ୍ରକୃତ ଚିତନ ପ୍ରତିଫଳିତ ବାଞବତାରେ ରୁଣରାଶି ତଥା ପରିବର୍ଭନରାକିର ବହୁବିଧରୂପକତାକୁ ହିସାବକୁ ନେବାକୁ ଗ୍ରହିଁ ଏବଂ ଭକ୍ତ ପ୍ରକିୟା ବିଶେଷତାସମୂହକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବା ଦରକାର । ଏହି ଷେତ୍ରରେ ହିଁ ସତ୍ୟ କେବଳ ନିହିଁଷ୍ଟ ହୋଇ ପାରେ ।

ବିପୁବୀ ସଂଗ୍ରାମର ପ୍ରଯୋଗ ଷେତ୍ରର ସତ୍ୟର ନିଦିଷ ଗୁଣ ହେଉଛି ବିପୁକ ବୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ । ସମାଳବାଦକୁ ଉଉରଶକୁ ନିୟତ୍ତଣ କରୁଥିବା ନିୟମରାକି ବୁଝିବା ପାଇଁ ପ୍ରପୁକ୍ତ ହେଉଥିବା ଏହି ନିଦିଷ ଗୁଣ ହେଉଛି, କିପରି ନିଦିଷ ମଧ୍ୟରେ ସାଧାରଣ ପ୍ରକାଶ ପାଉଛି ଏବଂ ନିବିଷ କିପରି ଗଭୀର ହୋଇ ଗୁଇିଛି ଏବଂ କୀବନର ପ୍ରକୃତ ଦୃହ୍ବାଦକୁ କିପରି ସମୃବ କରି ଗୁଇିଛି – ଏସବୁ ସଂପର୍କରେ ଜ୍ଞାନ । ବୈପୁବିକ କ୍ରିୟା ପ୍ରତି ସ୍କେନଶୀକ ଆଭିମୁଖ୍ୟରେ ସତ୍ୟର ନିହିଁଷତା ହେଉଛି ଏକ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ସର୍ଗ (sine qua non) । ଆଚକାତିକ କମ୍ୟୁନିଷ ଏବଂ ଶ୍ରମିକ ପାର୍ଟିମାନଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ ଦଇଇଟିରେ ଏହା ଉପରେ ପୁନଷ ଜୋର ଦିଆ କୁହାଯାଇଛି : "ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ପାର୍ଟି ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଇେନିନ୍ବାଦର ନୀତିରାହି ଦ୍ୱାରା ପରିଗ୍ଳତି ହୋଇ ଏବଂ ନିହିଁଷ ଢାତୀୟ ଅବହାରାହି ସହିତ ସମତାଳ ରଖି, ତା'ର ନିଳସ୍ କର୍ମନୀତିକୁ ସଂପୂର୍ଣ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରେ, ସଂନ୍ତ୍ରାମର ଦିଗମୁଖ, ରୂପ ଏବଂ ପହତିକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରେ ଏବଂ ପାରିପାର୍ଣ୍ଣିକ ଅବହାରାହି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ସମାଳବାଦକୁ ଶାତିପୂର୍ଣ ବା ଅଶାଚିପୂର୍ଣ ପଥ, ଏବଂ ତା'ର ନିଜ ଦେଶରେ ସମାକବାଦ ନିର୍ମାଣର ପହଚି ଏବଂ ରୁପ ନିରୁପଣ କରେ ।"\*

<sup>\*&</sup>quot;International Meeting of Communist and Workers' Parties". Moscow, 1969, p. 37.

#### ୮ – ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ସତ୍ୟର ମାନଦ୍ୟ

ଦୃଦ୍ମଳୁଳକ ବୟୁବାଦ ଆମର ଉପଲହି, ଚିତ୍ତାରାକି, ମଚାବଳୀ, ଡର୍ ଆଦିନ୍ସ ବସ୍ଥୁଗତ କଗତର ପ୍ରପଞ୍ଚରାକିର ପ୍ରତିଫଳନ ଏବଂ ପ୍ରତିରୂପ ବୋଇି ବିଷ୍କର କରେ । ଭାବବାଦ କିନ୍ତୁ ସେପରି ବିଷ୍କର କରେ ନାହିଁ । ଏହିସବୁ ପ୍ରତିରୂପ ପ୍ରୟୋଗ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରମାଶିତ ହୁଏ ଏବଂ ପ୍ରକୃତ ପ୍ରତିରୂପସମୂହକୁ ମିଥ୍ୟା ପ୍ରତିରୂପଗୁଡ଼ିକଠାରୁ ପୃଥକ୍ କରାଯାଏ । ମାକ୍ସ୍ ଇେଖିଛବି, "ମଶିଷକୁ ବ୍ୟାବହାରିକ ଷେତ୍ରରେ ତା'ର ଡିଚନର ସତ୍ୟତାକୁ, ଅଥାଁତ୍, ବାଞବତା ଓ ଶକ୍ତିକୁ,ଇହମୁଖିତାକୁ(Diesseitigkeit)ପ୍ରମାଣ କରିବାକୁ ହେବ । ବ୍ୟବହାରଠାରୁ ବିଛିନ୍ନ, ଡିନ୍ତନର ବାହବତା ଓ ଅବାହବତା ସଂକ୍ରାବ ପ୍ରଶ୍ନତି ହେଉଛି ସଂପୂର୍ଶ ପ୍ରଞିତସ୍ତ୍ରଭ ତର୍କ ।"\*\* ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ସତ୍ୟର ମାପକାଠି, କାରଣ ଏହା ବାହବତାର ଅବଗତି ପାଇଁ ଭିରି ସୃଷ୍ଠି କରେ ଏବଂ ଅବଗତି ପ୍ରକିୟାର ଫଳ ମିଳିଥାଏ ମଣିଷର ବୟ୍ଥଗତ ଏବଂ ବେଁଷ୍ୟିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ମଧ୍ୟରେ । ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ସତ୍ୟର ଏକମାତ୍ର ବୟୁଗତ ମାପକାଠି, ସହିଓ ଏହା ମଶିଷର ତତୁପାର୍ଣ୍ଣ

\* ରବୀଦନାଥ ଠାକୁର, *"Stray Birds*", London, 1926, p. 63.

\*\* ମାର୍କସ୍, "ଫଏରବାଖ୍ଙ ସଂପର୍କରେ ସହଇଁ", ପ୍ରଗତି ପ୍ରକାଶନ, ମସୋ, ୧୯୮୨, ପୂ: ୬୩ । ପ୍ରାକୃତିକ ଚଥା ସାମାଜିକ ଜଗତ ସହିତ ପ୍ରତିଷିତ ଯୋଗସୂତ୍ରକୁ ଯେତେ ପରିମାଣରେ ପ୍ରକାଶ କରେ ନାହିଁ , ଯେତେ ତାହା ତା'ର ବୟୁଗତ ଭାବେ ପ୍ରତିଷିତ ଯୋଗଧୂତ୍ରକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ ।

ମଶିଷ ତା'ର ବାଞବ କ୍ରିୟାକଳାପସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ନିକ ପାଇଁ ନିଦିଷ ଇଷ୍ୟସମୂହ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ, ଯିଏକି ବାଞବତା ସହିତ ତା'ର ସଂପର୍କ ଏବଂ ତା'ର ହ୍ଞାନକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ସେହିସବୁ ଇଷ୍ୟରାକିକୁ ପୂରଣ କରିବାରେ ସଫଳତା ପ୍ରମାଣ କରେ ତା ହ୍ଞାନର ସତ୍ୟତାକୁ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ବାଷସ୍କିତ ଇଂଜିନ୍ର ଉଦ୍ଭାବନ ଏବଂ ଶିକ ଷେତ୍ରରେ ତା'ର ବ୍ୟବହାର ହେଉଛି ତାପଳାତ ଗତିକୁ ଯାତ୍ତିକ ଗତିକୁ ପରିବର୍ଗନ କରିବାକୁ ନିୟତ୍ତଣ କରୁଥିବା ନିୟମରାକିର ବୈହ୍ଞାନିକ ହ୍ଞାନର ବସ୍ଥୁଗତ ସତ୍ୟତାର ପ୍ରୟୋଗାତ୍ମକ ପ୍ରମାଣ । ଖାଦ୍ୟ ଶସ୍ୟର ଉଚ୍ଚ ଫଳନ ଏବଂ ନୂଆ ନୂଆ ପ୍ରକାର, କେନିଟିକ୍ ଇଂଜିନିୟରିଂରେ ନୂଆ ନୂଆ ସାଫର୍ୟ, ବଂଶାନୁଗତ ରୋଗସମୂହର ନିରାକରଣ ଷେତ୍ରରେ ତିକିହା ବିହ୍ଞାନର ସାଫର୍ୟ – ଏସବୁ ବଂଶାନୁଗତତା ନିୟମ ସଂପର୍କରେ ଆଧୁନିକ କୈବିକ ହ୍ଞାନର ସାଫର୍ୟ – ଏସବୁ ବଂଶାନୁଗତତା ନିୟମ ସଂପର୍କରେ ସମାଳବାଦର ବିଚୟ ବାଞ୍ଚବ ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରମାଶ କରି ଦିଏ । ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ରେ ସମାଳବାଦର ବିଚୟ ବାଞ୍ଚବ ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରମାଶ କରି ଦେଇଛି ଯେ, ଏକସ୍ପଟିଆ ପର୍ଯାୟ ପୁଞ୍ଜିବାଦର ହମବର୍ଦ୍ଧମାନ ଅସମ ଅଅନେ ତିକ ଏବଂ ରାଜନେ ତିକ ବିକାଶର ଅବସାରାଳି ମଧ୍ୟରେ ଗୋଟିଏ ଦେଶରେ ସମାଳବାଦକୁ ଉରରଣ ସମ୍ଭବ – ଇନିନ୍ଙ୍କର ଏହି ସିହାନ୍ତ ଠିକ୍ ବୋଇ ।

ସତ୍ୟର ମାପକାଠି ହିସାବରେ ପ୍ରୟୋଗର ବିପୂଳ ଗୁରୁତ୍କୁ ଇକ୍ଷ୍ୟ କଲ ବେଳେ ଆମକୁ ତା'ର ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଚରିତ୍ରକୁ ଦର୍ଶାରବାକୁ ହେବ : ଏହି ମାପକାଠିଟି ଉରୟ ଅନାପେକ୍ଷିକ ଏବଂ ଆପେକ୍ଷିକ । ଏହା ଅନାପେକ୍ଷିକ ସେଇ ହେତୁ ସେ ଏହା ଭଳି ଅନ୍ୟ କୌଣସି ମାପକାଠି ନାହିଁ, ଯିଏକି ମଶିଷର ଚିତନର ଫଳାଫଳକୁ ସତ୍ୟ ବା ମିଥ୍ୟା ବୋଣି ପ୍ରମାଣିତ କରି ପାରେ । ଏହା ମଧ୍ୟ ଅନାପେକ୍ଷିକ ଏଇଥି ପାଇଁ ସେ ପ୍ରଘୋଗ ଅନପେକ୍ଷ ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରମାଣ କରି ପାରେ । ପ୍ରୟୋଗ ଦ୍ୱାରା ଜ୍ଞାନ ପ୍ରମାଣିତ ହୁଏ – ଏହା କେବଳ ବହ୍ଛନିଷ ଭାବେ ସତ୍ୟ ନୁହେଁ, କେତେକ ସୀମାବହତା ମଧ୍ୟରେ, ମଧ୍ୟ ଅନପେକ୍ଷ ଭାବେ ସତ୍ୟ ଏବଂ ଏହି ସୀମାବହତା ମଧ୍ୟରେ ତାହା ପରିବର୍ତ୍ତନ ପ୍ରତି ନମନୀୟ ନୁହେଁ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏହି ମାପକାଠିଟି ମଧ୍ୟ ଆପେକ୍ଷିକ । ଏହା ପ୍ରକାଶ ପାଇଛି, ପ୍ରଥମତଃ, ସେଥିରେ ବିଶେଷ ଏକ ଜ୍ଞାନର ସତ୍ୟତା ଏବଂ ଅସତ୍ୟତାକୁ ଏକାତ ଭାବେ ପ୍ରମାଣ କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରୟୋଗର ଏକ ନିହିଁଷ୍ଣ ଏବଂ ବିଳିନ୍ କାର୍ଣ ସଂପୂର୍ଶ ଅପର୍ଣାପ । ଦ୍ୱିତୀୟତଃ, ସମୟର ପ୍ରତିଟି ମୁହୂର୍ଇରେ ବହ୍ଛକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିବାର ଶିବ-କାରିଗରୀ ଏବଂ ଗବେଷଶାଗତ ଉପାୟସମୂହର ବିକାଶର ନିହଁଷ୍ଣ ଏଚିହାସିକ ପର୍ଣ୍ଣାୟ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ସୀମିତ । ମାନବିକ ହିୟାକଳାପ ନିରବାଛିନ୍ ଭାବେ ତାଂର ସମଷ ରୂପ ନେଇ ବିକଶିତ ହେବାରେ ଲଗିଛି । ତେଣୁ, ସତ୍ୟର ମାପକାଠି ହିସାବରେ ପ୍ରୟୋଗକୁ ବିଗ୍ୱର କରିବାକୁ ହେବ , ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ଏକ ନିର୍ଦିଷ-ଏାିତିହାସିକ କାଳରେ – ଉହାଦନ , କାରିଗରି ଏବଂ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଗବେଷଣାର ନିର୍ଦିଷ ଉର ଦୃଷ୍ଠିରୁ , ଏବଂ ସଂପୃକ୍ତ ସାମାଜିକ ସଂପର୍କରାଜି ଏବଂ ଲେକଙ୍କ ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପରାଜି ଦୃଷ୍ଠିରୁ ।

ପ୍ରୟୋଗର ନିରବଳିନ୍ନ ବିକାଶ ଆମର ୱାନକୁ ବାଧା ଦିଏ ପରିପୂର୍ଶ ଏବ• ଅପରିବର୍ରନୀୟ ବେଦବାକ୍ୟ ହେବାକୁ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍କେ ସତ୍ୟର ମାପକାଠି ହିସାବରେ ପ୍ରୟୋଗର ଅନପେକ୍ଷ ଚରିତ୍ର ବସ୍ଥନିଷ ଭାବେ ପ୍ରକୃତ ୱାନକୁ ଭ୍ରାନ୍ତି, ଭୁଇ ଏବ• ଭିଭିହୀନ କତ୍ତନାଠାର୍ସ ପୃଥକ୍ କରିବାକୁ ସମ୍ଭବ କରିଥାଏ ।

ଏବେ ଆମେ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଦୃନ୍ଦାଦ ସଂପର୍କରେ ଆମେ ଆଲେଚନା କରିବା ।

# ଏକାଦଶ ପରିଛେଦ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଦୃନ୍ଦୃବାଦ

ମଶିଷର ଚେତନାରେ ବାଞବଚାର ପ୍ରତିଫଳନ ହେଉଛି ଏକ ପ୍ରକ୍ରିୟା, ସେଉଁ ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକୃତ ଜ୍ଞାନ ଜନୁ ନିଏ ଏବଂ ଗରୀର ହୁଏ । ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟାଟା ହେଉଛି ଜଟିଳ ଏବଂ ବିରୋଧାତ୍ମକ । ଏହା ଘଟିଥାଏ ବୌଦ୍ଧିକ ଏବଂ ବ୍ୟାବହାରିକ, ଭାବଗତ ଏବଂ ବସ୍ଥଗତ, ଇଦ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିସଂଗତର ଆତଃକ୍ରିୟା ଦେଇ ।

#### ୧–ସତ୍ୟକୂ କିପରି ଜାଣିବାକୁ ହୁଏ

ଏକ ଦଷ୍ଟାନ୍ତ ଦେଇ ଆମେ ଆରନ୍ତ କରିବା । ୧୯୩୪ ମସିହାରେ ପି. ଏ. ଚେରେଙ୍କୋର୍ ନାମକ କଣେ ତରୁଣ ସୋରିଏତ୍ ବିଜ୍ଞାନୀ ରେଡ଼ିଅମ୍ ଗାମାରଶ୍ରି ପ୍ରାବରେ ବିଶ୍ୱଦ୍ଧ ତରଳ ପଦାର୍ଥର ତେଳ ଆବିଷାର କରିଥିଲେ । ଏହି ପ୍**ପ**ଞ୍ଚତିକୁ ଚେରେଙ୍କୋଭ୍ଙ୍କ ଫଳ ବୋଲି ନାମିତ କରାଯାଇଥିଲା । ଗବେଷଣା ବଳରେ ଏହି ଫଳ ଆବିଷ୍ତ ହୋଇଥିଲ ଏବଂ ପର୍ଯବେକ୍ଷଣ କରିଆରେ ତା'ର ଅନେକଗଡ଼ିଏ ଧର୍ମକୁ ନିରୁପଣ କରାଯାଇଥିଲା ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଏହାର ପରିଷାର ଭାବେ ପ୍କାଶ ପାଉଥିବା ଗତିମୁଖ , ବର୍ଷଛଟାଗତ ଗଠନ ଏବଂ ମେରୁକରଣର ଚରିତ୍ । ଅଭିଞ୍ଚତାଗତ ଉପାୟସମହକୁ ବ୍ୟବହାର କରି ନତନ ପପଞ୍ଚର ସାରମର୍ମକୁ ବିଶ୍ୱେଷଣ କରିବା ଅସୟବ । ଏଥି ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ ଗବେଷଣାଇହ ତଥ୍ୟର ଗଭୀର ତାର୍ଭିକ ଅଧ୍ୟୟନ । ଚେରେଙ୍କୋଭ୍ଙ୍କ ଫଳ ତର୍କୁ ବିକଶିତ କରିଥିଲେ ୧୯୩୭ ମସିହାରେ ସୋରିଏତ୍ ଆକାଡେମିସିଆନ ଆଇ. ୟେ . ତାନ୍ନ ଏବଂ ଆଇ. ଏମ୍ . ଫ୍ରାଙ୍ । ଏହି ତିନିହେଁ ୧୯୫୮ ମସିହାରେ ନୋବେଲ ପୁରସାର ଲଭ କରିଥିଲେ । ଏହି ତରୁ ଦର୍ଶାଇଲ ଯେ, ବର୍ଷଛଟା ଇଲେକ୍ଟ୍ନ୍ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ ହୋଇଥିଲା । ବିଦ୍ୟୁତ୍ସଞାରିତ ଏକ ଅଣ୍ଡ ଯେତେବେଳେ ଏକ ମାଧ୍ୟମ ଦେଇ ଗତି କରେ (ଶୂନ୍ୟରେ ନୁହେଁ) , ଆଲେକର ଗତିଠାରୁ ଅଧିକ ବେଗରେ , ସେତେବେଳେ ଏହି ଅଣୁ ଆଲେକ ବିକିରଣ କରେ , ଯିଏକି ଶଙ୍କୁ ଭଳି ବିଛୁରିତ ହୁଏ ଏବଂ ତା'ର ଅକ୍ଷରେଖା ସେ ଅଣୁର ଗତିବେଗର ଗତିମୁଖ ସହିତ ସମାରିମୁଖୀ ରହେ । ଶଙ୍କୁଟିର କୋଣ ନିର୍ଭର କରେ ଅଣୁଟିର ଗତିବେଗ ଏବଂ ବିଜୁରିତ ରଶ୍ନିର ନିହିଁଷ୍ଟ ଢେଇର ଦୈର୍ଘ୍ୟ ପାଇଁ ମାଧ୍ୟମର ଗତି ଦିଗର ଗୁଣକ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ ।

ବହୃ ଗବେଷଣା ଦ୍ୱାରା ଚେରେକୋର୍କ ଫଳସମୂହ ଏବଂ ତାନ୍ନ ଏବଂ ଫ୍ରାଙ୍କ ତର୍ ସଂପୂର୍ଶ ରୂପେ ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇଛି । ଯେହେତୂ ବିଭିନ୍ନ ମାଧ୍ୟମ ପାଇଁ ଆେ୍କେ ଦିଗ ପରିବର୍ତ୍ତନର ଗୁଣକ ଭଇ ଭାବେ କଣା ବା ସହକରେ ତାକୃ ମାପି ହୁଏ , ଚେଣୁ ଚେରେକୋଭ୍କ ବିଛୁରିଚ ରଶ୍ୱିର ଫଳ ଦ୍ୱାରା ଗତିବେଗକୁ ମାପିବା ସହଜ ହେଇ ଏବଂ ଦୁତ ବେଗରେ ଗତି କରୁଥିବା ଅଣୁସମୂହର ଦିଗ ମଧ୍ୟ । ଅନେକଗୁଡ଼ିଏ ପହଚିର ବିକାଶ ଘଟାଯାଇଛି ଏବଂ ବିଦ୍ୟୁତ୍ସଞ୍ଚାରିତ ଅଣୁସମୂହକୁ ନିର୍ଷୟ କରିବା ପାଇଁ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଛି ଚେରେକୋଭ୍କ ଫଳ ସାହାଯ୍ୟରେ । ଏହି ଫଳକୁ ଯେଉଁ ଯୱସବୂ ବ୍ୟବହାର କରେ, ତାକୁ କହାଯାଏ ଚେରେକୋଭ୍ ଗଣକ । ବହୁବିଧ ନୂତନ ପ୍ରାଥମିକ ଅଣୁସମୂହର (ଆଢିପ୍ରୋଟନ୍ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ) ଆବିଷାର ଏବଂ ଅନୁଧ୍ୟାନ ଏକ ବିରାଟ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଥିଲ । ଚେରେକୋଭ୍କ ବର୍ଷଛଟା ହେଉଛି ମହାକାଶ ରଶ୍ମିରାଶିକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିବାରେ ଏବଂ ଉଚ୍ଚ ଶତ୍ତିସଂପନ୍ ଅଣୁସମୂହ ସୃଷି କରୁଥିବା ତ୍ରାନ୍ତିକାରକ ସଂପକିତି ଗବେଷଣାରେ ଏକ ଶତିଶାଳୀ ଯତ୍ତ । ଚେରେକୋଭ୍କ ଗଣକଗୁଡ଼ିକୁ ପୃଥିବୀର କୃତ୍ରିମ ଉପଗ୍ରହମାନଙ୍କରେ ଏବଂ ମହାକାଶସୋନମାନଙ୍କରେ ଛାପନ କରାଯାଇଛି ମହାକାଶର ବିକିରିତ ବିଦ୍ୟାତ୍ସଞ୍ଚାରିଚ ଅଣ୍ସସମହ ସ୍ୱୋତକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିବାରେ ।

ମଶିଷ କିପରି କଗତ ସଂପର୍କରେ ଅବହିତ ହୁଏ, ସେ ସାଧାରଣ ପ୍ରକ୍ରିୟାଟିକୁ ଏହି ଉଦାହରଣଟି ଇଇ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ କରୁଛି : "କୀବତ୍ତ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୂତିରୁ ବିମୂର୍ ଚିତ୍ତାକୁ <u>ଏବଂ ଏଇଥିରୁ ପ୍ରଯୋଗକୁ</u> ଏହି ଭଳି ହେଉଛି <u>ସତ୍ୟକୁ</u> କାଣିବାର ଦ୍ୟୁମୂଳକ ପଥ, ବସ୍ଥୁଗତ ବାଞ୍ଚବତାକୁ କାଶିବାର ପଥ" \* ବୋଇି ଲେନିନ୍ କହିଥିଲେ । ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟା ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ମଣିଷର କୀବତ୍ତ ଚିତ୍ତା ମନେ ହୁଏ ଇଥ୍ରିୟାନୁଭୂତିକାତ ଏବଂ ଅଭିଞ୍ଚତାଳାତ ଜ୍ଞାନ ଭଳି, ପ୍ରଥମୋକ୍ତଟି ରୂପାୟିତ ହୋଇଥାଏ ବିଷେଷ ଏକ ଅବଗତ କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଏବଂ ଷେଷୋକ୍ତଟି ବୌଦ୍ଧାନିକ ଗବେଷଣା ମଧ୍ୟରେ । କୀବତ୍ତ ଚିତ୍ତା ହେଉଛି ଜ୍ଞାନର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭହ । ଇଥ୍ରିୟାନୁଭୂତ ତଥ୍ୟ ବିମୂର୍ଭ୍ ତିତା ପର୍ୟାୟରେ ଅର୍ଥଲଭ କରିଥାଏ (ବିଜ୍ଞାନ ଷେତ୍ରରେ – ତାର୍ଭ୍ୱିକ ଗବେଷଣା ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ), ଯେଉଁଥିରେ କି ପ୍ରକୃତ ପ୍ରପକ୍ଷର ମୌଳିକ ଦିଗଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଅବଗତିର ଇକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟାରେ ମିଳୁଥିବା ଜ୍ଞାନକୁ ଉପଯୋଗ କରିବା ।

16\*

<sup>\*</sup>V. I. Lenin, "Conspectus of Hegel's Book The Science of Logic", Collected Works, Vol. 38, Moscow, 1977, p. 171.

### ୨ – ଇନ୍ଦ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଞ୍ଜାନ

ଇହିୟାନ୍ଭତ ଜ୍ଞାନ ହେଉଛି ଇହିୟସମହ ମାଧ୍ୟମରେ ବାଞ୍ଚବତାର ପ୍ରତିଫଳନ : ଦର୍ଶନାୟ , ଶବଶୀୟ , ସର୍ଶନୀୟ , ଘାଣ , ରସନୀୟ । ଇହିୟମାନେ ହେଉଛଡି ଏକମାତ୍ର ମାଧ୍ୟମ , ଯେଉଁସବୁ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ବାହ୍ୟ କଗତ ସଂପର୍କରେ ତଥ୍ୟରାକି ଆମର ଚେତନା ମଧ୍ୟକୁ ପ୍ରବେଶ କରିଥାଏ । ଅବଗତିର ଯେକୌଣସି ପ୍ରକ୍ରିୟା ତେଣ୍ଡ ଆରୟ ହୋଇଥାଏ ଇଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଉପରେ ଭୌଚିକ ପଦାର୍ଥର କ୍ରିୟାର୍ଚ୍ଚ କାତ ଅନୁଭବ ଦ୍ୱାରା । ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଅବଗତି ତିନୋଟି ମୂଖ୍ୟ ରୂପରେ ଘଟିଥାଏ, ଇଦ୍ୟାନୁଭ୍ତି, ପ୍ତ୍ୟକ ଅନ୍ଭ୍ତି ଏବ• ଧାରଣା କରିଆରେ । ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଜ୍ଞାନ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ , କାରଣ ଏହା ବାଞବତା ସଂପର୍କରେ ପ୍ତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ପ୍ଦାନ କରେ । ସମୟ ବିଦ୍ଞାନରେ ଜ୍ଞାନର ବିକାଶ ପୋଣୀବିଜ୍ଞାନ , ବ୍ୟୁବିଜ୍ଞାନ , ରସାୟନବିଜ୍ଞାନ , ଉଦ୍ଭିଦବିଜ୍ଞାନ , ଇତିହାସ , ଆଦି ) ଆରସ୍ର ହୋଇଥାଏ ପଦାର୍ଥସମୂହର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୂତି, ପର୍ୟବେକ୍ଷଣ ଓ ବର୍ଷନା ସହିତ । କେବଳ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିର ଭିରିରେ ତଥ୍ୟଗତ କିନିଷ ସଂଗ୍ରହୀତ ହୋଇଥାଏ, ଯିଏକି ତାରିକ ସାଧାରଣୀକରଣର ମୂଳଦୁଆ ସାପନ କରେ ଯିଏକି ପ୍ରକୃତି ଏବ• ସମାଢର ନିୟମାବଳୀକୁ ଆବିଷାର କରିବାରେ ସହାୟକ ହୁଏ । ଠିକ୍ ଏହି ଭଳି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଇଦ୍ୱିୟାନୁଭୂତିସକଳ ହେଉଛଡି ବାଲ୍ୟାବସାରୁ ଆରମ୍ଭ କରି ମଣିଷର ବ୍ୟକ୍ତିକ ବିକାଶରେ ବାହ୍ୟକଗତ ସଂପର୍କରେ ତଥ୍ୟର ପାଥମିକ ଭହ ।

ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଜ୍ଞାନ ନେଇ ଚର୍ଚ୍ଚା କରିବାକୁ ଗଲବେଳେ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଏହି ବିଶ୍ୱାସରୁ ଗତି କରେ ଯେ, ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତି ଏବଂ ଭାବ ପ୍ରକାଶ ହେଉଛି ବସ୍ଥରତ ଜଗଚର ଭାବଗତ ପ୍ରତିଛବି । ଅର୍ଥାତ୍, ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିସମୂହର ମୂଳ ଉହଟା କର୍ରାର ବାହାରେ ଅବହିତ । ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅନୁଭୂତି ଚତୁର୍ପାର୍ଣ୍ଣ ହ ଭଗଚରେ ଥିବା ପଦାର୍ଥରାକିର ଧର୍ମସମୂହନୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଥାଏ ଏବଂ ଯେହେତୁ ଅବଗତି ହେଉଛି ବାଞ୍ଚବତାକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିବାରେ କର୍ଭାର କ୍ରିୟାକଳାପ, ଏଥିରେ ଭାବଗତତାର ଏକ ଉପାଦାନ ରହିଥାଏ । ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିସମୂହର ଭାବଗତ ଚରିତ୍ର ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥାଏ ଏଇ ଜିନିଷଟିରେ ଯେ ଏକ ପ୍ରତିବିମ୍ବ, ଯେହେତୁ ଏହା ଏକ ପ୍ରତିଫଳନ, ତା'ର ନିହିଁଷ ଶାରାରିକ ଏବଂ ଭୌତିକ ଗଢ଼ଣ, ଜୀବନର ଅଭିଜ୍ଞତା, ମାନସିକ ଗଠନ ଯୁନ୍ତବିଶେଷ ଏକ ଐତିହାସିକ ବ୍ୟକ୍ତିର ବାହାରେ ତିଷି ପାରେ ନାହିଁ । ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ଜୀବାହାରେ ଅବହା ଉପରେ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତି ବିଶ୍ଳେଷିତ ଭାବେ ନିର୍ଭର କରେ । ଏକ ଅସ୍ଥର ଲେକନୁ ମହୁ ପୀତା ଲଗେ । ଲେକେ ରଙ୍ଗକୁ ଭିନ୍ ଭିନ୍ନ ଭାବେ ଦେଖିଥାତି । ପୃଥିବୀରେ ୧୩ କୋଟି ଲେକ ରଙ୍ଗ କଂଶ ବାରି ପାରତି ନାହିଁ । ଇହ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଭବତାର ଭାବଗତତା କେବଳ ରୋଗ ନିର୍ଷୟ ବିଦ୍ୟା ସହିତ ସଂପୃତ୍ତ ନୁହେଁ । ଆମର ଅନୁଭୁତିକାତ ପ୍ରତିବିମ୍ସସମୂହ ଭାବଗତ, କାରଣ ସେସବୁ ପଦାର୍ଥସମୂହ ସହିତ , ସେସବୁର ଧର୍ମରାଶି ଏବ• ସ•ପର୍କାବଳୀ ସହିତ ସ•ପୂର୍ଷ ସାଦୃଶ୍ୟ ନୁହତ୍ତି । କାରଣ ସେସବୁ ହେଉଛଡି ଆମ ମନରେ ସୃଷ୍ଟ ବାଞବତାର ଆଦର୍ଶଗତ ରୂପ ।

ମଶିଷର ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ବିକାଶ ଲଭ କରେ ଜଗତ ଉପରେ ତା'ର ବ୍ୟାବହାରିକ ପ୍ରଭାବ ଦ୍ୱାରା । ତା'ର ଏହି ପ୍ରଭାବ ବିଞାର କରିବାକୁ ଯାଇ ସେ ଯେଉଁସବୁ ଯବପାତି ହତିଆର ବ୍ୟବହାର କଲ ବେଜେ ମଶିଷ ମଧ୍ୟ ଏଭଳି ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହକୁ ଦେଖି ପାରେ, ଯାହାକୁ ମଶିଷ ତା'ର ଇହ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ଦେଖି ପାରେ ନାହିଁ (ଇନଫ୍ରା-ଲଲ ଏବଂ ରୋଏଡଗେନ୍ ରଶ୍ୱି, ଅଇଟ୍ରା ଶବ୍ଦ, ଚୁମ୍ବ୍କୀୟ ପ୍ରପଞ୍ଚ, ଆଦି) ।

ଅଞ୍ଜେୟବାଦୀମାନେ ଇଦ୍ରିୟାନୁଭୂତିକୁ ମନୋଗତ ବୋଲି ବିଗ୍ରିଥାନ୍ତି ଏଇ କାରଣରୁ ଯେ, ସେମାନେ ମନେ କରକି, ଏହି ଇଦ୍ରିୟାନୁଭୂତି ବଳରେ ଜଗତକୁ ଅବଗତ ହେବାଟା ଅସୟବ । ସେମାନେ କହକି, ଇଦ୍ରିୟାନୁଭୂତି ହେଉଛି ପଦାର୍ଥସମୂହର କେବକ ପ୍ରତୀକ ବା ସଂକେତ ମାତ୍ର, ସେସବୁର ପ୍ରତିଜବି ନୁହଁଁ । ବେଳେ ବେଳେ, ଅବଶ୍ୟ, ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଜ୍ଞାନ ଭ୍ରାତ ହୋଇଥାଏ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷାନୁଭୂତିର ମନୋଗତ ଚରିତ୍ର ହେତୁ । ଦୃଷ୍ୱାଚ୍ତ ସ୍ବରୂପ, ଦେଖିବାରେ ଭୂଲ ହେତୁ ଦୌଡ଼ିକୁ ଆମେ ସାପ ବୋଲି ବା ଶାମୁକାକୁ ଗ୍ୱହି ପଇସା ବୋଲି ଭାବି ନେଇଥାଏ । ଏହା ଅର୍ଥ କଂଶ, ତେବେ, ଆମେ ଆମ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିକୁ ସର୍ବଦା ଅବିଶ୍ୱାସ କରିବା ଏବଂ ସେସବୁରୁ ଏକ ପ୍ରକାରର ଚିତ୍ରାକ୍ଷର ବା ଷଂକେତ ବୋଲି ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବା, ଯେଉଁଥି ପାଇଁ ବିଶେଷ ଧରଣର ପାଠୋଧାର କୌଶଳ ଦରକାର ପଡ଼ିବ ।

ସଂକେତ ଏବଂ ପ୍ରତିବିମ୍ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ଜ୍ଞାନତର୍ଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଛି । ଯେକୌଣସି ପଦାର୍ଥ ଏକ ସଂକେତ ବା ଇଙ୍ଗିତ ହୋଇ ପାରେ , ସଦି ତାହା କୌଣସି ଅର୍ଥବହ ହୁଏ । ସଂକେତସକଳ ହେଉଛଚ୍ଚି ପରମ୍ପରା ଏବଂ ରାଜିନାମାର ଫଳ ସ୍ୱୁର୍ପ । ସଂକେତକୁ ଭାଗ ଭାଗ କରାଯାଇ ପାରେ ନିର୍ଦ୍ଦେଶକ (ବୈଶିଷ୍ୟସମୂହ , ଯବ୍ଚାଧ୍ୟୟନ) ଆଇକୋନିକ୍ ଚିହ୍ନସମୂହ (ନକସା , ଅଙ୍କନ) , ପ୍ରତୀକ (ରାଷ୍ଟ୍ରପ୍ରତୀକ , କୌଳିକ ଚିହ୍ନ) , ଭାଷାଗତ ସଂକେତ (ପ୍ରାକୃତିକ ଏବଂ କୃତ୍ରିମ ଭାଷାସମୂହ) । ତେଣୁ ସଂକେତ ପାରମ୍ପରିକ ଚରିତ୍ର ସଂପନ୍ନ ହେଲ ବେଳେ ପ୍ରତିବିମ୍ ସୃଷି ହୋଇଥାଏ ପ୍ରତିଫଳନ ଦ୍ୱାରା । ପ୍ରତିବିମ୍ ତେଣୁ ସର୍ବଦା କେତେକ ପରିମାଣରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ବସ୍ଥ ସହିତ ସାଦ୍ୟାପୂର୍ଷ । ସଂକେତରେ ସାଧାରଣତଃ ଏହିଭଳି ଏକ ସାଦୃଶ୍ୟ ରହି ନଥାଏ । ପ୍ରତିସିନ୍ କଥା କହିବାକୁ ଗଲବେଳେ ଧରି ନେବାକୁ ହୁଏ ଯେ , ଏହା ଯେଉଁ ପଦାର୍ଥଟିକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କର୍ପଛି , ତା'ର ଅବସ୍ଥିତି ଅଞ୍ଚି , ସଂକେତ କିନ୍ତୁ ଏଭଳି କିଛିକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ ଯାଇ ଅବସ୍ଥିତି ନଥାଇ ପାରେ । ଶେଷତଃ , ପ୍ରତିବିମ୍ ବସ୍ଥ ସଂପର୍କରେ ତଥ୍ୟ ବହନ କଲବେଳେ , ସଂକେତ କିନ୍ତୁ ତା ସଂପର୍କରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ତଥ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରେ ନାହିଁ । ତେଣୁ କରି ପ୍ରାଚୀନ ଲେକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବ୍ୟବହୃତ ଇିଖିତ ଚରିତ୍ରଗୁଡ଼ିକୁ ଭାଷାରେ ପ୍ରକାଶ କରିବା ଏତେ କଞ୍ଜର ହୁଏ, ଯେଉଁମାନଙ୍କ ଭାଷା ସଂପର୍କରେ ବିଞ୍ଚାନ ଜାଶେ ନାହିଁ ।

ଏଥିରୁ ଏଇ କଥାରେ ଉପନୀତ ହେବାକୁ ପଡ଼େ ଯେ, ଇହ୍ରିୟାନୁରୂତ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନକୁ ସଂକେତ ବୋଲି ବିଗ୍ୱର କରିବା – ଯିଏକି ତଥାକଥିତ "ଚିତ୍ରାକ୍ଷର ତର୍ବ୍ୱର" ପ୍ରବର୍ତ୍ତକମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ବୈଶିଷ୍ୟମୂତକ ଅଥବା ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିସକଳର ପ୍ରତୀକ ତର୍ବ୍ବ) – ଏହାର ଅଥଁ ହେଉଛି ଅଙ୍କେୟବାଦୀମାନଙ୍କ ଆହ୍ବାକୁ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିର ଭାବଗତତା ଏ କଥାକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ ନାହିଁ ଯେ, ସେସବୁ ଉସରି ଏବଂ ଆଧେୟ, ଉରୟ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ବୟୁଗତ ଏବଂ ଅଞ୍ଚ ବହୁତ ସଠିକ ଭାବେ ସେସବୁ ପଦାଥଁରାକି ଏବଂ ସେସବୁର ଧର୍ମରାଶିକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରେ । ମଣିଷର ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିରେ ସେଇସବୁ କଥା ଥାଏ, ଯିଏକି ତା'ର ଅବଗତିର ବାହାରେ ଚତୁପାଶ୍ ସ କଗତରେ ବାଞ୍ଚରେ ରହିଥାଏ । ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ପ୍ରତିଫଳନସବୁ ବସ୍ଥ୍ରଗତ ତାଞ୍ଚବତାଠାରୁ ଅଞ୍ଚ ଭାବଗତ ଏବଂ ଅଧିକ ଉପସୃକ୍ତ ହୁଏ ବିଭିନ୍ନ ଧରଣର ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତି, ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଚିତନର ଆତଃପ୍ରକ୍ରିୟା ଏବଂ ମଣିଷର ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ସହିତ ।

ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂଚି ତେଣୁ ପଦାର୍ଥର ସ୍ୱେଛାଗ୍ସରୀ ସଂକେଚ ନହୋଇ ଚା'ର ପ୍ରଚିବିମ୍ ହୋଇଥାଏ । ଅଞ୍ଜେୟବାଦ ପ୍ରତି ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତିର ସଂକେତ ତର୍ବର ଆଭିମୁଖ୍ୟକୁ ସମାଲେଚନା କଲବେଜେ ଅବଗଚି ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ସଂକେତର ଭୂମିକାକୁ ଅବଞ୍ଜା କରିବା ମଧ୍ୟ ଭୁଇ । ଆକିକାଇି ବୈଞ୍ଜାନିକ ବିମୂର୍ର ଚିତାର କାର୍ଯ୍ୟକାରଣୀ ପାଇଁ ସଂକେତସବୁ ଅପରିହାର୍ଯ୍ୟ । ଦୃଷ୍ଠାର ସ୍ବରୂପ, ଚେରେକ୍ଟୋଭ୍ ଫଳାଫଳର ସାରମର୍ମକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି ହେବ କେବଳ ପଦାର୍ଥବିଦ୍ୟାର ଗବେଷଣା କ୍ଷେତ୍ରରେ ଗାଣିତିକ ଗଣନାକୁ ପ୍ରୟୋଗ କଲେ ।

### ୩ – ବିମୂର୍ର କ**ଞନାର ଭୂମିକ**ା

ବିମୂର୍ର ଚିତ୍ତନ ପର୍ଯାୟରେ ଅବଗତିର ବୈଶିଷ୍ୟାସକଳ ତେବେ କଂଣ ? ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ପଦାର୍ଥ ତଥା ସେସବୁର ଧର୍ମ ସଂପର୍କରେ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ପ୍ରକାଶକରଶରେ ସେସବୁର ପୁନଃସୃଷ୍ଟି, ଏ ବସ୍ଥଗତ ଜଗତକୁ କାଣିବା ପାଇଁ ଚଥାପି ବି ଯଥେଷ୍ଟ ନୁହେଁ । ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଜ୍ଞାନ ଗୋଟିଏ ଅର୍ଥରେ ସୀମିତ : ଏହା ଏକ ସମାହାର ଅତ୍ତର୍ଗତ ପଦାର୍ଥରାଜିର ଗୁରୁତ୍ପୃଶ ଏବଂ ଅଗୁରୁତ୍ପୃଶ ବୈଶିଷ୍ୟାଗୁଡ଼ିକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଥାଏ ; ଏହା ସେହିସବୁ ଜିନିଷକୁ ପରିବେଷିତ କରିଥାଏ , ଯେଉଁସବୁ ଲେକେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ଦେଖିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଏହା ସାଧାରଣକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ ନକରି ନିହିଁଷ୍କୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଥାଏ । ସାଧାରଣ ଯୋଗସୂତ୍ରଗୁଡ଼ିକୁ ଏବଂ ସାଦୃଶ୍ୟତାସକଳକୁ ଆବିଷାର କରିବା ପାଇଁ ଚିତ୍ତନର କ୍ରିୟାକଳାପ ଆବଶ୍ୟକ । ଚିତ୍ତନ କରିଆରେ ହିଁ ପଦାର୍ଥରାଜିର ବାହ୍ୟିକ ଧର୍ମସମୂହର ପ୍ରତିଫଳନରୁ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳି, ସେସବୁର ସାରମର୍ମ ଏବଂ ସାଦୃଶ୍ୟତା ମଧ୍ୟରେ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଏବଂ ସାଧାରଣ ଯୋଗସୂତ୍ରଗୁଡ଼ିକର ଅବଗଚିଳୁ ଉରରଣ ସଟିଥାଏ । ଇନ୍ଦ୍ରିୟାନୁଭୂତ ଅବଗତି ହେଉଛି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ପ୍ରତିଫଳନ ଏବଂ ଚିତ୍ତନ ହେଉଛି ଅପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ, ମଧ୍ୟସ ଅବଗତି । ଅନ୍ୟ କଥାରେ , ଇନ୍ଦ୍ରିୟାନୁଭୂତ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ସାନସମୂହ ହେଉଛି ଚିତ୍ତନ ଏବଂ ବସ୍ଥଗତ ବାଞ୍ଚବତା ମଧ୍ୟରେ ଅତ୍ତର୍ବର୍ତ୍ତୀ ଯୋଗସୂତ୍ର । ଏହା ଛଡ଼ା , ମଣିଷ ବହୁ ପ୍ରପଞ୍ଚଳୁ କାଶି ପାରେ ଅନ୍ୟ ଲେକଙ୍କ ସହିତ ଭାବ ବିନିମୟ କରି , ସେମାନଙ୍କ ସ୍ଥାନ ଏବଂ ଅଭିଞ୍ଚତାକୁ ଭାଷା କରିଆରେ ଆତ୍ମସ କରି । ବିମୂର୍ର ଚିତ୍ତନ ନିବିଡ଼ ଭାବେ ଭାଷା ଏବଂ କଥା ସହିତ ସଂସୂତ୍ତ ଏବଂ ସେସବୁ ବିନା ତିଷ୍ଠି ପାରେ ନାହିଁ । ଚିତ୍ତନ ହେଉଛି ଅପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଅବଗତି ଏବଂ ଅବଗତି ମଧ୍ୟ ଏଠାରେ ଗୋଟିଏ ଅର୍ଥରେ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ସିହାତ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ଭବ ହୋଇଥାଏ ।

ମଶିଷର ଚିତନ କେବଳ ଅପତ୍ୟକ ନହେଁ ; ଏହା ମଧ୍ୟ ବାସ୍ତବତାର ବିମ୍ର୍ଭ ଏବଂ ସାଧାରଣୀକ୍ତ ପ୍ତିଫଳନ । ଯେଉଁ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥର କେତେକ ଧର୍ମ ଏବଂ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ର ବଳିତ ହୁଏ ଏବଂ ଆମେ ଯେଉଁ ଧର୍ମ ଆଉ ଯୋଗସ୍ତ୍ର ସହିତ ସଂପ୍ତ, ସେଗୁଡ଼ିକୁ ଅନ୍ୟସବୁଠାରୁ ପ୍ଥକ୍ କରି ଦେଖାଯାଏ, ବା ଚିହ୍ନିତ କରାଯାଏ , ତାକୁ କୁହାଯାଏ ବିମୂର୍ଭକରଣ । ମଶିଷର ଚିତ୍ତନ ହେଉଛି ବିମୂର୍ଭ , କାରଣ ବିମୂର୍ରକରଣ ଦ୍ୱାରା ବିକଶିତ ଅବଧାରଣା ସାହାଯ୍ୟରେ ଏହା କାର୍ଯ୍ୟ କରେ । ଯେକୌଣସି ବିମୂର୍ଘକରଣରେ ମଧ୍ୟ କେତେକ ସାଧାରଣୀକରଣ ଥାଏ । ଚିହ୍ନିତକରଣର ବିମୂର୍ଭକରଣ , ଦ୍ଷାତ ସ୍ରୂପ , ସାହାଯ୍ୟ କରିଥାଏ କେତେକ ଅବଧାରଣାର ଗଠନ ପାଇଁ , ସଥା , 'ମଶିଷ' , 'ପଶୁ' , 'ପଶ୍ୟ' , 'ବିପୁବ' , 'ସମାଜବାଦ' ଏବଂ 'ପୂଞ୍ଜିବାଦ', ଆଦି । ବିଛିନ୍କରଣର ବିମ୍ରକରଣ କେତେକ ଅବଧାରଣାର ଭିଭି ଗଠନ କରିଥାଏ , ଯଥା 'କଠିନତା' , 'ସଫେଦତା' , 'ଦୟା' , 'ନିଷ୍କୁରତା' , 'ଗଣତଢ' ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ । ଯେତେବେଳେ କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥକୁ ତା'ର 'ବିଶ୍ୱହ ରୂପ' : 'ଏକ ବିହୁ' ଯେଥା, କୌଣସି ପ୍ରସାରଣ ବ୍ୟତୀତ ଏକ ପଦାର୍ଥ), 'ରେଖ', 'ଆଦର୍ଶ ଗ୍ୟାସ', 'ଆଦର୍ଶକନକ ନମନୀୟ ପଦାର୍ଥ' , ଆଦି ହିସାବରେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଏ ବିଜ୍ଞାନସିହ ଜ୍ଞାନରେ ତଥାକଥିତ ଆଦର୍ଶକରଣ କଥାଟି ଅନେକ ସମୟ ବ୍ୟବହୂତ ହୋଇଥାଏ । ଆଇରି କେତେକ ଧରଶର ବିମ୍ରକରଣ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ବିମ୍ରକରଣ ଏବ• ସାଧାରଣୀକରଣର ପ୍ରକ୍ରିୟାଟି ବିଶ୍ୱେଷଣ ଏବ• ସମନ୍ୟର ମାନସିକ କ୍ରିୟା ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ । ବିଶ୍ୱେଷଣଟି ହେଇଛି ଏକ ଅଖ**ଞ ବୟୁ**ନ୍ତୁ ବିଭିନ୍ନ ଅଂଶରେ – ଧର୍ମ ଏବଂ ଦିଗସମୂହର ବି ଯୁକ୍ତିକରଣ ଏବଂ ମନରେ ତା'ର ବିଭିନ୍ନ ବୈଶିଷ୍ୟରାଜିର ପୃଥକ୍କରଣ । ସମନ୍ୟଟି ହେଉଛି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ ପଦାର୍ଥଟିର ଉପାଦାନ ଏବ• ଧର୍ମସମୂହର ମାନସିକ ଭାବେ ଏକତ୍ରୀକରଣ ।

९४१

## ୪ – ଯୁକ୍ତିମୂଳକ ଜ୍ଞାନର ବିଭିନ୍ନ ରୂପ

ବିମୂର୍ର ବା ଯୂଇସଂଗତ ଚିଡାର ମୁଖ୍ୟ ରୂପଗୁଡ଼ିକ ହେଉଛି ଅବଧାରଣା, ବିଷ୍ର ଏବଂ ସିଦ୍ଧାର । ଅବଧାରଣାସମୂହ ବସ୍ଥରାଚ୍ଚି ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହର ସାରମର୍ମ ଏବଂ ସାଧାରଣକୁ ପ୍ତିଫଳିତ କରିଥାଏ । ସାମାଳିକ ଏବ• ଏାିଡିହାସିକ ବାଞବତାର ଭିଭି ଉପରେ ଅବଧାରଣାସମୂହ ସୃଷି ହୋଇଥାଏ । ବସ୍ତୁସମୂହ ମୌଳିକ ବୈଶିଷ୍ୟ ତଥା ଧର୍ମରାଶି ଏବ• ମଶିଷର ବାଞବ କ୍ରିୟାକଳାପର ବାରମ୍ଭାର ଅନୁବର୍ତ୍ତନ ଫଳରେ ସେସବୁ ମଶିଷର ଚେତନାରେ ଦଢ଼ୀଇତ ହଏ ଏବଂ ଅବଧାରଣା ରୂପେ ଛିର ହୋଇ ଯାଏ । ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଏାତିହାସିକ ପ୍ୟୋଗର ଚରିତ୍ ଏହିସବୁ ଅବଧାରଣାର ଆଧେୟକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ । ଦ୍ୟାତ ସ୍ରୂପ , ଉଉରାଞ୍ଚଳର ଲେକଙ୍କ ଭାଷାରେ ବିଭିନ୍ ପ୍କାରର ବରଫକୁ ଚିହ୍ନାଇବା ପାଇଁ ୪୦ଟି ଶବ୍ଦ ଥିଲ ବେଳେ ଦକ୍ଷିଣାଞ୍ଚଳ ଲେକଙ୍କର ଥିବା ସେଇ ସମାନ ଅବଧାରଣାଟିର ଏତେ ଶବ୍ଦ ନାହିଁ । ସାମାଚ୍ଚିକ ପ୍ରୟୋଗରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଗଭାରତା ବଢ଼ିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଅବଧାରଣାସମୂହର ଆଧେୟ ଆଉରି ସମୂଦ୍ଧ ହୁଏ । ଏହା ଘଟିଥାଏ ବସ୍ତୁ, ପରମାଣୁ, ଆଦି କ୍ଷତ୍ରରେ । ଯେଉଁସବ ନତନ ଅବଧାରଣା ମଶିଷ ଜାତିର ବ୍ୟାବହାରିକ ଏବଂ ଅବଗତିମଳକ ଫଳରାଶିକୁ ପକାଶ କରିଥାଏ, ସେସବୁ ସମାଳରେ ଦିବାଲେକକୁ ଦେଖି ପାରିଥାଏ । ଆଧନିକ ମଣିଷ ଆତ୍ମୟ କରିଥିବା ଅବଧାରଣାଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ଅଛି, 'ଭୂଭପଗ୍ରହ', 'ତ୍ରାନ୍ତିଚକରଣ', 'ନବଉପନିବେଶବାଦ', 'ସାମରିକଶିନ୍ତଗତ ସମାହାର', 'ପରମାଣବିକ 'ମଦାଷାତି', 'ଦେଚାଁଁତ', 'ପତିଷିତ ସମାଳବାଦ', 'ସମାଳବାଦୀ ଯବଂ , ଆରିମୁଖୀତା', 'ଗୋଷୀ ନିରପେକ୍ଷ ଆହୋଳନ', 'ବିରୋଧୀ ଅଣ୍ରାଶି', 'କେନେ', 'କ୍।ସାରସ୍ ', 'ସବୁଳ ବିପୁବ', 'ଆବହମଞ୍ଚଳୀୟ ସ॰କଟ', ଆଦି । ବାଞ୍ଚବତାର ଏକ ଅକ୍ତିମ ଏବଂ ଫଳପ୍ଦ ପ୍ତିଫଳନ ଆବଶ୍ୟକ କରେ , ପତିଟି ଲେକ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବଧାରଣାକୁ ଆୟର କରୁ ଏବଂ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଯୋଗସ୍ତ୍ଗୁଡ଼ିକୁ ଆବିଷାର କର୍ଚ୍ଚ, ଯିଏ ସାମାଜିକ-ଐତିହାସିକ ପ୍ୟୋଗରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଣିଥାଏ ।

ଅବଧାରଣାଗୁଡ଼ିକ ଯଦିଓ ବିମୂର୍ର ଚିତାର ଅତୀବ ଗୁରୃତ୍ପୂର୍ଶ ଉପାଦାନ, ତେବେ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ଅବଗତି ପୃଥକ୍ ଏବଂ ବିଛିନ୍ନ ଅବଧାରଣ। ଦେଇ ଗତି କରେ ନାହିଁ । ପଦାର୍ଥସମୂହର ବୟୁଗତ ଯୋଗସୂତ୍ର ଏବଂ ଧର୍ମସମୂହକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରୁଥିବା ମାନସିକ ଏବଂ ବୌଦ୍ଧିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା କେବଳ ବିଭିନ୍ନ ଅବଧାରଣ। ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ରଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଗତି କରିଥାଏ । ଚିନ୍ତା କରିବା ଅର୍ଥ ହେଉଛି ସର୍ବୋପରି ପଦାର୍ଥସମୂହ ସଂପର୍କରେ, ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ସେସବୁର ଧର୍ମରାଶି ସଂପର୍କରେ ଏବଂ ବସ୍ଥ ବସ୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂହ ସଂପର୍କରେ ମୌଖିକ ଭାବେ, ଇିଖିତ ଭାବେ ବା ଭାଷାହୀନ ଚିନ୍ତା ଜରିଆରେ ବିର୍ର ବିବେଚନାକୂ ପ୍ରକାଶ କରିବାକୁ ବୃଝାଏ । ବିସ୍ପର ବିବେଚନା ହେଉଛି ଏକ ଚିନ୍ତା, ଯିଏକି କୌଣସି ଏକ ବସ୍ଥୁ ସଂପର୍କରେ କେତେକ କିନିଷକୁ ସ୍ୱାକାର କରେ ବା ଅସ୍ୱାକାର କରେ । ବିସ୍ପରସମୂହ ହେଉଛି ଚିତନର ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ରୂପ, ସେସବୁ ବସ୍ଥୁଗତ କଗତର, ସମଞ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବସ୍ଥାନର ନିୟମରାଶିକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ । ବିସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ ଅବଧାରଣାଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । ଅବଧାରଣା ସମେତ ବିସ୍ପର ପଦାର୍ଥସମୂହର ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ ବୈଷ୍ଣ୍ୟ ଏବଂ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଯୋଗସୂତ୍ରକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିଥାଏ । ଏହା କିନ୍ତୁ ସେସବୁ ଯୋଗସୂତ୍ରକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ଏକ ବିଶ୍ୱେଷଣାତ୍ମକ ଏବଂ ସଂପ୍ରସାସିତ ରୂପରେ । "ପରମାଣୁ ହେଉଛି ଅଫୁରତ", "ଗାଇ ହେଉଛି ଏକ ପବିହ୍ର ପଶୁ" ହେଉଛି ବିସ୍ପରହାଳି, ଯିଏକି ଅନ୍ୟ ଅବଧାରଣା କରିଆରେ କେତେକ ଅବଧାରଣାର କେତେକ କିନିଷକୁ ଗ୍ରହଣ କରେ ବା ଅସ୍ୱୀକାର କରେ । ପ୍ରଥମ ବିସ୍ପରି ପରମାଣୁର ଦ୍ୟୁମୂଳକ-ବସ୍ଥବାଦୀ ଅବଧାରଣାକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ ଏବଂ ବସ୍ଥର ଏକ ଅବିଭାକ୍ୟ ଅଣୁ ହିସାବରେ ପରମାଣୁର ଅବଧାରଣାକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରେ । ଦି୍ତୀୟ ବିସ୍ପରଟି ହିହୁ ଧର୍ମର ଅନୁଗାମୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଗାଣ୍ଡ ସଂପର୍କରେ ମତାମତକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ।

ଅବଧାରଣାସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ରରାଜି ଉପରେ ବିର୍ର ପ୍ରତିଷିତ ହେଇବେକେ ବିର୍ରସମୂହର ଆତଃସଂପର୍କରାଜି ସିହାନ୍ତସମୂହ, ବିମୂର୍ର ଚିତାର ତୃତୀୟ ମୁଖ୍ୟ ରୂପର ଲିରି ରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ସିହାନ୍ତ ହେଉଛି ଏକ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ପ୍ରକ୍ରିୟା, ଯାହାହ ଉପଯୋଗ କରି ନିହିଁଷ ପ୍ରକୃତ ବିର୍ରସମୂହ ନୂତନ ବିର୍ର ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇଥାଏ । ଏହି ଭାବେ ଦୁଇଟି ବିର୍ର – "ଶାତି ପାଇଁ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦ, ଉପନିବେଶବାଦ, ନବଉପନିବେଶବାଦ ଏବଂ ବର୍ଷବୈଷମ୍ୟବାଦ ବିରୋଧୀ ସଂଗ୍ରାମ ପାଇଁ ପ୍ରଗତିଶୀଳ ମାନବ ସମାଜର ସଂଗ୍ରାମକୁ ଆଗେଇ ନେବାରେ ଗୋଷୀ ନିରପେଷ ଆହୋଜନ ହେଉଛି ଉପାୟ ସ୍ୱରୂପ" ଏବଂ "ଭାରତୀୟ ପ୍ରଜାତନ୍ତ ଅନୁସରଣ କରେ ଗୋଷୀ ନିରପେଷ ମାତି" ସେଇ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ସିହାନ୍ତଟି ଆଡ଼କୁ ନେଇଯାଏ : "ଭାରତୀୟ ପ୍ରଜାତନ୍ତ ଦ୍ୱାରା ଅନୁସୃତ ନାତି ଶାତି ପାଇଁ, ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦ, ଉପନିବେଶବାଦ, ନବଉପନିବେଶବାଦ ଏବଂ ବର୍ଷବୈଷମ୍ୟବାଦ ବିରୁହରେ ପ୍ରଟିଶୀଳ ମାନବଜାତିର ସଂଗ୍ରାମକୁ ଶକ୍ତିଶାଳୀ କରୁଛି ।"

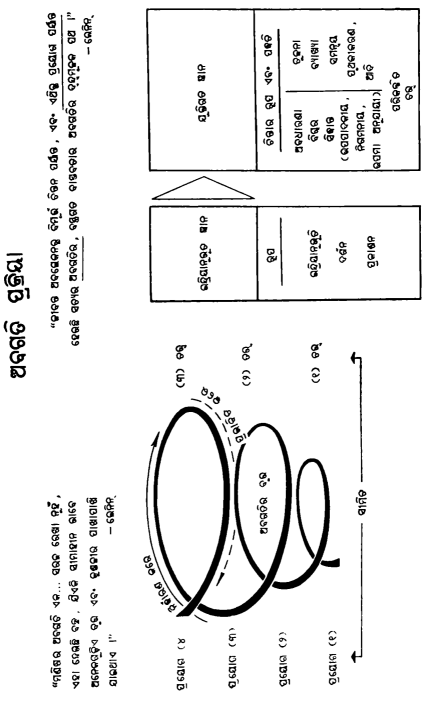
ସିଦ୍ଧାତସମୂହ ଚିତ୍ତନଶୀଳ ମଣିଷ ପକ୍ଷରେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତି ଉପରେ ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ବିଗ୍ୱରକୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ପ୍ରତିଷିତ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ନଥାଏ । ବସ୍ଥୁଗତ ଜଗତରେ ପ୍ରପଞ୍ଚରାଳି ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ଯୋଗସୂତ୍ର , ବୈତ୍ତିକ , ନିର୍ଦିଷ ଏବଂ ସାଧାରଣ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ସଂପର୍କ ରହିଛି । ପଦାର୍ଥସକଳ ମଧ୍ୟରେ ନିୟମିତ ସଂପର୍କରାଳି ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ ମୌଳିକ ନିୟମାବଳୀ ଚିତାରେ ଏବଂ ମାନସିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ନିୟମ ମଣିଷର ଚିତ୍ତାଜଗତରେ , ଯିଏକି ଶହଶହ ବର୍ଷ ଧରି ବହୃବିଧ ସାମାଳିକ ଐତିହାସିକ ପ୍ରଯୋଗର ବହୁବିଧ ରୂପରେ । ବିଗ୍ତର କୟବେଳେ ଏବଂ ସିହାତସମୂହ ଟାଶିଲ ବେଳେ ଏହିସବୁ ନିୟମର ଅନୁସରଣ ଫଳରେ ମଶିଷ ସକ୍ଷମ ହୁଏ ପଦାର୍ଥସମୂହ ସଂପର୍କରେ , ଯେଉଁସବୁକୁ ସେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ଦେଖି ନାହିଁ , ସିହାତ୍ତ ଗ୍ରହଣ କରିବାକୁ ।

ଆମର ବିଗ୍ୱର ଏବଂ ସିହାତସମୂହକୁ , ଏବଂ ଯେଉଁ ନିୟମାବଳୀ କରିଆରେ ଆମେ ସେସବୁକୁ ରୂପ ଦେଇଥାଏଁ ଏବଂ ସଠିକ ଚିତ୍ତାର ନିୟମାବଳୀକୁ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିଥାଏ । ଆମେ ଏହି ସମସ୍ୟାଟିର ଗଭୀରକୁ ଯାଉ ନେ , କିନ୍ତୁ ଏଚିକି କେବଳ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରୁଛେ ଯେ , ବିଗ୍ୱର ଅଞିବାଚକ ଏବଂ ନେଡିବାଚକ ହୋଇ ପାରେ ସେେସବୁର ଆଧେୟ ବା ଗୁଣ ଦ୍ୱାରା) ; ବ୍ୟକ୍ତିଗଚ , ନିହିଁଷ ବା ସାଧାରଣ ପ୍ରେଡିଫଳିତ ବସ୍ଥରାଜିର ପରିମାଶ ଏବଂ ସଂଖ୍ୟା ଦ୍ୱାରା) ; ସର୍ରମୂଳକ , ବୈକତ୍ତିକ ବା ସୁନିହିଁଷ ପ୍ରେଡିଫଳିତ ବସ୍ଥରାଜିର ଏବଂ ସେସବୁର ଧର୍ମସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ଅନୁଯାୟୀ) ; ଏବଂ ସୟାବ୍ୟତା , ବାଞ୍ଚବତା ବା ପ୍ରଯୋଜନୀୟତା ଦ୍ୱାରା ବେସ୍ଥର ପ୍ରତିଫଳିତ ଧର୍ମର ଗୁରୁତ୍ର ମାତ୍ରା ଅନୁଯାୟୀ) । ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ସିହାତରାଜି , ଯଥା ଅବରହମୂଳକ , ଆରୋହମୂଳକ , ତୁଳନା ଦ୍ୱାରା , ଆନୁମାନିକ , ଆଦି ।

ବହୁବିଧ ଚିତା ବଳରେ ମଣିଷର ଜ୍ଞାନ ଇହିୟାନୁଭୂତ ଜ୍ଞାନର ସୀମାକୁ ଅତିକମ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇଥାଏ । ବସ୍ଥରାକି, ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ର ସଂପର୍କରେ ଚିତନ ଜ୍ଞାନକୁ ସାଧାରଣ ଉପାଦାନସମୂହ ଯୋଗାଇ ଦେଉଥିବାରୁ, ବସ୍ଥନିଷ କଗତକୁ ଇହିୟାନୁଭୂତ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଯେତିକି କାଣି ହୁଏ, ତାଠାରୁ ଆଉରି ଗଭୀର ଭାବେ କାଶିବା ପାଇଁ ଏହା ତାକୁ ସକ୍ଷମ କରିଥାଏ । ଲେନିନ୍ ଲେଖିଛତି, "ଚିତନ ନିଦିଷରୁ ବିମୂର୍ର ଆଡ଼କୁ ଆଗେଇଥାଏ, ସଦି ତାହା ସଠିକ ହୋଇଥାଏ (NB) ... ସତ୍ୟଠାର୍ଭ ଦୂରେଇ ନସାଇ, ତା'ର ନିକଟବର୍ରୀ ହୋଇଥାଏ । ବସ୍ଥର, ପ୍ରକୃତିର ନିୟମର ବିମୂର୍ରକରଣ, ମୂଲ୍ୟର ବିମୂର୍ବକରଣ, ଆଦି, ସଂକ୍ଷେପରେ କହିବାକୁ ଗଲେ ସମସ୍ତ ବୈଜ୍ଞାନିକ ସେଠିକ, ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଣ, ଉଦ୍ଭଟ ନୁହଁ) ବିମୂର୍ବକରଣ ପ୍ରକୃତିକୁ ଆଉରି ଗଭୀର ଭାବେ, ସଠିକ ଭାବେ ଏବଂ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବେ ପ୍ରତିଫକିତ କରିଥାଏ ।" ଅବଗତି, ଉଭୟ ବିମୂର୍ଣ ଚିତନ ଏବଂ ଇହିୟାନୁଭୂତ ଜ୍ଞାନ ରୂପରେ ହେଉଛି ବସ୍ଥଗତ ଜଗତର ଭାବଗତ ପ୍ରତିବିମ ।

ଏକ ଦିଗରେ ଚିତ୍ତନ ଆଦର୍ଶ ପ୍ରତିବିମ୍ରେ ଭାବଗତ ଉପାଦାନସମୂହକୁ ତ୍ରାନ୍ତି କରିଥାଏ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ ପରିମାଣଟାକୁ ସେତିକି ବୃଦ୍ଧି କରେ, ସଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଫଳିଡ ପଦାର୍ଥ ସହିତ ପ୍ରତିବିମ୍ଟା ମେଳଖାଏ, ଚା'ର ସାରମର୍ମକୁ ଜାଶି ହୁଏ ଏବଂ ତା'ର ପ୍ରତିଫଳନର ବୟ୍ଚନିଷ ଆଧେୟ ଗଭୀର ହେବାକୁ ଇଗେ । ଏହା ବିଶେଷ ଭାବେ ବିମୂର୍ଘ

<sup>\*</sup>V. I. Lenin, "Conspectus of Hegel's Book The Science of Logic", Collected Works, Vol. 38, p. 171.



Digitized by srujanika@gmail.com

ତିତ୍ତନର ଉପାୟ ହିସାବରେ ସଂକେତ ଏବଂ ସଂକେତ ବ୍ୟବସା ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ । ଆମେ ଉପରେ ଯେଇଳି ଦେଖିଲେ, ଯଦିଓ ସଂକେତ ନିକେ ଏକ ପ୍ରତିବିମ୍ ନୁହେଁ ଏବଂ ଏହା ପରମ୍ପରା ମଧ୍ୟରୁ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ (ଏହାରି ମଧ୍ୟରେ ଚିତ୍ତନର ଭାବଗଚତା ପ୍ରକାଶ ପାଏ), ତା ସର୍ଗ୍ୱେ ଏକ ବିଶ୍ୱେଷିତ ବ୍ୟବସାରେ ସଂକେତର ପ୍ରୟୋଗ ବାଞ୍ଚବତାର ଆଉରି ଅଧିକ ସଠିକ ପ୍ରତିଫଳନ ଘଟାଇଥାଏ । ଅବଗତିର ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ସଂକେତକୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ ଯେଥା, ଗାଣିତିକ ପ୍ରତୀକସମୂହ) ବିମୂର୍ଭାୟନର ଞରକୁ ଉନ୍ନତ କରେ, ଅଧିକତର ଗତିବେଗ ଏବଂ ଅବଧାରଣାଗତ ଚିତ୍ତନରେ ନମନୀୟତା ଲଭ କରେ । ସଂକେତରାହି ଉପରେ ବିଭିନ୍ ଚର୍ଚ୍ଚା ପାଇଁ, ଆଧେୟ ଏବଂ ଆଧାର ମଧ୍ୟରେ ସର୍ବାଧିକ ସଂପର୍କ ଲଭ ପାଇଁ ଏବଂ ଚିତ୍ତନକୁ ଆଉରି ଅଧିକ ନିହିଷ୍ଟ ତଥା ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ କରିବାକୁ ଏହା ସୟବ କରିଥାଏ ।

#### ୫ – ସଦେହ , ବିଶ୍ୱାସ ଏବଂ ଅନୁମାନ

ପ୍ରତିଫଳନର ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂଚ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ, ବା ସଂଗତ ରୂପଗୁଡ଼ିକ ଅବଗତିମୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ନିବିଡ଼ ଭାବେ ପରସର ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ । ବାଞ୍ଚବତା ଏ କଥା ପ୍ରକାଶ କରେ ନାହିଁ ସେ, ଚିତନ କେବଳ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ବିଷୟ ଉପରେ ସୟବ ଏବଂ ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଜ୍ଞାନସମୂହକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା ଉଚିତ । ବାଞ୍ଚବତା ଏ କଥା ମଧ୍ୟ କହେ ସେ, ଯୁକ୍ତିକାରୀ କ୍ରିୟାକଳାପ, ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ଏକ ପ୍ରପଞ୍ଚ ଉପରେ ଆଲେଚନା, ତଥ୍ୟ ଏବଂ ଅନୁମାନ, ଆଦି ଲେକଙ୍କ ଉପରେ ଯେଉଁ ଆବେଗ ସୃଷ୍ଣି କରେ, ତାକୁ ବୌଦ୍ଧିକ ଭାବରାଶି ବୋଲି କହନ୍ତି । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରୁ ସଦେହାନୁଭବତା, ଯିଏକି ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଏକ ସାଙ୍କେତିକ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଥାଏ । ସଦେହ ହେଉଛି ଜୀବନର ଏକ ସ୍ପ୍ରମାଣିତ ତଥ୍ୟ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଲେକ ଯେକୌଣସି ପରିଛିଚିରେ କେତେକ ପରିମାଣରେ, କୌଣସି ଏକ ଭୂପରେ, ସଦେହ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ।

ସଦେହର ସାରମର୍ମ କଂଶ ? ଏହା ହେଉଛି ଏକ ମାନସିକ ଅବସା, ଯେଉଁଥିରେ ମଶିଷ କୌଣସି କିଛିର ସତ୍ୟତା ଉପରେ ଆତ୍ମବିଶ୍ୱାସ ହରାଇ ବସେ, ବିଭିନ୍ନ ମତାମତ ମଧ୍ୟରେ ଦୋଦୁଲ୍ୟମାନ ହୁଏ ଏବଂ ବିଶେଷ ଏକ ସମସ୍ୟାକୁ ସମାଧାନ କରିବା ଚା ପଷରେ କଷକର ହୋଇ ଉଠେ । ଜ୍ଞାନତର୍ ଦୃଷ୍ଠିରୁ ସଦେହ ହେଉଛି, ସାରମର୍ମ ଦୃଷ୍ଠିରୁ, ଅବଗତିର ଆଭ୍ୟତରୀଣ 'ଅସ୍ଥିରତା', ତିତନର ଆତ୍ମସମାଲେତନା । ମଶିଷର ଅବଗତି ପଷରେ ବିଶେଷ ବୈଶିଷ୍ୟପୂର୍ଷ ଭ୍ରାତିକୁ ପ୍ରକାଶ କରିବାରେ ସଦେହ ସହାଯକ ହୁଏ ଏବଂ ସତ୍ୟର 'ସୀମାକୁ' ଅନ୍ଷଣ ଦିଗରେ ମନକୁ ପରିଷ୍ଠଳିତ କରେ । ନୂତନ ସମସ୍ୟାବକୀର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ପାଇଁ ଗବେଷଣାମୂଳକ ପ୍ରତ୍ରିୟାରେ ସଦେହ ହେଉଛି ଏକ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଅବସା, ଯାହାକୁ ସାପନ କରିବାକୁ ଏବଂ ସମାଧାନ କରିବାକୁ ହେବ ଯଦି ବିଜ୍ଞାନକୁ ବିକାଶ ଲଭ କରିବାକୁ ହୁଏ । ସଦେହ ମଶିଷକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରେ ମତାନ୍ଧବନ ସଂସାର ଏବ• ଯୁକ୍ତିହୀନ ଧାରଣାକୁ ଦୂର କରିବାରେ, ଯିଏକି ବିଭିନ୍ନ କୁସଂସାର ଏବଂ କଢନାର ରୂପ ଗୃହଣ କରିଥାଏ ।

ବିଷ୍ଣାସ ହେଉଛି ଅବଗତିମୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଆଉ ଏକ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଏ ଉପାଦାନ । ଯୁକ୍ତିସନ୍ତ ବିଷ୍ଣାସ, ଯିଏକି ଯୁକ୍ତି ବା ତଥ୍ୟର ବିରୋଧିତା କରେ ନାହିଁ ଏବଂ ବିଜ୍ଞାନକୁ ଅସ୍ୱାକାର କରେ ନାହିଁ, (ଦୃଷାତ୍ତ ସ୍ରୂପ, କଗତକୁ କାଶିବାର ଅକଳନୀୟ ସମ୍ଭାବନା ଉପରେ ବିଷ୍ଣାସ, ଜାତୀୟ ତଥା ସାମାଜିକ ମୁକ୍ତି ଉପରେ ବୈପୁବିକ ବିଷ୍ଣାସ ଏବଂ ମଶିଷର ନିକସ୍ ଷକ୍ତି ଉପରେ ବିଷ୍ଣାସ) ଲେକଙ୍କର ସାମାଜିକ କିୟାକଳାପକୁ ପ୍ରୋହାହିତ କରିବାରେ ଅଞ୍ଚିବାତକ ଭୁମିକା ପାଳନ କରିଥାଏ । ଆତ୍ମବିଷ୍ଣାସର ବୌଦ୍ଧିକ ଭାବରାଜି ହେଉଛି ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟାର ନୀତି, ପ୍ରୋହାହକ ଏବଂ ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ । ଏହା ଦୃଢ଼ ପ୍ରତ୍ୟୟରେ ପରିଶତ ହୋଇ ମଶିଷର ଜ୍ଞାନର ପ୍ରତିନିଧିତ୍ୱ କରେ, ଏବଂ ସମୃଦ୍ଧ ହୁଏ ତା'ର ଇଜା, ଭାବନା ଏବଂ ଆକାଂକ୍ଷା ସହିତ ।

ତଥାକଥିତ ବୌଦ୍ଧିକ ଆତ୍ମଅନୁଭୂତି ମଧ୍ୟ ଅବଗତିରେ ଏକ ଉଛେଖନୀୟ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଥାଏ । ଆତ୍ମଅନୁରୂତି ସଂପର୍କରେ ପ୍ରଥମ ମତବାଦଗୁଡ଼ିକ ଦେଖା ଦେଇଥିଲ ଅନେକ ଦିନ ପ୍ବେ ପ୍ରଚୀନ ଭାରତ ଏବଂ ପ୍ରତୀନ ଗ୍ରୀକ୍ ଦର୍ଶନରେ । ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ଅନେକ ଚିଚ୍ଚାବିଦ୍ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଏହି ବୈଶିଷ୍ୟଟି ପୂତି ସେମାନଙ୍କ ଦୃଷି ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଭାବବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକମାନେ ଆତ୍ମଅନୁଭୂତିକୁ ମନେ କରୁଥିଲେ ସତ୍ୟର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ବୌଦ୍ଧିକ ହୁଦ୍ୟଙ୍ଗମତା, ଅଭିଞ୍ଚତା ଏବଂ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ଚିଡନଠାରୁ ସଂପୂର୍ଷ ବିଜ୍ଳିନ୍ ରୂପେ । ପ୍ରଥମ ଦୃଷିରେ ବହୁ ସ୍ୱୀକୃତି ସୃତଃସିହ ବୋଲି ଆମକୁ ମନେ ହୁଏ ଏବ॰ ଆମେ ସେସବୁର ଅନାପେକ୍ଷିକ ସଚ୍ୟକୁ ସଦେହ କରୁ ନା । ଦୃଷାତ ସ୍ୱରୂପ , ସେଇଳି ବିଗ୍ୱରଗ୍ଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ , "ସମଗ୍ର ହେଉଛି ତା'ର ଅଂଶଠାରୁ ବୃହରର" ଏବ• "ରେଖା ମଧ୍ୟରେ ଯେକୌଣସି ଦୁଇଟି ବିହୁକୁ ଯୁକ୍ତ କରାଯାଇ ପାରେ" । ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନରେ ମଧ୍ୟ "ସୃତଃପମାଣିତ" ଭିରି ଉପରେ ଆମେ ନିଷରି ନେଇଥାଏ – ଯେତେବେଳେ ଅଞ୍ଚାତ ଏକ ଅବସ୍ଥା ଆମକୁ "ପରିଷାର" ଦେଖାଯାଏ – ଇରାଚର ଏବ• ଦୁଢ଼ ସୁକ୍ରିର ଭିରି ଉପରେ ନନେଇ । ଆତ୍ମଅନୁଭୂତି ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥାଏ କୌଶସି କିଛି ଉଦ୍ଭାବନ କରୁଥିବା ବୈଜ୍ଞାନିକର କାର୍ଣ୍ଣ ଏବଂ ଭାବକଞ୍ଚ ରଚନା କରୃଥିବା ଶିକ୍ଷୀ ଉପରେ । ବୌଦ୍ଧିକ ଆତ୍ମଅନୁଭୂତି ମନେ ହୁଏ ବ୍ୟାବହାରିକ , ତାଭ୍ୱିକ , <mark>ଶୈକ</mark>ିକ ଏବ• ରାକନୈଚିକ ସମସ୍ୟାର ତତ୍**କ୍ଷଣାତ୍** ସମାଧାନ ଭକି, ମନେ ହୁଏ ଇହ୍ୱିୟାନ୍ଭ୍ତ ଞ୍ଚାନ ଏବଂ ସୂକ୍ତିବିଦ୍ୟାର ବିନା ସାହାଯ୍ୟରେ ସତ୍ୟକୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ଲଭ କରାଯାଇ ପାରେ । କିନ୍ତୁ ବ୍ୟାପାରଟା ସେଇଆ ନୁହଁ ।

ଆତ୍ମଅନୁଭୂତି ନିକେ ଦାର୍ଘ, ନିରବଛିନ୍ନ ଚିତ୍ତାମୂଳକ କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟର୍ ଏବ• କଟିକ

ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟାର୍କ୍ତ କନୁ ନେଇଥାଏ । ଆତ୍ମଅନୁଭୂତିମୂଳକ ଅବଗତି ଏବଂ ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତ ଚିତନ ମଧ୍ୟରେ ସିଧାସଳଖ ଏକ ପାର୍ଥକ୍ୟର ରେଖା ଟାଣି ଦେବା ମଧ୍ୟ ଭୁଲ । ଆତ୍ମଅନୁଭୂତିମୂଳକ ଚିତ୍ତାରେ ମଧ୍ୟ ଘନିଭୂତ ଯୁକ୍ତି ଏବଂ ସବୁଠାର୍ବ୍ତ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ଯୋଗସୁତ୍ରତିକୁ ନିର୍ଣଣ କରିବାଟା ଥାଏ, ତା'ର ସମଗ୍ର ପ୍ରକ୍ରିୟାଟିକୁ ନବୁଝି, ବିଶେଷ କରି ଶେଷ ଅନୁମାନଟିକୁ ଧରିନେଇ । ଆତ୍ମଅନୁଭୂତି ଯୁକ୍ତିସମ୍ମତ ବିଷ୍କରର କେତେକ ପର୍ଦ୍ଧାସକୁ ଡେଇଁ ଯିବାର କ୍ଷମତା ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ଯୁକ୍ତିର ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଏହି ବିରତିଗୁଡ଼ିକ ପୂର୍ବବର୍ତ୍ତୀ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ବିଶ୍ୱେଷଣ ଦ୍ୱାରା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ । ଆତ୍ମଅନୁଭୂତିମୂଳକ ଚିତାରେ ଏକ ସିହାତରେ ପହଞ୍ଚିବାର ପ୍ରକ୍ରିୟାଟା ତେଟନାହାମ ହୋଇ ରହିଲେ ମଧ୍ୟ ସିହାତଟି, ଜ୍ଞାନର ଗୁଣାତ୍ମକ ଭାବେ ନୂଆ ଏକ ରୂପ ହିସାବରେ, ଏକକ ଅବଗତିମୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ବହୁବିଧ ଉପାଦାନର ଆତଃପ୍ରକ୍ରିୟାର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ । ଦୃଷ୍ଣାତ ସ୍ରରୂପ, ରାସାୟନିକ ଉପାଦାନସମୂହର ସାମୟିକ ନିୟମର ଭାବନାଟି ମେଦେଲେୟେଭ୍ ତାଙ୍କ ସ୍ପୃରେ ଲଭ କରିଥିରେ ମଧ୍ୟ, ଏହା ଥିଲ ତାଙ୍କର ସମସ ବୈଦ୍ଞାନିକ କାର୍ଣକଳାପ ଏବଂ ରାସାୟନିକ ଭପାଦାନର ଧର୍ମରାଶିକୁ ନିୟତ୍ତଣ କରୁଥିବା ନିୟମରାକି ପାଇଁ ତାଙ୍କର ଅବିଶ୍ୱାତ ଅନେଷଣର ଫଳ ।

ସମସ୍ତ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଆତ୍ମଅନୁଭୂତି ସକ୍ତିୟ ଥିଲ ବେଳେ ଏହା ହେଉଛି ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ଅଭିଞ୍ଚତା ଉପରେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ଏକ ସତେତନ କ୍ରିୟା, ଯିଏକି ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ ନୂତନ ଚିତାରାକି ତଥା ଆବିଷାରଗୁଡ଼ିକୁ ସୃଷ୍ଠି କରିବାରେ, ସେସବରୁ ଅଭ୍ୟୁଦୟ ପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଅବହାରାକିକୁ ବିଗ୍ଠରୁ ନନେଇ । ଏହା ଛଡ଼ା, ଆଉ ଗୋଟିଏ କଥା ମନେ ରଖିବା ମଧ୍ୟ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ସେ, ଆତ୍ମଅନୁଭୂତି ଦୃଷ୍ଠିରୁ ଯାହା କିଛି ପରିଷାର ଏବଂ ପ୍ରମାଣକନକ, ସେସବୁ ସତ୍ୟରେ ପରିଣତ ହୁଏ ନାହିଁ । ଆତ୍ମଅନୁଭୂତିର ଫଳସମୂହ ଆବଶ୍ୟକ କରେ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ପ୍ରମାଣସିଦ୍ଧତା ଏବଂ ପରୀକ୍ଷା, କାରଶ ଆତ୍ମଅନୁଭୂତିମୂଳକ ଜ୍ଞାନ ସର୍ବଦା ପ୍ରୟୋଗ ଏବଂ ତାର୍ଗ୍ୱିକ ବିଶ୍ୱେଷଣ ଦ୍ୱାରା ସମଥିତି ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ସାଧାରଣ ଭାବେ, ଆତ୍ମଅନୁଭୂତି ମାନବିକ ଅବଗତିର ଅତଃଶକ୍ତିକୁ ସଂପ୍ରସାରିତ କରିଥାଏ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ଚିତା ଦ୍ୱାରା ପରିପୂରିତ କରି, ବିଶେଷ କରି ମୌଳିକ ଭାବେ ନୂତନ ଜ୍ଞାନରେ ମଣିଷ ଯେଉଁ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଦ୍ୱାରା ପହନ୍ଷେ ।

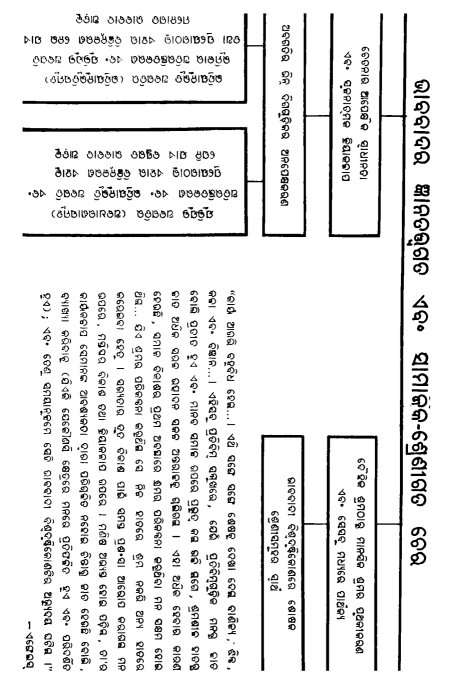
## ୬ – ଭାବବାଦ ଏବ• ଅଞ୍ଜେୟବାଦ ଜ୍ଞାନତାର୍କ୍ତିକ କାରଣ

ଆମେ ଦେଖିବାକୁ ପାଇଲେ ଯେ, ସତ୍ୟ ଲଭ କରିବାର ପ୍ରକ୍ରିୟାର ବହୁଚ ଦିଶ ରହିଛି । ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ସମସ୍ତ ଅବଦାନ ମଧ୍ୟରେ ଜଟିଳ ଏବ• ବିରୋଧାତ୍ମକ ଆତଃପ୍ରକ୍ରିୟା ଜରିଆରେ ମଶିଷ ଚେତନାରେ ବାସ୍ତବତା ଅଧିକର୍ଷ ଅଧିକ ସଠିକ ଭାବେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇ ପାରେ । ଏହିସବୁ ଉପାଦାନ ମଧ୍ୟରୁ କୌଣସି ଗୋଟିକ ପ୍ରତି ଅବହେଳା ବା ଅନ୍ୟ ଭାବେ କହିବାଜୁ ଗଲେ, କୌଣସି ଏକ ଉପାଦାନକୁ ଅତିରଞ୍ଚିତ କଲେ ଏବଂ ତାକୁ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବୈଶିଷ୍ୟର ବିରୋଧରେ ଉପହାପିତ କଲେ ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଭାବେ ତାହା ଭୁଲ ଏବଂ ପ୍ରବଞ୍ଚନା ଆଡ଼କୁ ନେଇଯାଏ । ଭାବବାଦୀ ମତରାଳିର ଅବହିତି ପହରେ ଥିବା କାରଣଗୁଡ଼ିକୁ ବିଗ୍ୱର କରିବାଟା ଏଠାରେ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ହେବ । ଏ କଥା ଇତିପୂର୍ବରୁ ଦର୍ଶାଯାଇଛି ଯେ, ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ଶକ୍ତିକ ପକ୍ଷରେ ଖୁବ୍ ଗୁଇତ୍ପୂର୍ଷ ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦ ହେଉଛି ଭାବବାଦ । କିନ୍ତୁ ଭାବବାଦ ଏଇଥି ପାଇଁ ତିଷି ରହି ନାହିଁ ଯେ, ଏହା ଶୋଷକ ଶ୍ରେଣୀ ଏବଂ ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀଳ ଶତିମାନଙ୍କୁ ସମର୍ଥନ କରୁଛି ବୋଲି । ସାମାଳିକ କାରଶସମୂହକୁ ବାଦ୍ ଦେଲେ ମଧ୍ୟ ଭାବବାଦର ଞ୍ଜାନତାର୍ଗ୍ୱିକ ରେର ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ବିଶେଷତାସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଆର୍କିକି ରହିଛି । ଭନିନ୍ ଲେଖିଛଡି, "ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବୟ୍ତ୍ରବାଦର ଅବହାନରୁ ଦାର୍ଶନିକ ଭାବବାଦ ହେଉଛି ଏକପାଖିଆ ଏବଂ ଅତିରଞ୍ଚିତ ଜ୍ଞାନର କୌଣସି ଏକ ବୈଶିଷ୍ୟ ଦିଗ ବା ଧାରର ଅନାପେକ୍ଷିକତାକୁ ବିକାଶ ଲଭ ... । ସରକ ରୈଖିକତା ଏବଂ ଏକଦର୍ଶିତା, ନିର୍ବୋଧତା ଏବଂ ଶୀଳୀଭବନ, ଭାବଗତତା ଏବଂ ଭାବଗତ ଅହତା – ହେଉଛି ଭାବବାଦର ଛ୍ଞାନତାର୍ଗ୍ୱିକ ରେସମହ ।"

ଭାବବାଦୀ ସମୟ ମଚ ଜନୁ ନେଇଥାଏ ଅବଗଚିମୂଳକ ଉପାଦାନସମୂହର କୌଣସି ଗୋଟିକର ଅନାପେକ୍ଷିକକରଣ ମଧ୍ୟରୁ । ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂଚି ହେଉଛି ଆମ ହ୍ୱାନର ମୂଳଉହ । କିନ୍ତୁ ସେଥିରେ ଅନେକ କିଛି ଥାଏ , ଯିଏକି ହେଉଛି ଭାବଗତ । ଏହି ପରିହିଚିର ଅତିରଞ୍ଜିତକରଣ ଭାବବାଦୀ ସିହ୍ୱାନ୍ତ ଆଡ଼କୁ ଆଗେଇ ନେଇ ଯାଇ ପାରେ ସେ , ଆମର ଇହ୍ରିୟାନୁଭୂତି ମଧ୍ୟରେ ବସ୍ଥୁସକଳ କେବଳ ଅବହାନ କରନ୍ତି – ଭାବଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ଯେମିତି ଚିତ୍ତା କରିଥାତି । ବସ୍ଥୁଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ ଚିତନର ସହଳାତ ଶକ୍ତିକୁ ଏକ ଅନାପେକ୍ଷିକରେ ପରିଣତ କରିଥାନ୍ତି ଏକ ସାଧାରଣୀକରଣ କରିବାକୁ ଏବଂ ବାଞ୍ଚବତାରୁ ଅବଧାରଣାକୁ ବିଛିନ୍ନ କରତି, ସ୍ସମ୍କଳିତ ସଭାରେ ସେସବ୍କୁ ରୁପାତରିତ କରି ଦିଅତି , ଯିଏକି ବସ୍ଥୁଗତ ଜଗତଠାରୁ ସ୍ୱାଧୀନ ।

ଅଞ୍ଜୟବାଦ ପାଇଁ ଜ୍ଞାନଗତ ତାର୍ର୍କିକ କାରଣସମୂହ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ତା'ର ଅନ୍ୟତମ ରୂପ, ନିରାଶାବାଦର ସୃଷ୍ଠି ହୋଇଥାଏ ସହେହ ମୁହୂର୍ରର ଅତିରଞ୍ଜିତକରଣ ଏବଂ ୱୀତୀକରଣ ଦ୍ୱାରା । ଜ୍ଞାନର ବିରୋଧିତା କରୁଥିବା ଏବଂ ବସ୍ଥଗତ ସତ୍ୟକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରୁଥିବା, ଅନାପେକ୍ଷିକିତ ସହେହ ହେଉଛି ଏପରି ଏକ ଅବହାନ, ଯାହାକୁ ଭଗ୍ର ଅଙ୍କେୟବାଦ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ । ଆତ୍ମଅନୁଭୂତିର ଅନାପେକ୍ଷିକୀକରଣଠାରୁ ଏଡେ ବଡ଼ ଭୁଲ

<sup>\*</sup>V. I. Lenin, "On the Question of Dialectics", Collected Works, Vol. 38, p. 361.



ଆଭ କିଛି ନଥାଇ ପାରେ । ଅଯୁକ୍ତିବାଦୀ ଦର୍ଶନର ଅନୁଗାମୀମାନେ ଯୁକ୍ତିସ•ଗତ ଚିକ୍ରାର ବିରୁହରେ ଏହାକୁ ଉପସାପିତ କରିଥାନ୍ତି ।

ମତାନ୍ଧତାବାଦର ଞାନତାର୍ର୍ବ ଅବସାନ ସୃଷ୍ଠି ହୋଇଥାଏ ସେତିକିବେଢେ, ସେତେବେକେ ତେତନାରୁ ସମସ୍ତ ସଦେହ ଦୂରେଇ ଯାଏ, ଏବଂ ଆପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟର ସିତିକୁ ଅସ୍ତ୍ରୀକାର କରି ବିଶ୍ୱାସର ମୁହୂର୍ର ପରିଶତ ହୁଏ ଅନାପେକ୍ଷରେ । ମତାନ୍ଧ, ଅଯୌତିକ ବିଶ୍ୱାସ ଚିତନକୁ ତା'ର ସୃଜନଶୀଳ ଏବଂ ସହିୟ ଭିରିରୁ ବଞ୍ଚିତ କରେ ଏବଂ ଭୁଲ ଏବଂ ଭ୍ରାତିର ସୃଷ୍ଠି ଏବଂ ସେସବୁର ପରିପ୍ରକାଶକୁ ଠିକ୍ ସମୟରେ ରୋକି ଦିଏ, ଲେକଙ୍କୁ ନିଷ୍କ୍ରିୟ କରେ ଏବଂ ପୁରୁଣାକାଳିଆ ପରମ୍ପରା ଏବଂ ଆଗ୍ଭର ବ୍ୟବହାର ଅନୁରକ୍ତ କରି ରଖେ ।

ଦର୍ଶନର ଇତିହାସରେ ଉଭଘ ଇହ୍ରିଘାନୁଭୂଚିବାଦୀ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିବାଦୀମାନେ ସର୍ବଦ। ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିଘାର ଇହ୍ରିଘାନୁଭୂତ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିଗତ ଦିଗ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟର ରେଖା ଟାଶିଥାରି । ଇହ୍ରିଘାନୁଭୂତିବାଦୀମାନେ ଚିଉନର ଭୂମିକାକୁ ନ୍ୟୁନ କରି ଦେଖର୍ଡି ଏବଂ ରାବରି ଚିଉନରେ କେବଳ ଇହ୍ରିଘାନୁଭୂତି ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନଥାଏ । ଏହି ଭଳି ମତାମତ ପୋଷଣ କରୁଥିଲେ, ଦୃଷାର ସ୍ୱରୂପ, ଇଂରେଜ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦାର୍ଶନିକ ଢୋହନ୍ ଇକ୍ (୧୬୩୨-୧୭୦୪) । ଯୁକ୍ତିମତବାଦୀମାନେ, ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ ଇହ୍ରିଘାନୁଭୂତ ଞାନର ତଥ୍ୟକୁ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ଯୁକ୍ତିଗତବାଦ, ଞାନତାର୍ଘ୍ୱିକ ଦିଗରୁ, ବୃଦ୍ଧି ପାଇଥିଲ ସିହାର କରିଆରେ ନୂତନ ଜ୍ଞାନରେ ପହଞ୍ଚିବାରେ ମଣିଷ କ୍ଷମତାର ଅନାପେକ୍ଷକରଣ ମଧ୍ୟରୁ । ଏହାର ଅନ୍ୟତମ ବିଖ୍ୟାତ ପ୍ରତିନିଧି ହେଉଛନ୍ତି ହେଗେଇ ।

#### ୭ – ତର୍ ଏବଂ ପ୍ୟୋଗ

ମଶିଷର ଶକ୍ତି ନିହିତ ଥାଏ ତା'ର ପ୍ରମାଣସିଦ୍ଧ ହ୍ମାନ ମଧ୍ୟରେ । କିନ୍ତୁ ଖାଲି ଜାଣିବାଟା ଯଥେଷ୍ଟ ନୁହେଁ, ଏହି ହ୍ମାନକୁ ପ୍ରୟୋଗରେ ରୂପାତରିତ କରିବା ଦରକାର । ଏ କଥା ବହୁ ଦିନରୁ ଇଷ୍ୟ କରାଯାଇଛି ଯେ, ଯେଉଁ ଲେକ କାମ କରିବାକୁ ଭୟ କରେ ତା ପକ୍ଷରେ ପ୍ରହ୍ମାଯୁକ୍ତ ଶନ୍ଦରାଳି ଅଦରକାରୀ । ଆଲେକୀ ଧରିଥିବା ଅନ୍ଧ ମଶିଷ ଭକି ସେ ଦେଖାଯାଏ । ଅବଗଚିପ୍ରବଶ ମନର ଏକମାତ୍ର ଭକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ଚିତା କରି ଯିବା – ଏହି ଭକ୍ତିଟି ସହିତ ଆମେ କିପରି ଏକମତ ହେବା ? ଭାବବାଦୀ ଧର୍ମୀୟ ଦର୍ଶନରେ ଏ କଥାଟି ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଲଭ କରିଛି ଯେ, ଦାର୍ଶନିକକୁ ଜୀବନର ଭଦ୍ଧ୍ୟରେ ରହି କେବଳ ଚିତା କରିବାକୁ ହେବ । ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବ ଦର୍ଶନରେ ତର୍ବ ଏବଂ ପ୍ରୟୋଗ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ପାର୍ଥକ୍ୟର ରେଖା ଟଶା ଯାଉଥିଲା ।

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଜ୍ଞାନତର୍ ଅବଗତିମୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିବାରେ

ପୂର୍ବବର୍ଦ୍ଧୀ ମତବାଦସମୂହର ଏକଦିଗଦର୍ଶିତାକୁ ଅତିକ୍ରମ କରିଛି । ବାଞବତାର ପ୍ରତିପଢନ ହେଇଛି ଏକ କଟିଜ ଦ୍ୱ୍ମନୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟା, ଯିଏକି ଯୁକ୍ତି ଏବଂ ଆତ୍ମଅନୁଭୂଡି, ସହେହ ଏବଂ ବିଶ୍ୱାସ, ଯୁକ୍ତିଯୁକ୍ତତା ଏବଂ ପ୍ରଞ୍ଚା, ଅଭିଞ୍ଚତାଗତ ଏବଂ ତାର୍ଣ୍ସକ, ଭାବଗତ ଏବଂ ବସ୍ଥଗତ, ଆପେକ୍ଷିକ ଏବଂ ଅନାପେକ୍ଷିକ ସହିତ ଯୁକ୍ତ । ଅବଗତିର ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ବସ୍ଥର ରୂପାତରଣ ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ମୌଳିକ ନୀତି ଏବଂ ମୂଳ ଭିଭି । ଏବଂ ଏହାହିଁ ହେଉଛି ତା'ର ତୃଢ଼ାତ ଇକ୍ଷ୍ୟ ।

ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ପ୍ରୟୋଗର ନିଷରିମୂଳକ ଭୂମିକା ବୋଇଲେ ତର୍ବ୍ ପତି କୌଣସି ଅବଜ୍ଞାକୁ ବୁଝାଏ ନାହିଁ । ବୈଜ୍ଞାନିକ ତର୍ବ୍ ସକ୍ରିୟ ଭାବେ ପ୍ରୟୋଗକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥାଏ , ଅତୀତର ପ୍ରୟୋଗକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଏବଂ ସାଧାରଣୀକରଣ କରି , ଚଳଚ୍ଚି ପ୍ରୟୋଗକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶିତ ଏବଂ ଭବିଷ୍ୟତ କାର୍ୟର ଭବିଷ୍ୟତ ବାଣୀ କରି ।

ଉନ୍ନତ ବିପୁଦୀ ତର୍ ହେଉଛି ଅତୀବ ଗୁରୁତ୍ସଂପନ୍ । ବ୍ୟାପକ କନସାଧାରଣଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମସ ହୋଇ ଏହା ସେମାନଙ୍କ ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟାସମୂହ କରିଆରେ ସାମାର୍ଚ୍ଚକ ବାଞବତାର ପ୍ରଗତିଶୀଳ ରୂପାତରଣର ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଭୌତିକ ବଳରେ ପରିଶତ ହୋଇଥାଏ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପ୍ରୟୋଗ ତର୍ବୁକୁ କୀବତ୍ତ କରେ , ପ୍ରୟୋଗ ଦ୍ୱାରା ତାହା ସଠିକ ହୁଏ ଏବଂ ପ୍ରମାଶିତ ହୁଏ । ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ଯେକୌଣସି ତର୍ବ୍ ମାନଦକ୍ତ । ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଏବଂ ସମତ୍ତ ଶ୍ରମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ବିପୁବୀ ଆଦୋଳନ ଏବଂ କମ୍ୟୁନିଷ୍ଣମାନଙ୍କର ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟାକଳାପ ହୃଦ୍ବୋଧ ଭାବେ ଦର୍ଶାଇଛି ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଲେନିନ୍ବାଦର ତାର୍ବ୍ୱିକ ଅବଣାନ ଏବଂ ନୀତିରାଳିର ଅପରାକେୟତାକୁ ।

# <u>ଦ୍ୱାଦଶ ପରିଛେଦ</u> ବିଜ୍ଞାନ ଏବ• ସାମା**କିକ କ୍ରିୟାକଳାପର** ସାବିକ ପ**ଷତି**

ୟୁକ୍ତିସନ୍ତତ ଚିତ୍ତନ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ଅବଗତିମୂଳକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଫଳାଫଳସମୂହ ଘିର ହୋଇଥାଏ ବସ୍ଥରତ ଜଗତର ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହର ଧର୍ମରାଶି ତଥା ବୈଶିଷ୍ୟରାଜିକୁ ପ୍ରତିପଜିତ କର୍ଥଥିବା ଅବଧାରଣା ରୂପରେ । ଜନସାଧାରଣ ସେମାନଙ୍କର ବ୍ୟାବହାରିକ ଡିୟାକଳାପ ଏବଂ ଦୈନହିନ ଜୀବନରେ ଜନସାଧାରଣ ବିଭିନ୍ନ ଅବଧାରଣାକୁ ବ୍ୟବହାର କରିଥାନ୍ତି, ସର୍ବୋପରି ଦୈନହିନ ଭାଷାର ସେହିସବୁ ଅବଧାରଣାଗୁଡ଼ିକୁ, ଯଥା, ପିତା, ମାତା, ଭାତ, ଘର, ନଦୀ, ପଶୁ, ବୃଷ, ଆଦି । ବିଭିନ୍ନ ବିଞ୍ଚାନରେ ବିଶେଷ ଅବଧାରଣାସମୂହର ମଧ୍ୟ ବ୍ୟବହାର ହୋଇଥାଏ, ଯଥା, ବସ୍ଥବିଞ୍ଚାନରେ ମାସ, ଶକ୍ତି, ଅଣୁନଣା, ପ୍ରାଣୀବିଞ୍ଚାନରେ ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କର ଜାତି, ଜେନେ, ରାଜନେ ତିକ ଅର୍ଥଶାସରେ ମୂଲ୍ୟ, ପୂଞି, ଆଦି । ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ବିନା ବାଞ୍ଚବତାର କୌଣସି ଆଲେଚନା ବି ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ ।

### ୧ – ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱମୂଳକ ଚିନ୍ତାର ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ

ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ହେଇଛଡି ଦାର୍ଶନିକ ଅବଧାରଣାସମୂହ ଏବଂ ବସ୍ଥ୍ରଗତ ଜଗତର ପଦାର୍ଥସମୂହର ଧର୍ମରାଜି ଏବଂ ସେସବୁ ପଦାର୍ଥସଜନ ମଧ୍ୟରେ ସାଧାରଣ ଯୋଗସୂହନୁ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିସଙ୍ଗତ ସଂପର୍କରାଜିକୁ ସେସବୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ସେସବୁ ସେସବୁର ସାବିକ ପ୍ରଯୋଗ ଏବଂ ସର୍ବାଧିକ ଅବଧାରଣାଗତ ସାଧାରଣୀକରଣରେ ଅନ୍ୟ ସମଞ ଅବଧାରଣାଠାର୍ବ୍ଧ ଭିନୁ । ପ୍ରବର୍ତ୍ତସମୂହ ମନେ ହୁଅଡି ଲେକଙ୍କ ଚିଡାମୁଖୀ ଛିୟାକଜାପର ସାଧାରଣ ରୂପରାଶି ପରି । ବିଭିନ୍ ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦରେ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ନିର୍ବାରକ ହିସାବରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଡି । ଭାବବାଦୀ ବେଦାଡ ଦର୍ଶନର ମୁଖ୍ୟ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ ମୋକ୍ଷ , କର୍ମ , ଆତ୍ମା , ପୁରୁଷ , ସଂସାର ଏବଂ ଧର୍ମ । ଆଧୁନିକ ଅଞିତ୍ବାଦ ମନେ କରେ "ଅଞିତ୍" , "ଶୂନ୍ୟତା" , "ସୀମାବସ୍ଥା" , ଆଦିନୁ ପ୍ରବର୍ଗ ବୋଲି । ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ପ୍ରବର୍ଣସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ , "ବସ୍ଥି" , "ଗତି" , "ଦୁଣ୍" , "ଗୁଣ" , "ପରିମାଣ", "ନେତୀକରଣ", "କାରଣ", "ସନ୍ଧାବନା", "ରୂପ", "ଆଧେୟ", "ନିୟମ", "ଆକସ୍ୱିକତା" ଏବ• "ସାରମର୍ମ", ଆଦି ।

ବସ୍ଥିବାଦୀ ଏବଂ ଭାବବାଦୀମାନେ, ଦ୍ୱିଦ୍ୱବାଦ ଏବଂ ଅଧିଭୌତିକବାଦ ପ୍ରବର୍ଗର ଚରିତ୍ର ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦାର୍ଶନିକ ପ୍ରଶ୍ନରାକି ସଂପର୍କରେ ସଂପୂର୍ଷ ବିପରୀତ ମତ ପୋଷଶ କରଚ୍ଚି । ବସ୍ଥୁଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି ଯେ, ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ, ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ମାନବିକ ଚେତନାର ବାହାରେ ଏବଂ ସ୍ୱାଧୀନ ଭାବେ ଅବସାନ କରନ୍ତି ବିଶେଷ "ଆଦର୍ଶ ସାରସରା" ରୂପରେ । ଭାବଗତ ଭାବବାଦୀମାନେ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହଳୁ ହୁଏତ ଫମ୍ମା କତ୍ତନା, ଶହ ହିସାବରେ ନିନ୍ଦା କରିଥାନ୍ତି, ଯିଏକି କୌଣସି କିଛିକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ ନାହିଁ କି ସୂଚିତ କରେ ନାହିଁ, ବା ସେସବୁକୁ ମାନବିକ ଚେତନାର ସହଜାତ ଢନ୍ସଗତ ରୂପ ହିସାବରେ ପ୍ରକାଶ କରେ, ସେସବୁକୁ ବସ୍ଥଗତ ଆଧେୟରୁ ବଞ୍ଚିତ କରି ।

ଦର୍ଶନର ଇତିହାସରେ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ପ୍ରତି ଅଧିରୋଁତିକ ଆରିମୁଖ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ କେତେକ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ସହିତ ଅନ୍ୟ କେତେକର ବିପରୀତତା ମଧ୍ୟରେ, ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଆର୍ୟନ୍ତରୀଣ ଯୋଗସୂତ୍ରଗୁଡ଼ିକୁ (ପ୍ରୟୋଜନୀୟତା ଏବଂ ଆକସ୍ୱିକତା ମଧ୍ୟରେ) ଅବଜ୍ଞା କରିବାରେ ଏବଂ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହର ବିକାଶକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରିବାରେ ।

ପ୍ରର୍ଗସମୂହର ସମସ୍ୟାକୃ ସଠିକ ଭାବେ କେବଳ ବୁଝି ହୁଏ ପ୍ତିଫଳନର ଦ୍ଦମୂଳକ ବୟୁବାଦୀ ତର୍ର ଅବସାନରୁ । ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର ଇେଖିଛନ୍ତି, "ଜଗତ ହେଉଛି ରୂପ ଏବଂ ଅରୂପର ସଂଗ୍ରଛନ, ଚିତ୍ତନ ତା ମଧ୍ୟରେ ଶବ୍ଦ ସୃଷ୍ଠି କରେ ଏବଂ ସତ୍ୟ ସୃଷ୍ଟି କରେ ଅର୍ଥ ।"\* ଏହି ଭାବକଳ୍ଠଟିକୁ ଏହି ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଇ ପାରେ : ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ହେଉଛି, ପ୍ରଥମ ଦୃଷ୍ଟିପାତରେ, ପ୍ରକୃତିର ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହର ବିଶ୍ୟଳ ଜାଲର ଗ୍ଛି ଭଳି । ସେସବୁ ମଣିଷକୁ ସାହାଯ୍ୟ କରଡି ଜଗତକୁ ଜାଣିବାରେ ଏବ• ଆୟର କରିବାରେ । ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ହେଉଛଡି ବାଞବଚାର ପ୍ରତିଫଳନର ସାବିକ ରୂପରାଳି ଏବ॰ ସାମାଜିକ ଅବଗତି ଏବଂ ପ୍ରଯୋଗର ବିକାଶରେ ପର୍ଯାୟସମୂହ । ସେସବୁ ହେଉଛଡି ଆଧେୟ ଏବଂ ସୃଷ୍ଟିରେ ବୟ୍ଥଗତ । ତା ଅର୍ଥ, ସ୍ୱୟଂ ବସ୍ଥଗତ ବାଷବତାରେ ସାର୍ବିକ ବିମୂର୍ରତା ହିସାବରେ ସାମାଜିକ-ଐତିହାସିକ ପ୍ରୟୋଗ ଏବଂ ଅବଗତିରେ ମଣିଷ ଦ୍ୱାରା କ୍ଷିରିକୃତ ପଦାର୍ଥସମୂହର ସାବିକ ସଂପର୍କରାଜି ଏବଂ ଧର୍ମସକଳ ବାଷ୍ତବରେ ଅବସ୍ଥିତ । ଦୃଷାତ ସ୍ରୂପ, କାରଣ ନାମକ ପ୍ରବର୍ଗଟି ପ୍ରପଞ୍ଚର ଏକ ପ୍ରକାଶନ ଉପରେ ଦେଖା ଦେଇଥିଲ , ଯଦ୍ୱାରା କେତେକ ଘଟନା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଭାବେ ଅନ୍ୟ କେତେକ ଘଟନା ପଛରେ ଘଟିଥାଏ , ପ୍ରଥମଟିକୁ ଜନୁ ଦିଏ , ମଣିଷ ଏ ପ୍ରସଞ୍ଚଟିକୁ ଅସଂଖ୍ୟ ବାର ଦେଖିବାକୁ ପାଇଛି । ଏଥି ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ ବୟ୍ଥଗତ ଭାବେ ପ୍ରତିଷିତ ଯୋଗସୂତ୍ର ଏବଂ ପଦାର୍ଥସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କରାଚ୍ଚିର ପ୍ରତିଫଳନ ହିସାବରେ ରୂପ ଦୃଷ୍ଠିରୁ ଭାବଗତ । ଅନ୍ୟ କଥାରେ,

<sup>\*</sup> ରବୀନ୍ଦ୍ରନାଥ ଠାକୁର , "Stray Birds", ପୃ: ୧୨୬ ।

ସେସବୁ ହେଉଛି ଅବଧାରଣାସମୂହ ଏବଂ ତେଣୁ କରି ବାଞବଚାର ମାନସିକ ଏବଂ ମନୋଗତ ପ୍ରତିବିମ୍ । ସେଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ମନୋଗତ , ଏହି ଦୃଷ୍ଟିର୍ବ୍ଥ ଯେ , ମଣିଷ ସମାକର ଅବଗଚିମୂଳକ ଏବଂ ବାଞବ କ୍ରିୟାକଳାପର ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ପର୍ଯାୟରେ ସେଗୁଡ଼ିକ ବସ୍ଥୁଗତ ଜଗତ ସଂପର୍କରେ ମଣିଷ ଜ୍ଞାନର ନିଦିଷ୍ଟ ଏକ ଓରକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଅବଗତିରେ ଆଉରି ଅଧିକ ଅଗ୍ରଗତି ପ୍ରବର୍ଗସମୂହର ଆଧେୟକୁ ସମୃହତର ଏବଂ ଗଭୀରତର କରିଥାଏ , ଏବଂ ବସ୍ଥୁଗତ ଭାବେ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ ଯୋଗସୂତ୍ରସମୂହର ପ୍ରବର୍ଗରେ ପୁନଃସୃଷ୍ଟି ଏବଂ ପ୍ରକୃତ ପ୍ରପଞ୍ଚରାକି ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସମତାକିକତାର ମାତ୍ରା ବଢ଼ିବାରେ ଲଗିଛି । ନୂଆ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ଜନ୍ମ ନେଉଛି , ଯିଏକି ଗତିମାନ ବସ୍ଥର ପ୍ରଥମେ ଅଜ୍ଞାତ ଦିଗଗୁଡ଼ିକୁ ଦର୍ଶାଇ ଦେଉଛି ।

ନିର୍ଦିଷ୍ଣ ଭାବେ କାରଣତ୍ୱ ସମସ୍ୟା ସ୍ଥତି ସଠିକ ଆରିମୁଖ୍ୟ ହେଉଛି ମଶିଷର ବ୍ୟାବହାରିକ କ୍ରିୟାରେ ବିରାଟ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଷ୍ତ । କାରଣ ଏବଂ ଫଳ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଗସୂତ୍ରଟି ହେଉଛି ପଦାର୍ଥସକଳ ମଧ୍ୟରେ ଅତୀବ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ବହୁରୂପକ ସଂପର୍କ । ବସ୍ଥୁବାଦୀ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଦର୍ଶନରେ "କାରଣ" ପ୍ରବର୍ଗଟି ପ୍ରକାଶ କରେ (କ) ପଦାର୍ଥସମୂହର ପରସର ଉପରେ କ୍ରିୟାର ଚରିତ୍ର ହେଉଛି ବସ୍ଥୁଗତ ; (ଖ) ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଜନୁଗତ ଯୋଗସୂତ୍ର , ଅର୍ଥାତ୍ , କାରଣ ଆବଶ୍ୟକ ଭାବେ ଏକ ଫଳ ସୃଷ୍ଟି କରେ ; (ଗ) କାରଣଗତ କ୍ରିୟାର ଅପଷାଦ୍ଗମନତା , ଅର୍ଥାତ୍ , କାରଣ ହିସାବରେ ତା'ର ନିଳସ୍ ପରିଶାମର ଫକ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ ; (ସ) କାରଣ ଏବଂ ପରିଣାମର ପାର୍ଥିବ ଅନୁକ୍ରମ ।

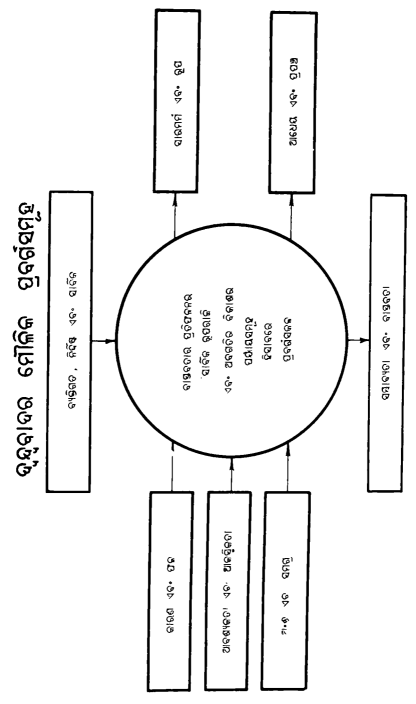
କାରଣତ୍ୱର ବସ୍ଥ୍ରଗତ ଏବଂ ସାବିଳ ଚରିତ୍ରର ସ୍ୱୀକୃତି ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରପଞ୍ଚରାହି ଏବଂ ଘଟନାବଳୀ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ବିଭିନ୍ନ ଭାବେ ହେବାର ସନ୍ଦାବନାକୁ ଭଡ଼ାଇ ଦିଏ ନାହିଁ : ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଏବଂ ଆକସ୍ମିକ । "ଆବଶ୍ୟକୀୟ" ପ୍ରବର୍ଗ ପ୍ରକାଶ କରେ ପ୍ରପଞ୍ଚରାହି ମଧ୍ୟରେ ଦୃଢ଼ ଯୋଗସୂତ୍ରକୁ ; ସେଭକି ଏକ ଯୋଗସୂତ୍ର ଯେତେବେଳେ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ , ତାହା ବାଧ୍ୟତାମୂଳକ ହୋଇଥାଏ ; ଏକ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ପ୍ରପଞ୍ଚ ବା ଘଟଣା ସବୁବେଢେ ନିହିଁଷ୍ ଏକ ବ୍ୟବହା ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରକଟିତ ହୁଏ ଏବଂ ଅସଦିଗ୍ଧ ଭାବେ ଘଟିଥାଏ । ଏହାର ବିପରୀତ ପ୍ରବର୍ଗ , "ଆକସ୍ମିକତା" ସେଇସବୁ ଘଟନା ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚରାହି ପ୍ରତି ପ୍ରକୋଯ୍ୟ , ସିଏକି ସନ୍ଧିଗ୍ଧ ଭାବେ ସଂଯୁକ୍ତ । "ଆକସ୍ମିକତା"ର ବେର ଏବଂ କାରଣ ନିହିଁଷ୍ ବସ୍ଥଟିର ବାହାର କାରଣମାନଙ୍କରେ ନିହିତ । ତା ସଭ୍ୱେ ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ଆକସ୍ମିକତା ଯେତେ ପରସରର ବିପରୀତ ହେଇେ ବି ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃନ୍ଦାଦ ଗ୍ରହିଁ ସେ ଦୂଇଟିକୁ ମିଳିତ ଭାବେ ଚିତ୍ତା କରିବାକୁ ।

ବସ୍ଥଗତ ବାଞ୍ଚବତା ଯେତେ ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ଆକସ୍ଟିକତାର ଏିକ୍ୟ ରୂପେ ଦେଖ ଯାଭ ନା କାହିଁକି, ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ମଧ୍ୟ ବିକାଶ ଲଭ କରିଛି ସାମାହିକ-ଐତିହାସିକ ପ୍ରଯୋଗ ଏବଂ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବଗତି ମଧ୍ୟରେ ତାନ୍ତୁ ପ୍ରକାଶ କରିବା ନିମିଇ । ସେସବୁ ହେଉଛି: ବାଞବତା ଏବଂ ସମ୍ଭାବନାର, ସାରମର୍ମ ଏବଂ ବହିଃ ପ୍ରକାଶ, ସାମଗ୍ରିକ ଏବଂ ବୈକ୍ତିକ, ଆଧେୟ ଏବଂ ରୂପର ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ । ତେଶୁ ସଂକୀର୍ଷ ଅର୍ଥରେ ବାଞବତାର ଅବଧାରଣାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ହେଉଛି ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହ, ଯିଏକି ଚଳଚ୍ତି ଘଟନାବଳୀ ଉପରେ ପ୍ରକୃତ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଥାଏ । ପ୍ରକୃତରେ, ଯାହା କିଛି ଅବସ୍ଥିତ, ସେସବୁ ହେଉଛି ବାଞବ କୋକନିକ ବା ଅବାଞବ ଅଞ୍ଚିତ୍ ଅଥବା ସମ୍ଭାବ୍ୟ ମଧ୍ୟହ ସରାଠାରୁ ଭିନ୍ନ । ସମ୍ଭାବନାର ପ୍ରବର୍ଗଟି ବାଞବ ପ୍ରପଞ୍ଚରେ ପରିବର୍ତ୍ତନମୁଖୀ ନବଢାତ ପ୍ରବଣତାକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ଏବଂ ତାହା କେବଳ ସମ୍ଭବ ପ୍ରକୃତ ଅବସା ମଧ୍ୟରେ । ଏହିସବୁ ପ୍ରବଣତା କେତେ ପରିମାଣରେ ବିକାଶ ଲଭ କରିଛି, ତା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ବିମୂର୍ତ୍ତ ଏବଂ ପ୍ରକୃତ ସମ୍ଭାବନା ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦର୍ଶାଯାଇ ପାରେ ।

ବାଞବଚାର ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚସମୂହ ଦେଖାଯାଏ ବିଭିନ୍ନ ଚରିତ୍ର ଏବଂ ଞରସମୂହ ବ୍ୟବସାରାଜି ଭଳି, ଅର୍ଥାତ୍ , ନିଦିଷ ଏକ ଉପାୟରେ ଯୁକ୍ତ ଉପାଦାନସମୂହର ସମଗ୍ରତା ହିସାବରେ । ଏହି ଅବସ୍ଥାତି ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ "ଆଧେୟ" ଏବଂ "ରୂପର" ପ୍ରବର୍ଗସମୂହରେ । "ଆଧେୟ" ନିଦିଷ ଏକ ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ସମଞ ଉପାଦାନର ଅଖଷ୍ତ ସମାହାରକୁ (ଉପାଦାନ, ଦିଗ , ଯୋଗସୂତ୍ର ଏବଂ ସଂପର୍କରାଜି) ଏବଂ ପର୍ଷର ସହିତ ଆତଃକ୍ରିୟାକୁ ପୂଚିତ କରିଥାଏ । "ରୂପ" ପ୍ରବର୍ଗଟି ଆଧେୟର ଅବସ୍ଥିତିର ତଙ୍ଗ ଏବଂ ଗଢ଼ଣକୁ , ତା'ର ଉପାଦାନସମୂହ ଯେଉଁ ଭାବେ ପାର୍ଷରିକ କାର୍ଣ୍ଣ କରେ , ତାନୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ।

ଆଧାର ଏବଂ ଆଧେୟ ପ୍ରବର୍ଗ ଦୂଇଟି ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ଏବଂ ସାରମର୍ମ ଏବଂ ଆକୃଚିର ବାଷବ କ୍ରିୟାରେ ଏକ ଗୁରୁଚ୍ପୂର୍ଷ ଭୂମିକା ପାଳନ କରିଥାଏ । "ସାରମର୍ମ" ପ୍ରବର୍ଗଟି କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଭିରିକୁ, ଏହାର ଛିତିଶୀଳ, ସାଧାରଣ, ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ନିଷଭିମୂଳକ ଧର୍ମରାଶି ଏବଂ ସଂପର୍କରାଶିକୁ ଦର୍ଶାଇଥାଏ । ଏହାର ବିପରୀତରେ "ଆକୃତି" ପ୍ରବର୍ଗଟି ପଦାର୍ଥର ବାହ୍ୟିକ ଦିଗଟିକୁ ପୁନଃପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଆକୃତି ହେଉଛି ବୈକ୍ତିକ, ପରିବର୍ଭନଶୀଳ ଏବଂ ବହୁ ପରିମାଣରେ ଆକସ୍ମିକ । ପଦାର୍ଥର ଆଭ୍ୟତରୀଣ ବୈଶିଷ୍ୟରାଜି ଉପରେ ଏହାର ଅଞିତ୍ ନିର୍ଭରଶୀଳ ।

ସାରମର୍ମ ଏବଂ ଆକୃଚି ପ୍ରବର୍ଗ ସଂପର୍କରେ ଜାଶିବାକୁ ହେଲେ "ସାର୍ବିକ" ଏବଂ "ବୈତ୍ତିକ" ମଧ୍ୟରେ ଆତ୍ତଃସଂପର୍କକୁ ଜାଣିବାକୁ ହେବ । ପ୍ରଥମ ପ୍ରବର୍ଗଟି ପ୍ରକାଶ କରେ ପଦାର୍ଥସମୂହକୁ ଏକ ଅଖଷ୍ଡ ସମଷିରେ ପରିଶତ କରୁଥିବା ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଧର୍ମ ଏବଂ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ନିୟମବହତାକୁ, ଏହା ହେଉଛି ସେହି "ସାବିଁକ", ଯିଏକି ବହୁ ବା ସମଷ୍ଠ ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ସହଜାତ । "ବ୍ୟତ୍ତିକ" ସେଇସବୁ ବୈଶିଷ୍ୟରାଜିର ସମଗ୍ରତାକୁ ପ୍ରକାଶ କରେ, ଯିଏକି କେବଜ ସେ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ ଥାଏ । ବ୍ୟତ୍ତିକଟି କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥକୁ ଅନ୍ୟ ସମସ୍ତ ପଦାର୍ଥଠାରୁ ପୃଥକ୍ କରିଥାଏ । ଏହାରି ଜରିଆରେ



Digitized by srujanika@gmail.com

ଏହା ନିର୍ଦିଷ କିମ୍ବା ପୃଥକ୍ ବୋଇି ବାରି ହୋଇ ଯାଏ । ଏହା ସର୍ବ୍ୱେ ଦୁନିଆରେ ଏପରି କୌଶସି କିନିଷ ନାହିଁ, ଯିଏକି ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ବିଜିନ୍ନ । ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ବୈଶିଷ୍ୟସମୂହ ବ୍ୟତୀତ ଯେକୌଣସି ନିର୍ଦିଷ ପଦାର୍ଥରେ ସେଇସବୁ ଧର୍ମରାଶି ଥାଏ, ଯିଏକି ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଭୌତିକ ବହୁବିଧ ରୂପ ସହିତ ଅଭିନ୍ନ ।

ବ୍ୟୁଗତ ସାଧାରଣ ସାଦ୍ଶ୍ୟତାର ଗ୍ଣଗଟ ବହୁବିଧତ। ଏବ• ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବଗତିରେ ସେସବର କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ସଠିକ ପତିଫଳନ ଚିତ୍ତନ ପବର୍ଗସମହର ମଧ୍ୟରେ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଯୋଗସ୍ତ୍ ଏବଂ ବିକାଶ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଯୋଗସ୍ତ୍ ପ୍କାଶ କରେ । ବାଷବତାର ସାଧାରଣ ନିୟମାବଳୀ ଦୃହମଳକ ଚିତ୍ତନର ବିଭିନ୍ନ ପ୍ବର୍ଗସମ୍ହର ସଂପର୍କ ମଧ୍ୟରୁ ସ୍ଷି ହୋଇଥାଏ । ଆମେ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକକୁ ଜାଣିଛେ । ସେସବୁ ହେଉଛି ଦୃନ୍ଦବାଦର ମୌଳିକ ନିୟମାବଳୀ । ଗତିମାନ ବସ୍ଥର ସାବିଁକ ନିୟମବଦ୍ଧତା ସଂପର୍କରେ ଆମର ଜ୍ଞାନ ଅବଶ୍ୟ ଶେଷ ହୁଏ ନାହିଁ ଦୃନ୍ଦାଦର ମୌଳିକ ନିୟମରାଶି ଦ୍ୱାରା । ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦର ପ୍ତେ୍ୟକଟି ପ୍ବର୍ଗ ମଧ୍ୟରେ ଥାଏ , ସତେ ଯେମିଚି ଘନିଇତ ଆକାରରେ, ଯୁକ୍ତିସଙ୍କତ ରୂପେ ବିଗ୍ୱରସମହ ହିସାବରେ ଅନେକଗୁଡ଼ିଏ ନିୟମ ପକାଶ ପାଇଥାଏ । ସେସବ ନିୟମରାଶି ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ଦ୍ୱାତ ହେଉଛି: "ଏ ଜଗତରେ ପ୍ର୍ୟେକ ଜିନିଷର ଅଛି ଏକ ବସ୍ଥୁଗତ କାରଣ", "ଆକସ୍ୱିକତା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଆବଶ୍ୟକତା ପ୍କଟିତ ଏବ• ପରିପୂରିତ ହୋଇଥାଏ", "ପ୍ରତ୍ୟେକ ସମ୍ଭାବନା ବାଞବରେ ପରିଣତ ହୁଏ ନାହିଁ", "ଆଧେୟ ରୂପକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରିଥାଏ", "ପତ୍ୟେକ ସାରମମୀ ନିଜକୁ ପ୍କଟିତ କରିଥାଏ ଏବଂ ବହିରୂପ ହେଉଛି ଆବଶ୍ୟକୀୟ", "ନିଦିଷ ମଧ୍ୟରେ ଏବଂ ମାଧ୍ୟମରେ ସାବିକ ଅବସ୍ଥାନ କରେ" । ଅମୌଳିକ ନିୟମରାଜି ବୋଲି ବେଳେବେଳେ କଥିତ ନିୟମାବଳୀକୁ ଉଦ୍ଘାଟନ କରିବାଟା ବିକାଶର ଦନ୍ଦମଳକ ଅବଧାରଣାକୁ ଆଉରି ଅଧିକ ବିଶେଷ କରି ଦିଏ । 'ବିଭିନ୍ ପ୍ରର୍ଗସମହ ମଧ୍ୟରେ ଆଚଃସ॰ପର୍କ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ବାଞବତାର ପ୍ତିଫଳନକୁ ଆଉରି ନିର୍ଭୁଲ କରିଥାଏ । କାର୍ଯକର କ୍ରିୟାକଳାପର ସମୟ କ୍ଷେତ୍ରେ ସାଫଲ୍ୟ ନିର୍ଭର କରେ ମଶିଷର ଦୃହମୂଳକ ଭାବେ ଚିନ୍ତା କରିବା ଏବଂ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ଉପରେ ।

## ୨ – ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ୱବାଦ , ଜ୍ଞାନ ଏବ• ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାର ତତ୍ତ୍ୱ ମଧ୍ୟରେ ଏିାକ୍ୟ

ଦ୍ୱହ୍ବାଦର ପ୍ରବର୍ଗସମୂହକୁ ନେଇ ଚିତ୍ତା କରିବାଟା ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାର ଅଡର୍ଗତ । ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ପ୍ରକାଶ କରେ ଜ୍ଞାନ , ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଏବ• ଦ୍ୟୁମୂଳକ ତର୍ବ୍ ଏାିକ୍ୟକୁ । ଏହା ଅର୍ଥ ତେବେ କ'ଶ ? ଏହି ପ୍ରଶ୍ଚଟିର ଉରର ଦେବାକୁ ଗଲେ ପ୍ରଥମେ ଆବଶ୍ୟକ କରେ ଅତୀତର ଦର୍ଶନରୁ କେତେକ ତଥ୍ୟ ଉଲ୍ଲେଖ କରିବା । ମାର୍କସ୍ବାଦ ପୂର୍ବରୁ ଦର୍ଶନକୁ ଭାଗଭାଗ କରାଯାଇଥିଲ ତଥାକଥିତ ତର୍ବଦ୍ୟା (ସରାର ମତବାଦ), ଆଧ୍ୟାତ୍ମବିଦ୍ୟା ୱୋନଚର୍) ଏବଂ ନ୍ୟାୟ ବା ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଚୈରନର ନିୟମ ଏବଂ ରୂପସମୂହର ବିଞ୍ଜାନ) ରୂପେ । କେତେକ ଦାର୍ଶନିକ ବ୍ୟବସ୍ଥାରେ ଏହିସବୁ ପୃଥକ୍ ପୃଥକ୍ ଷେତ୍ରଗୁଡ଼ିକ ଦର୍ଶନରେ ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ବିଛିନ୍ନ ହୋଇ କି ଥିଲା । ଏହା ବିଶେଷ କରି କାଷ୍ଙ୍କ ଷେତ୍ରରେ ସତ୍ୟ । କାଷ୍ଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ତର୍ବବିଦ୍ୟା ହେଉଛି "ବସ୍ଥୁ ପାଇଁ ବସ୍ଥର" ମତବାଦ, ଯାହା ସଂପର୍କରେ ଆମର କୌଣସି ଞ୍ଜାନ ନାହିଁ ବୋଇି କହିଭେ ଚଳେ । ଇତିପୂର୍ବରୁ "ସରାର ମତବାଦ"କୁ ଉପହାପିଚ କରାଯାଉଥିଲ ଅପରିବର୍ରନୀୟ ଚିରାସମୂହର ବସ୍ଥଗତ ଅବହିତିର ମତ ପେୁଟୋ) ହିସାବରେ, ବ୍ରହୁର ଅନପେକ୍ଷ ଆତ୍ମାର ପ୍ରକୃତ ବାଞବତା ରୂପେ (ବେଦାନ୍ତ ଦର୍ଶନ), ଦୃଢ଼ ଭୌତିକ ଉପାଦାନ ସିନୋଢା), ଆଦି ହିସାବରେ । ଏହିସବୁ ଆରିମୁଙ୍ୟ ହେତୁ ତର୍ବବିଦ୍ୟା ସଂପୂର୍ଷ ଏକ ଅଧିଭୌତିକ ମତବାଦରେ ପରିଣତ ହୋଇଥିଲା ।

ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବବର୍ରୀ ଅଧିକାଂଶ ଦାର୍ଶନିକଙ୍କର ଜଗତର ଅବଗତି ପ୍ରତି ଆରିମୁଖ୍ୟତା ଥିଲ ଅଦ୍ସ୍ମ୍ମୂଳକ ଭଳି । ଜ୍ଞାନତର୍ ଷେତ୍ରରେ ଅଧିଭୌତିକତାବାଦ ଦେଖା ଦେଇଥିଲ ଅଭିଞ୍ଚତାବାଦୀ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିସଂଗତତାବାଦୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନୁସୃତ ଏକଦର୍ଶୀ ଆରିମୁଖ୍ୟରେ, ଅବଗତିବାଦୀ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ଆପେକ୍ଷୀକରଣରେ ଏବଂ ମତାନ୍ଧତାବାଦ ଏବଂ ଚିତ୍ତନଶୀଳତାରେ । ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବବର୍ରୀ ଦର୍ଶନର ତୃତୀୟ ଉପାଦାନ, ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା କେବଳ ଗୋଟିଏ ପ୍ରକାର ଜାଣିଥିଲ – ସେ ହେଉଛି ପ୍ରଥାନୁଗତ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ।

ପ୍ରଥାନୁଗତ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଚିତ୍ତନର ଗଠନଗତ ଦିଗଟିକୂ ଅଧ୍ୟୟନ କରିଥାଏ , ସରକ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ଉପାୟକୁ ବର୍ଷନା କରି ଏବଂ ସେହିସବୁ ନିୟମରାକିକୁ ପ୍ରକାଶ କରି, ଯଦ୍ୱାରା ଅନ୍ୟ କେତେକଠାରୁ ନିହିଁଷ କେତେକ ବିଗ୍ୱର ଆହରଣ କରାଯାଏ । ଏହା ଛଡ଼ା ବଡ଼ କଥାଟି ହେଉଛି , ଏହା ଚିତ୍ତନର ବିଭିନୁ ରୂପକୁ ଅବଧାରଣା , ବିଗ୍ୱର ଏବଂ ସିଦ୍ଧାର) ଠିକ୍ ସମୟରେ ସେସବୁର ବିକାଶରୁ , କେତେକ ନିହିଁଷତା , ନିହିଁଷ ଆଧ୍ୟୟରୁ ବିମୂର୍ଘକରଣ କରିଥାଏ । ଏକ ଏବଂ ଅଭିନୁ ବିଗ୍ୱର ମଧ୍ୟରେ ଗଠିତ ଚିତ୍ତାଧାରାସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଯୋଗସ୍ତୁକୁ ପ୍ରଥାନୁଗତ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ । ଏହାର ମୌଳିକ ନିୟମଟି ହେଉଛି (କ) ସାଦୃଶ୍ୟତାର ନିୟମ : "କୌଣସି ପଦାର୍ଥ ସଂପର୍କରେ ଚିତ୍ତା ନିହିଁଷ୍ଟ ଯୁକ୍ତି ମଧ୍ୟରେ ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ ରହିବ ଅ-ଅ" ; (ଖ) ବିରୋଧସମୂହର ନିୟମ : "ଦୁଇଟି ବିଗ୍ୱର ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ସଦି ଅନ୍ୟଟି ଦ୍ୱାରା ଖନ୍ତିଚିଚିକୁ ସ୍ୱାକାର କରେ , ତେବେ ଗୋଟିଏ ନିଜିତ ଭାବେ ଭୁଇ ହେବ : କ ହେବନି ଖ ଏବଂ କୌଣସି ମତେ ଏକାବେଳକେ ଖ ହୋଇ ପାରିବ ନାହିଁ" ; (ଗ) ବହିର୍ଭୂତ ମଧ୍ୟରେ ନିୟମ : "ଯେଉଁଠି ଦୁଇଟି ବିଗ୍ୱର ଥାଏ ଏବଂ ଗୋଟିଏ ଅନ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଖନ୍ତିତ ଯାହା କିଛି , ତାକୁ ସ୍ୱୀକାର କରେ – କ ହେଉଛି ଖ ଏବଂ କନୁହଁଁ ଖ – ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଆଭ ତୃଚୀୟ , ମଧ୍ୟ ବିଗ୍ୱର ନଥାଇ ପାରେ" ; (ଘ) ଯଥେଷ୍ଟ ଯୁକ୍ତିର ନିୟମ : "ସେଥଷ୍ଣ ଯୁକ୍ତି ସଂପର୍କରେ ଚିତ୍ତା କରିବା ଦରକାର", ଅର୍ଥାତ୍, ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଚିତ୍ତା, ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ବିଷ୍କରର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଯୁକ୍ତିସଙ୍ଗତ ଭିରି ଥିବା ଦରକାର । ସେହେତୁ ବସ୍ଥ୍ରଗତ କଗତର ସମଞ ପ୍ରପଞ୍ଚ ଆପେକ୍ଷିକ ଭାବେ ସାୟୀ ଏବଂ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ, ଏହିସବୁ ନିୟମର ଅନୁସରଣ ହେଉଛି ସଠିକ ଚିତନର ପୂର୍ବସର୍ଭ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପ୍ରଥାସନ୍ନତ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାର ଦାବିଗୁଡ଼ିକୁ କେବଳ ମାତ୍ର ପାଳନ କରିବାଟା ବାଞବତାକୁ ଅବଗତ ହେବାରେ ସଂପୂର୍ଷ ଅଯଥାର୍ଥ । ଅନ୍ୟ ପେକୌଣସି ବିଞ୍ଜାନ ଭଳି ପ୍ରଥାସନ୍ନତ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଅଧିଭୌତିକ ନୁହେଁ, କିନ୍ତୁ ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ପୂର୍ବ ଦର୍ଶନରେ ପ୍ରପାଦ୍ୟ ଏବଂ ନିୟମର ଅନାପେକ୍ଷିକକରଣଟା ଚିତ୍ତନର ଅଧିଭୌଚିକ ପବତି ପକ୍ଷରେ, ସଭା ସଂପର୍କରେ ଅଧିଭୌତିକ ମତର ତାତ୍ତ୍ୱିକ ଭାବେ ଯୁକ୍ତିସନ୍ନତ ବୋଲି ପ୍ରମାଣ କରିବାର ଭିଭି ରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥିଲା ।

ହେଗେଲ୍ ହିଁ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଉଦ୍ୟମ କରିଥିଲେ ତର୍ବବିଦ୍ୟା, ଜ୍ଞାନତର୍ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ମଧ୍ୟରେ ଆତଃସଂପର୍କ ପ୍ରତି ଅନ୍ୟ ଏକ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ବାହାର କରିବାକୁ ଏବଂ ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ପଥମେ ଥିବା ତଫାତ୍କୁ ଅତିହମ କରିବାକୁ । କିନ୍ତ ହେଗେଲ୍ ଆଗେଇଥିଲେ ଚିତନ ଏବଂ ସରାର ସାଦୃଶ୍ୟର ଭାବବାଦୀ ଭାବେ ଅନୁଚିତିତ ନୀତି ଦିଗରୁ । ଚିତନର ନିୟମରାଜି ଥିଲ ତାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ବାଞବତାର ନିୟମ । କାରଶ, ତାଙ୍କ ମଚାଦର୍ଶ ଅନୁଯାୟୀ, ସବୁ କିଛି ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଣ ଏକ ଆଇତିଆ ଏବଂ ନିଛକ ଚିତା ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ । ସରାର ସମଗ୍ର ବିକାଶ ଥିଲ, ତେଣୁ ଚିତ୍ତନର ଅବଗତି । ତାଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସମଗ୍ର ଦର୍ଶନଟା ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାକୁ ରୂପାତରିତ ହୋଇ ଯାଇଥିଲ, ଯେଉଁଥିରେ ସେ ତର୍ଣ୍ଣାନ ଏବଂ ଜ୍ଞାନତର୍କୁ ତୁବେଇ ଦେଇଥିଲେ ।

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ଏହି ସମସ୍ୟାଟି ପ୍ରତି ଭିନ୍ନ ଏକ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ । ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ବୟୁବାଦ ସଭା ଏବଂ ଅବଗତି ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ ବା ସେସବୁର ଅନପେଷ ସାଦୃଷ୍ୟ – ଏହି ଚିତାଧାରାର୍ବ୍ଧ ଗତି ନକରି ସେସବୁର ଐକ୍ୟର ଚିତାଧାରାର୍ବ୍ଧ ଗତି କରିଥାଏ । ଏହି ଐକ୍ୟଟା ବସ୍ଥମୟ ଜଗତର ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଚରିତ୍ର ଏବଂ ମଣିଷର ଚେତନାରେ ତା'ର ପ୍ରତିଫଳନ ମଧ୍ୟରେ ନିହିତ । ଏହି ଐକ୍ୟ ହିଁ ନିମ୍ନୋକ୍ତ ଥିସିସ୍ଟି ରଚନା କରିଥାଏ – ଦ୍ୟୁବାଦ, ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଏବଂ ଜ୍ଞାନତର୍ବ୍ , ଯଥାସଥ ଭାବେ କହିବାଢ଼ୁ ଗଲେ, ହେଉଛି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନରେ ଏକ ଏବଂ ଅଭିନ୍ନ ଜିନିଷ । ଅନ୍ୟ ଭାବେ କହିବାଢ଼ୁ ଗଲେ, ବାଞ୍ଚବତା କେବଳ ସେତିକିବେଳେ ମଣିଷ ମନରେ ସଠିକ ଭାବେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୁଏ, ସେତେବେଳେ ତାହା ଦ୍ୟାତ୍ମକ ଭାବେ ଚିତ୍ତା ଦ୍ୱାରା ପୁନର୍କାତ ହୁଏ । ଏଥିରୁ ଜଣାଯାଉଛି, ଦ୍ୟୁତ୍ମକରାଦର ସମାପତନ, ଅଥବା ଅଭିନ୍ନତା (ପ୍ରକୃତି, ସମାକ ଏବଂ ଚିତନର ସାବିକ ନିୟମର ମତବାଦ), ଏବଂ ଜ୍ଞାନତର୍ବ୍ ଏବଂ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା କେବଳ ଦ୍ୟୁତ୍ମକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ ।

ପରମ୍ପରାଗତ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଚିତ୍ତନର ପଦାର୍ଥସମୂହରେ ଛିତିଶୀଚ୍ଚତାକୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ କଲ ବେଳେ ଦ୍ୱିସ୍ମୂଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ବିରୋଧସମୂହର ଐକ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ଅନୁଯାୟୀ ଚିତା କରିଥାଏ । ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ହେଉଛି ସୀମାହୀନ ଭାବେ ବିକଶିତ ଏବଂ ପରିବର୍ତିତ ହେଉଥିବା ବୟୁଗତ ଜଗତକୁ ପ୍ରତିଫଳିତ କରୁଥିବା ମାନବିକ ଚିତ୍ତାରାଳି ଏବଂ ଅବଧାରଣାସମୂହର ଏକ ମତବାଦ । ଦ୍ୱୁଦ୍ମୂଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ହେଉଛି ମୌଳିକ ଭାବେ ଏକ ଅବଧାରଣାଗତ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା, କାରଣ ଇଡିମଧ୍ୟରେ ଥିବା ମୁଖ୍ୟ କଥାଟି ହେଉଛି ଚିତନ ମଧ୍ୟରେ ବିକାଶମାନ ବାଞବଚାର ବିଶେଷ ବାଞବ ଆଧେୟର ସଠିକ ପ୍ରତିଫଳନ । ଷେଷତଃ, ପର୍ମରାଗତ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାଠାରୁ ପୃଥକ୍ ହିସାବରେ, ଦ୍ଦୁମୂଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଚିତ୍ତନର ରୂପରାଳି ସଂପର୍କରେ ଚର୍ଚ୍ଚା କରେ, ସେସବୁ ଯେତେବେଳେ ପୂର୍ବପ୍ରସ୍ଥତ ଅବଧାରଣାସମୂହକୁ ନେଇ ବିକାଶ ଲଭ କରୁଛି ଏବଂ ଅବଧାରଣାସମୂହ ଯେ ଭାବେ ଦେଖାଦିଏ ଏବଂ ଗତି କରେ । ଗତି ମଧ୍ୟରେ ହିଁ ଚିତ୍ତା ସକ୍ଷମ ହୁଏ ଆବିଭାବରୁ ସାରମର୍ମକୁ ବହିଃଦେଶରୁ ଅତ୍ତର୍ଦ୍ଧେଳୁ, ନିହିଷ୍ଠତାରୁ ସାଧାରଣକୁ, ଆକସ୍ୱିକରୁ ଆବଶ୍ୟକକୁ ଏବଂ ଆପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟରୁ ଅନସେକ୍ଷ ସତ୍ୟକୁ ବିକାଶ ଲଭ କରିବାକୁ ।

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦ୍ୟୁମ୍ଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଚିତନ ସଂପର୍କରେ ଅନେକଗୁଡ଼ିଏ ଦାବୀ ରଖିଥାଏ । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରୁ ଅନେକକୁ ଲେନିନ୍ ନିମୁମତେ ରଖିଥିଲେ : "କୌଣସି ଏକ ପଦାର୍ଥ ସଂପର୍କରେ ଆମକୁ ପ୍ରକୃତ କ୍ଷାନ ଆହରଣ କରିବାକୁ ହେଲେ, ସେସବୁର ସମଞ ଦିଗକୁ ସଂପର୍କରାଳି ତଥା 'mediacies'କୁ ଆମକୁ ଦେଖିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ପରୀକ୍ଷା କରିବାକୁ ହେବ । ଏହା ଏପରି ଏକ କିନିଷ, ଯାହାକୁ ସଂପର୍ଶ ରୂପେ ହାସଇ କରିବା ପାଇଁ ଆମେ କେବେ ସକ୍ଷମ ହେବା ନାହିଁ । କିନ୍ତୁ ବ୍ୟାପକତାର ନିୟମ ହେଉଛି ଭୂଲ ଏବଂ କଠିନତା ବିରୁଦ୍ଧରେ ପତିରକ୍ଷା ଭଳି । ଦିତୀୟତଃ , ଦନ୍ଦମଳକ ସକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଗ୍ୱହେଁ , କୌଣସି ପଦାର୍ଥ ସଂପର୍କରେ ଆଲେଚନା କଲବେଳେ ତାକୁ ବିକାଶ , ପରିବର୍ତ୍ତନ ଏବଂ 'ସୂଚହମାନତା' ମଧ୍ୟରେ ଆଲେଚନା କରିବାକୁ ହେବ ... । ତୃତୀୟତଃ , ଯେକୌଣସି ପଦାର୍ଥର ପୂର୍ଶ ସଂଜ୍ଞା ମଧ୍ୟରେ ସମଗ୍ର ମାନବିକ ଅଭିଜ୍ଞତାକୁ ଅତ୍ପର୍ଭୁତ କରିବାକୁ ହେବ , ଭଭୟ ସତ୍ୟର ମାନଦକ୍ତ ମାନବିକ ଆବଶ୍ୟକତାରାଜି ସହିତ ଏହାର ଯୋଗସ୍ତ୍ର ପ୍ୟୋଗଗତ ପ୍ଦର୍ଶକ । ଚତ୍ଥଁତଃ , ଦ୍ୟୁମ୍ଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା କହେ , 'ସଚ୍ୟ ହେଉଛି ସର୍ବଦା ନିହିଁଷ, କେବେହେଲେ ବିମର୍ଭ ନହେଁ'... ।"\* ଏଥିରେ, ଅବଶ୍ୟ, ପୃହମ୍ଢକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାର କେତେକ ଦିଗ କେବଳ ସୂତ୍ବଦ୍ଧ ହୋଇଛି , କିନ୍ତୁ ସେସବୁ ପରିଷାର ଭାବେ ମୁଖ୍ୟ କିନିଷଟିକୁ ପକାଶ କରେ : ଯଥା ବାଞବତାର ବୈପୁବିକ ପୁନଃନିର୍ମାଣରେ ଶ୍ମିକ ଶେଶୀ ତଥା ସମଷ୍ତ ଶ୍ରମକୀବୀ କନତାର ତାରିକ ହଚିଆର ଗଠନ କରିବା ହେଇଛି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର କାର୍ଯ୍ୟ । ଏଙ୍କେଲସ୍ କହିଛଡି , "କିନ୍ତୁ ଏହି ଭାବେ ମୋର୍କସ୍କ

<sup>\*</sup>V. I. Lenin, "Once Again on the Trade Unions, the Current Situation and the Mistakes of Trotsky and Bukharin", *Collected Works*, Vol. 32, Moscow, 1965, p. 94.

ଦ୍ୱାରା – ସଂପାଦକ) ବସ୍ଥରାଳିକୂ ଦେଖିବାଟା ଏକ ମଚାନ୍ଧତା ନୁହଁ, ଏହା ହେଉଛି ପହଚି । ଏହା ପୂର୍ବପ୍ରହ୍ଳତ ମଚାନ୍ଧତା ଯୋଗାଇ ଦିଏ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ ଆଉରି ଅଧିକ ଗବେଷଣା ଏବଂ ଗବେଷଣାର ପହଚି ଯୋଗାଇ ଦେଇଥାଏ ।"\* ବାଷବତାକୁ ବିଞ୍ଚାନସମ୍ପତ ଭାବେ ବିଗ୍ୱର କରିବାର ପହଚି ହିସାବରେ ଦ୍ୱୁଦୁମୂଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଅଧିରୌତିକ ଚିତାର ସମଷ ପ୍ରକାରଠାରୁ ପୃଥକ୍ ।

# ୩ – ଦ୍ଦ୍ମମୂଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ବନାମ ମାର୍ଜିତତ। ଏବ• ପଷିତମନ୍ୟତା

କିଏ ଅଧିଭୌତିକ ଭାବେ ଚିଡା କରେ ? ଯିଏ ବିମୂର୍ର ଭାବେ ବିଘ୍ର କରେ କୌଣସି ପୁନର୍ଚିତା ନକରି ନିର୍କୀବ ଆସବାକ୍ୟ ବ୍ୟବହାର କରି ଏବଂ ବିଶେଷ ଏାିଡିହାସିକ ଅବସାର ବୈଶିଷ୍ୟରାଜିକୁ ବିଘ୍ରକୁ ନନେଇ । ଆମେ ଇତିପୂର୍ବରୁ ଭଛେଖ କରିଛେ ଯେ, ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଲେନିନ୍ବାଦ ସ୍ୱୀକାର କରେ ଯେ, ଇତିହାସରେ ବିପୁବୀ ବଳପ୍ରଯୋଗର ଏକ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଠ ଭୂମିକା ରହିଛି । କିରୁ ଏ କଥା ଅତୀବ ଭ୍ରମାତ୍ମକ ଏବଂ କ୍ଷତିକାରକ ଯେ, ସାମାଜିକ ପ୍ରଶ୍ନରାଜି ସମସ୍ୟାବଜୀର ସମାଧାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବଜପ୍ରଯୋଗ ଉପରେ ଏକାତ ଭାବେ ଯଦି ଗୁରୁତ୍ୱ ପ୍ରଦାନ କରାଯାଏ ।

ଚିତ୍ତା କ୍ଷେତ୍ରରେ ମତାନ୍ଧତା ନିବିଡ଼ ଭାବେ ବିତଶ୍ରାବାଦ ଏବଂ ସାରଗ୍ରାହିତା ସହିତ ସଂପୂତ୍ତ, ଯିଏକି ଦୃୟୁବାଦର ଛଦୁବେଶ ପରିହିତ ଅଧିଭୌତିକତାବାଦର ବହୁବିଧ ରୂପ ।

ବିତଷା ଚର୍କ ବୋଇରେ, ଯେତେବେଳେ ଅପ୍ରାସଙ୍ଗିକ ଭାବେ କେତେକ ଆକସ୍ଦିକ ବୈଶିଷ୍ୟକୂ ବାଛି ନେଇ ସମଗ୍ର ପ୍ରପଞ୍ଚର ଚରିତ୍ର ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବାରେ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଏ ଏବଂ ଉପରଠାଉରିଆ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟକୂ ଭିରି କରି ବିଭିନ୍ନ ପଦାର୍ଥ ମଧ୍ୟରେ ଅଭିନ୍ନତାକୁ ପ୍ରମାଣ କରାଯାଏ । ସାରଗ୍ରାହିତ। ସେତିକି ବେଳେ ପ୍ରକାଶ ପାଏ, ଯେତେବେଳେ କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ସର୍ବାତ୍ମକ ବିସ୍କରକୁ ବର୍ଚ୍ଚନ କରି ତା ଛାନରେ ସେ ପଦାର୍ଥର ବୈଶିଷ୍ୟରାକିର ସମାହାରକୁ ଉପଛାପିତ କରାଯାଏ । ସେସବରୁର ସଂପର୍କର ଶ୍ରେଣୀକରଣ ନକରି ଯିଏ ଅତୀବ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ ତା'ର ବିଛିନ୍ନକରଣ ନକରି, ବିତଷ୍ଠାବାଦ ଷେତ୍ରରେ ଯାହା ହୁଏ ନାହିଁ, ଦ୍ୟୁତ୍ମକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ଷେତ୍ରରେ ହୋଇଥାଏ – ଏହା ଆବଶ୍ୟକ କରେ ପଦାର୍ଥସମୂହ ପ୍ରତି ଏକ ବ୍ୟାପକ ଏବଂ ବହୁମୁଖୀ ଆଭିମୁଖ୍ୟ । ଏହା ସାରଗ୍ରାହିତା ଠାରୁ ଭିନ୍ନ ଏହି ଦ୍ଷିରୁ ଯେ କୌଣସି ପଦାର୍ଥର ସଂଜ୍ଞାରେ କୌଣସି

<sup>\*&</sup>quot;Engels to Werner Sombart in Breslau". In: K. Marx and F. Engels, *Selected Correspondence*, Progress Publishers, Moscow, 1975, p. 455.

ବୈଶିଷ୍ୟସମୂହର ଉପର ଠାଉରିଆ ସମାହାରକୁ ବୃଝାଏ ନାହିଁ । ଏହା ର୍ଢେଁ ଚା'ର ଆଭ୍ୟତରୀଶ ଯୋଗସୂଚ୍ରଗୁଡ଼ିକୁ ସାପନ କରିବାକୁ । ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ସେଇ ବୈଶିଷ୍ୟଟିକୁ ଅଇଗା କରି ଦର୍ଶାଇବାକୁ ଗ୍ଢହଁ, ଯିଏକି ନିହିଷ୍ଟ ବିଶେଷ ଅବସାରାକିରେ ହେଉଛି ମୌକିକ ଏବଂ ନିଷରିମୂଳକ ଏବଂ ଯିଏକି ଗ୍ରେକଙ୍କର ବାହବ ଇକ୍ଷ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୁଏ ।

ବିଚଞାବାଦ ଏବଂ ସାରଗ୍ରାହିତ। ସମଷ ପ୍ରକାରର ପ୍ରତିକ୍ରିୟାଶୀକ ଅବଧାରଣାର ଦାର୍ଶନିକ ଭିଭି ରୂପେ କାର୍ଯ କରିଥାଏ । ସେସବୁ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ଭଦାହରଣ ହେଇଛି ସାଂପ୍ରତିକ ବର୍ଷମାନଙ୍କରେ ବ୍ୟାପକ ଭାବେ ପ୍ରସ୍ପରିତ "ଧନା" ଏବଂ "ଗରିବ" ଭାଷ୍ତ୍ର ତର୍ବ୍ ମି, ଯିଏକି ଭାରତ ସମେତ କେତେକ ଦେଶରେ ପ୍ରସ୍ପରିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ମୁଖ୍ୟ କଥାଟି ହେଉଛି ଯେ, ଧନିକତା ଏବଂ ଦାରିଦ୍ୟୁ ନୀତି ଅନୁଯାରୀ ଦୂଇ ଭାଗରେ – "ଧନୀ ଭରର" ଏବଂ "ଗରିବ ଦକ୍ଷିଣ" ମଧ୍ୟରେ ବିଭକ୍ତ । ପ୍ରଥମ ଗୋଷୀଟି ମଧ୍ୟରେ ଯାଏ, ଭରର ଆମେରିକାର ତଥା ପର୍କ୍ତମ ୟୁରୋପର ଭନ୍ତ ପୂଞ୍ଚିବାଦୀ ଦେଶ ସମେତ ସୋଭିଏଚ୍ ୟୁନିଅନ୍ ଏବଂ ପୂର୍ବିୟୁରୋପୀୟ ସମାକବାଦୀ ଦେଶସମୃହ । ଦିତୀୟ ଗୋଷୀଟି ଏସିଆ କୋପାନ୍ଢୁ ଛାଡ଼ି), ଆପ୍ରିକା, ଇଟିନ୍ ଆମେରିକାର ଦେଶମାନଙ୍କୁ ନେଇ ଗଠିତ । ଅର୍ଥନୈତିକ ବିକାଶର ଓର, ମୁହ୍ତପିଛା ମୋଟ ଗ୍ରସ୍ କାତୀୟ ଉହାଦନ ଅନୁଯାରୀ ଦୂଇଟି ଗୋଷୀ ମଧ୍ୟରେ ବିପୂଳ ପାର୍ଥକ୍ୟ ରହିଥିବା ହେତୁ ସିହାରଟି ହେଉଛି ଯେ, "ଧନୀ" ଏବଂ "ନିର୍ହ୍ଚନ" ଦେଶ ମଧ୍ୟରେ ବିରୋଧଟା ଏବେ ଅନ୍ୟ ସମନ୍ତ ସାମାଛିକ ବିରୋଧକୁ ଜାକି ପକାଇଇଣି ।

"ଧନୀ ଉରର – ଦରିଦ୍ର ଦକ୍ଷିଶ" ଚିତ୍ତାଧାରାଟା ଅନେକ ସମୟରେ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଏ, ବିକାଶଶୀଳ ଦେଶମାନଙ୍କର ପଷାତ୍ପଦତା ତଥା ସେମାନଙ୍କ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଦାରିଦ୍ୟ ଏବଂ ଦୃଃସତା ନିମିର ସମସ୍ତ "ଧନୀ ଶ୍ୱେତାଙ୍ଗ ଜାତିମାନଙ୍କୁ" ନିଦା କରିବା ପାଇଁ । କିନ୍ତୁ ଏଥି ପାଇଁ ଉରୟ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦୀ ଏବଂ ସମାଜବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କୁ ସମାନ ଭାବେ ଦାୟି କରିବାଟା ହେଇଛି ବିତଣ୍ଡାବାଦରେ ଭିପ ହେବା ।

ଏ କଥା ସମଞକୁ କଣା ସେ, ଅନେକ ସମାଜବାଦୀ ଦେଶ ପ୍ରଗଚି, ସାମାଜିକ ସଂପଦ ଏବଂ ସଂସୃତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ବିରାଟ ସାଫଲ୍ୟମାନ ଅର୍ଜନ କରିଛନ୍ତି । ତା ମାନେ ଏଇଆ ନୁହଁ ଯେ, ସମାଜବାଦୀ ଏବଂ ସାମ୍ରାଜ୍ୟବାଦୀ ଦେଶମାନେ ହେଇଛନ୍ତି "ସମାନ" ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ସଂପଦ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସେମାନଙ୍କୁ ଗୋଟିଏ ଗୋଷୀର ଅତର୍ରୁକ୍ତ କରାଯିବ ? ଏ କଥା ନିର୍କିତ ଯେ, କେଉଁ ଦେଶ କେତେ ଧନୀ – ତାହା ମୁଖ୍ୟ କଥା ନୁହଁ, ମୁଖ୍ୟ କଥାଟା ହେଇଛି, କେଉଁ ଦେଶ କେମିତି ଧନୀ ହୋଇଛି ଏବଂ ତା'ର ସଂପଦ କିପରି ବର୍ଷିତ ହୁଏ ।

ପୂଞିପତି ଏକର୍ଟିଆମାନଙ୍କ ସଂପଦର ମୂଳ ଭସ ହେଇଛି ମକୁରି ଶ୍ରମର ନିର୍ଦୟ ଶୋଷଣ , ପୂର୍ବତନ ଉପନିବେଶସମୂହର ଶ୍ରମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଲୁୟନ । ରନବିଂଶ ଶତକର ଶେଷରେ ଏବଂ ବିଂଶ ଶତକର ପ୍ରାରୟରେ, ଦୃଷ୍ଟାତ ସ୍ରୂପ, ବ୍ରିଟେନ୍ ଭାରତର ଜାତୀୟ ଆୟର ଶତକଡ଼ା ୨୫-୩୦ ଭାଗ ଲୁଷନ କରି ନେଇଥିଲା । ୧୯୮୧ ମସିହାର ଆରୟରେ ଉନ୍ନୟନଶୀଳ ଦେଶମାନଙ୍କର ବିଦେଶୀ ରଣର ପରିମାଣ ୪୦,୦୦୦ କୋଟି ତଲରକୁ ଟପି ଯାଇଥିଲା । ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କର ସଂପଦର ବୟନ କଥା ଯଦି ଦେଖିବାକୁ ଗ୍ୱହାତି, ତେବେ ଗୋଟିଏ ଦୃଷ୍ଟାତ ଦେଖନ୍ତୁ : ଆମେରିକା ଯୁକ୍ତ ରାଷ୍ଟ୍ରର ମାତ୍ର ଶତକଡ଼ା ୫ ଭାଗ ଲେକ ଜାତୀୟ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପଦର ଶତକଡ଼ା ୫୩ ଭାଗକୁ ଆତ୍ମସାତ୍ କରଡି ଏବଂ ଶତକଡ଼ା ୧ ଭାଗ ଲେକ ସମଞ୍ଚ ଶେୟାରର ଶତକଡ଼ା ୭୨ ଭାଗର ମାଲିକ ।

ଏଥର ସମାକବାଦୀ ଦେଶମାନଙ୍କୁ ଦେଖାଯାଉ । ଏହିସବୁ ଦେଶର ଜନସାଧାରଶ ସେମାନଙ୍କ ସଂପଦ ସୃଷ୍ଟି କରିଛନ୍ତି ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ କଲ୍ୟାଶର ଉନ୍ନତି ସାଧନ କରିଛନ୍ତି ସେମାନଙ୍କ ଶ୍ରମିକ, କୃଷକ ଏବଂ ସମାଜବାଦୀ ବୃହିକୀବୀମାନଙ୍କର ନିସ୍ୱାର୍ଥ ଶ୍ରମ ବଳରେ । ସୋଭିଏଚ୍ ୟୁନିଅନ୍ର ସମ୍ପିଧାନ କହେ : "ସାମାଜିକ ସଂପଦର ଅଭିବୃହ୍ ଏବଂ ଜନସାଧାରଣ ତଥା ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତିର ସାମାଜିକ କଲ୍ୟାଣର ଅଭିବୃହ୍ଦିର ମୂଳ ଉଷ ହେଉଛି ସୋଭିଏଚ୍ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଶୋଷଣମୂକ୍ତ ଶ୍ରମ ... । ସାମାଜିକ ଭାବେ ଆବଶ୍ୟକ କର୍ମ ଏବଂ ତା'ର ଫଳରାଜି ସମାଜରେ ବ୍ୟକ୍ତିର ମର୍ଦ୍ଧାଦାକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରେ" (୧୪ ଧାରା) । ବିଭିନ୍ନ ଜାତିର ଅର୍ଥନେ ତିକ ତଥା ସାଂସୃତିକ ବିକାଶର ଉରର ସମାନ କରିବା ପାଇଁ ସମାଜବାଦ ସମଷ୍ତ ଅବସ୍ଥା ସୃଷ୍ଟି କରେ । ଏ ଦିଗରେ ହୃଦ୍ବୋଧ ହେଲ ଇଳି ସାକ୍ଷ୍ୟ ପଦାନ କରିଛି ସୋଭିଏତ୍ ୟନିଅନ୍ରେ ସମାଜବାଦର ନିର୍ମାଣ ।

କାକାଖଞାନ ଏବଂ ମଧ୍ୟ ଏସିଆ ଥିଇ କାର୍ଶାସିତ ରୁଖିଆର ପଞ୍ଚାତ୍ପଦ ଉପାଡ ଅଞ୍ଚ । ସମାଜବାଦୀ ବିପ୍ରୁବର ବିଜୟ ପରେ ସେସବୁ ଅଞ୍ଚଳରେ ଇତିହାସର ଏକ ସ୍ୱକ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ଅତ୍ୟାଧୁନିକ କାରୁବେିଜ୍ଞାନିକ ଭିଭିରେ ଗଢ଼ି ଉଠିଲ ଉନ୍ନତ ଶିକରାଶି । ଏବେ ଶତକଢ଼ା ଶହେ ଲେକ ହେଉଛଡି ସେସବୁ ଅଞ୍ଚଳରେ ସାକ୍ଷର । ଜନସଂଖ୍ୟାର ପ୍ରାୟ ଅର୍ଦ୍ଧେକ ଲେକ ହେଉଛଡି ମାଧ୍ୟମିକ ବା ଉଚ୍ଚ ଶିକ୍ଷାପ୍ରାସ୍ତ । ସୋଭିଏତ୍ ମଧ୍ୟ ଏସିଆର ପ୍ରଚ୍ଚାତତ୍ତଗୁଡ଼ିକ ବ୍ରିଟେନ୍ ବା ଫେଡେରାଲ ଜର୍ମାନ୍ ପ୍ରକାତବ ଭଳି ଉନ୍ନତ ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ଦେଶଠାରୁ ଅଧିକ ବିଶେଷଜ୍ଞଙ୍କୁ ତାଲିମ୍ ଦେଉଛଡି ।

ଉପରୋକ୍ତ ଦୃଷାବର୍ତ୍ତ ଆମେ ଦେଖିଲେ ଯେ, "ଧନୀ ଏବଂ ଗରିବ ଜାତି" – ଏହି ଅବଧାରଣା ଦ୍ୱାରା କିପରି ଆଧୁନିକ ଜଗତର ଭାବମୂର୍ରିକୁ ବିକୃତ କରାଯାଉଛି । ବୁର୍କୁଆ ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀମାନେ ଚେଷ୍ଟା କରୁଛଡି ଆମ ଯୂଗର ମୁଖ୍ୟ ଦ୍ୟୃଟିକୁ, ଦୁଇଟି ସାମାଜିକ – ଅର୍ଥନୈତିକ ବ୍ୟବଛା ମଧ୍ୟରେ ଦ୍ୟୁତ୍ୱ – ଗୋପନ ରଖିବାକୁ ଉନ୍ନୟନଶୀଳ ଦେଶସମୂହ ଏବଂ ସମାଜବାଦୀ ଦେଶସମୂହ ("ଧନୀ" ଦେଶ ହିସାବରେ) ମଧ୍ୟରେ ତଥାକଥିତ "ବୈରିତା" ସଂଜ୍ଞାତ ବିତଣା ଯୁକ୍ତିର ଆଢ଼ୁଆଳରେ । କିର୍ସ୍ତ ବାଷବ

990

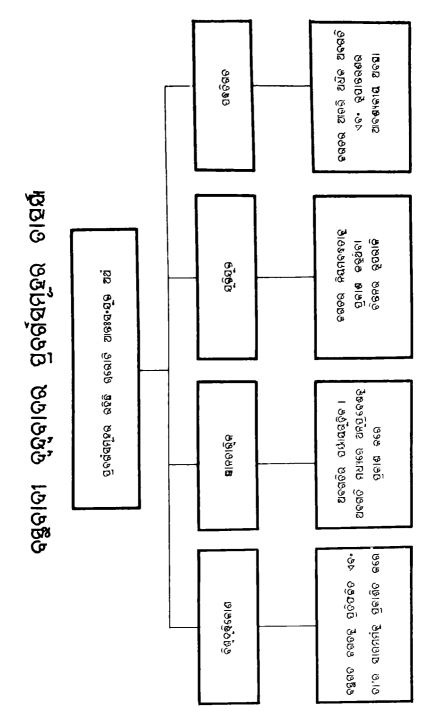
ଷେତ୍ରରେ, ବିଶ୍ୱ ସମାଳବାଦ ଏବଂ ବିକାଷଷୀଳ ଦେଷମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ବେରିତାପୂର୍ଷ ଦ୍ୱଯ୍ଦ୍ୱ ନାହିଁ । ସେଉଳି ଏକ ଦ୍ୱଯ୍ବ, ଅବଷ୍ୟ, ରହିଛି ସାମ୍ରାଳ୍ୟବାଦ ଏବଂ ତା'ର ପୂର୍ବତନ ଉପନିବେଷଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ । ସମାଳବାଦୀ ଦେଷମାନେ କେବେହେଇେ ଏସିଆ, ଆଫ୍ରିକା, ଅଥବା ଲଟିନ୍ ଆମେରିକାର ଦେଷମାନଙ୍କୁ ଷୋଷଣ କରି ନାହାଡି । ବରଂ, ସେମାନଙ୍କ ସହିତ ଏମାନେ ସମାନତା, ପାରଷରିକ ସୁବିଧାର ନୀତିରାକି ଉପରେ ନୂଆ ଧରଣର ଅର୍ଥନୈତିକ ସଂପର୍କ ପ୍ରତିଷା କରିବାକୁ ଉଦ୍ୟମ କରୁଛଡି ଏବଂ ସାମ୍ରାଳ୍ୟବାଦ ଏବଂ ନବଉପନିବେଷବାଦ ବିରୁହରେ ସଂଗ୍ରାମରେ ଆଡର୍ଜାତିକ ସହାୟତା ଅପଁଣ କରିଛଡି ।

ସୋଭିଏଚ୍ ୟୁନିଅନ୍ର ସହାୟତାରେ ଏସିଆ, ଆଫ୍ରିକା ଏବଂ ଲାଟିନ୍ ଆମେରିକାରେ ହଜାରଟିର୍ ଭକ୍ଷ୍ ଶିକ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଅର୍ଥନୈତିକ ପ୍ରକକ ନିର୍ମିତ ହୋଇଛି ବା ହେଉଛି । ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ ଏବଂ ଭାରତୀୟ ପ୍ରକାତବ୍ଧ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କରାକି ପାରସ୍ବରିକ ସୁବିଧାସଂପନ୍ ଏବଂ ନ୍ୟାୟସଂଗତ ସହଯୋଗିତା ଉପରେ ପ୍ରତିଷିତ ଏବଂ ଏହା ଅର୍ଥନୀତି, କାରିଗରି, ବିଜ୍ଞାନ, ସଂସ୍କୃତି ଏବଂ କଳା କ୍ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରତିଷିତ । ଉଭୟ ଦେଶ ମଧ୍ୟରେ ବାଣିଜ୍ୟିକ ନେଶଦେଶ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଛି ୬୨୦ ଗୁଣରୁ ଅଧିକ – ୧୯୫୩ ମସିହାରେ ୧ କୋଟି ୭୫ ଇକ୍ଷ ରୁବଇ ଥିଲ ବେଳେ ୧୯୭୮ ମସିହାରେ ଏହା ୧୦୯୦ କୋଟି ଟଙ୍କାରେ ପହଞ୍ଚିଛି ।

୧୯୮୦ ମସିହାରେ ଏହି ବାଶିକ୍ୟିକ ନେଶଦେଶ ୧୯୭୫ ପରିମାଶର ଦୂଇ ଗୁଣରୁ ଅଧିକ ହୋଇ ଯାଇଥିଲା । ସୋଭିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍ କମ୍ୟୁନିଷ ପାର୍ଟିର ୨୬ତମ କଂଗ୍ରେସରେ ଲିଓନିଦ୍ ବ୍ରେକ୍ନେଭ୍ ଗଣତାବିକ ଭିରିରେ ଆବର୍ଚ୍ଚାତିକ ଅର୍ଥନେ ତିକ ସଂପର୍କରାକିର ପୁନର୍ଗଠନର ଐତିହାସିକ ୟୁକ୍ତିସଂଗତ ତରିତ୍ର ଉପରେ ଗୁରୁତ୍ ଆରୋପ କରିଥିଲେ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସେ କହିଥିଲେ, "ନିହିତ ରୂପେ, ସେ ପ୍ରଶ୍ଚଟିନୁ, ଅନେକ ସମୟରେ ସେପରି କରାଯାଇ ଥାଏ, 'ଧନୀ ଉରର' ଓ 'ଗରିବ ଦକ୍ଷିଣନୁ' ନ୍ୟୁନ କରି ଅଣା ନଯାଏ" ।

ଏହି ଭାବେ "ଧନୀ ଉଉର – ଗରିବ ଦକ୍ଷିଣ" ତର୍ଟ୍ଚିକୁ ନିରୋଳା ବିଚଞାବାଦ ଉପରେ ଗଢ଼ା ଯାଇଛି । ଆଜିକାଲିକାର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବୁର୍କୁଆ ଏବଂ ସଂଶୋଧନବାଦୀ ସାମାଜିକ ତର୍ବ୍ବରାଳି ମଧ୍ୟ ସେସବୁର ତରିତ୍ର ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଏହି ଭଜି ଅଧିଭୌତିକ । ଅନେକ ବୁର୍କୁଆ ଲେଖକ, ଯେଉଁମାନେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଏବଂ କାରିଗରୀ ବିପୁବ କାଳରେ ଘଟିଥିବା ସାମାଜିକ ବିକାଶର କେତେକ ବୈଶିଷ୍ୟର ଏକ ଏକପାଖିଆ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରିଥାରି, ପୁଞ୍ଜିବାଦ ଏବଂ ସମାଜବାଦର ଏକାଭିମୁଖୀନତାର ତର୍ବ୍ ଟିପ୍ରଦାନ କରିଥାରି । ସେମାନେ ଆମକୁ ବିଶ୍ୱାସ କରାଇବାକୁ ଗ୍ୱହାଡି ଯେ, ପୂର୍ବ ପରି ଆଧୁନିକ କାରିଗରୀ ଅଗ୍ରଗତି ପୁଞ୍ଜିବାଦର ତରିତ୍ରକୁ ବଦଳେଇ ଦେଇ ଏହାକୁ ସମାଜବାଦର ନିକଟବର୍ରୀ କରାଇ ଦେଇଛି ଏବଂ ସମାଜବାଦର ମଧ୍ୟ କେତେକ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟୁଛି । ତେଶୁ, ସେମାନେ କହତି, ଏ ଦୂଇଟି ଯାକ ସମାଜ ଅନିବାର୍ଯ ରୂପେ ଏକ "ଏକ ଶିକ ସମାଜ"ର କେଦ୍ରାଭିମୁଖୀ ହେବେ, ଯିଏକି ସମାଳବାଦ ଏବଂ ପୂଞ୍ଜିବାଦର ଇଚିବାଚକ ଦିଗଗୁଡ଼ିକୁ ଏକତ୍ର କରି ଦେବ । କିନ୍ତ ଏହି ଏକାରିମଖାନତାର ତର୍ଟି ହେଇଛି କେବଳ ମାୟା । ଏହି ତର୍ର ପବର୍ତ୍ତାମାନେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ସଂପରି ତଥା ପ୍ଞିବାଦର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ "ଶ୍ଭ" ଦିଗଗୁଡ଼ିକୁ ରଖିବାକୁ ଏବ• ବହ "ଅଷଇ" ଦିଗକୁ ହଟାଇ ଦେବାକୁ ଗ୍ୱହାଁତି, ଯଥା, ସାମାଜିକ ବୈରିତା, ରହାଦନରେ ଅରାଜକତା, ଶ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମ, ଆଦି । ଏହା ହେଇଛି ଏକେବାରେ ନିରୋଳା ସାରଗହିତାବାଦ । କାରଣ , ପ୍ଞିବାଦୀ ଭାବାଦର୍ଶବାଦୀଙ୍କ ମତରେ , ବ୍କୁଆ ସମାଜର ସମସ "ଅଶୁଇ" ଦିଗଗୁଡ଼ିକ ହେଇଛି "ଶୁଇ" ଦିଗଗୁଡ଼ିକର ଅନିବାୟା ଫଳ । ଉହାଦନ ଉପାୟ ଉପକରଣ ଉପରେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମାଲିକାନା ଜନୁ ଦିଏ ମଣିଷ ଦାରା ମଶିଷର ଶୋଷଣ, ଶେଶୀ ବୈରିତା, ବେକାରି, ଅର୍ଥନୈତିକ ସଂକଟ ଏବଂ ପଞ୍ଚିବାଦୀ ବ୍ୟବହାର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ "ଅଶର" ବୈଶିଷ୍ୟରାଜି, ସମାଳବାଦ କ୍ଷେତ୍ରେ ଏହାର ପର୍ବସର୍ଭ ରୂପେ ଆବଶ୍ୟକ ଏକ ଅତୀବ ଉନ୍ତ ବେଷୟିକ ଏବଂ କାରିଗରୀ ଭିଭି, କିନ୍ତୁ, ଆମେ କାଶିନ୍ଦେ, ଏହାକୁ କେବଳ ଏଡିକିକୁ ସଂକୃଚିତ କରି ଦେଲେ ହୁଏ ନାହିଁ । ସମାଜବାଦୀ ସଂପର୍କରାଜି ଉହାଦନ ଉପାୟ ଉପକରଣର ସାମାଜିକ ସଂପରି ଉପରେ ପତିଷିତ । ସେସବୁ ସଂପର୍କରାଜି ମଈିଷ ଦ୍ୱାରା ମଣିଷର ଶୋଷଣ ପ୍ତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରେ ଏବ• ନିଚ୍ଚକୁ ପ୍ରକାଶିତ କରେ ଅର୍ଥନୀତିର ଯୋଚ୍ଚନାବଦ୍ଧ ଏବ• ସମାନ୍ପାଡିକ ବିକାଶ ମଧ୍ୟରେ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ସମାଜର ସଦସ୍ୟମାନଙ୍କର ବୈଷୟିକ ତଥା ଆଡ଼ମିକ ଆବଶ୍ୟକତାସକଳ ସର୍ବାଧିକ ଭାବେ ପୂରଣ ହୋଇ ପାରେ । ସାମାଳିକ ସମାନତା ଏବ• ଏୀକ୍ୟ ଯୋଗାଇ ଦେଇ ସେମାନେ ବ୍ୟକ୍ତିର ସର୍ବାଧିକ ବିକାଶ ନିର୍ମିଭ ସମସ୍ତ ପ୍କାର ପରିହିତି ସୃଷ୍ଟି କରିଥାନ୍ତି । ସେହିସବୁ ସ•ପର୍କରାଳି ଗଢ଼ି ଉଠେ କେବଳ ସେଚିକିବେଳେ , ଯେତେବେଳେ ସଂପରିର ପଞ୍ଜିବାଦୀ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ରୂପଟାକୁ ଉଳେଦ କରି ତିଆଯାଏ ।

ବର୍କଆ ସାହିତ୍ୟରେ ସମହିତ "ସମାଜବାଦର ଅକାଧିକ ମଡେଇର" ଧାରଣାଟି ମଧ୍ୟ କୌଣସି ମତେ ଖାଟୁ ନାହିଁ । ଏ କଥା, ଅବଶ୍ୟ, ସତ ଯେ, ପ୍ତ୍ୟେକ ଦେଶରେ ସମାଳବାଦ ତା'ର ନିଳସ୍ ନିହିଁଷ ଚରିତ୍ର ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ , ଦ୍ଷାତ ସ୍ୱରୂପ , ତା'ର କୃଷି ସମସ୍ୟା ସମାଧାନ କରିବାରେ , ସର୍ବହରା ଏକାଧିପତ୍ୟ ପ୍ତିଷା କରିବାର ପହଚିରେ ଏବ• କେଇଁ କେଇଁ ରୂପ ଧାରଣ କରିବ , ସେସବ୍ ଥିରେ । ସଂଶୋଧନବାଦୀମାନେ, କିନ୍ତୁ, ଗୁତର୍ଯ୍ୟର ସହିତ ଏାଡିହାସିକ ଜାତୀୟ ଏବ• ବୈଶିଷ୍ୟରାଜିକୁ ବଡ଼ କରି ଦେଖାଇଥାନ୍ତି ସମାଜବାଦ ନିର୍ମାଣ କରିବାର ବିଭିନ୍ ପଥର ଚରିତ୍ର ପ୍ରଦାନ କଲକେକେ ଏବ• "ସମାଜବାଦର ମଡେଲସମ୍ହ" ଉପରେ ଏକ ଥିସିସ୍ ମଧ୍ୟ ଉପହାପିତ କରିଥାନ୍ତି, ସେଉଁ ମତେଇଗଡ଼ିକ ପରସରଠାରୁ ମୌଳିକ ଭାବେ ପୁଥକ୍ – ଯଥା , ସୋଭିଏଚ୍ , ୟୁଗୋସ୍ଲାଭିଆ ଏବଂ ଚେକୋସୁଭାକିଆ ମଡେଇ , ଆଦି । ଏହିସବୁ ଧାରଣାଗୁଡ଼ିକ ଅନେକ ସମୟରେ ଧର୍ମୀୟ ଭିଭିରେ "ଜ୍ଞାଚୀୟ ସମାଜବାଦ"



٩

ର୍ଚ୍ଚ ଅବଧାରଣାର ରପ ("ଇସଲମୀ ସମାଜବାଦ", ଆଦି) ପରିଗହ କରିଥାଏ । ଏହିସବ ଅବଧାରଣା ନିର୍ଦିଷଟିକୁ ବେଠିକ ଭାବେ ସାବିଜତାର ବିପରୀତରେ ଉପସ୍ଥାପିତ କରାଯାଇଥାଏ । ସତ୍ୟଟା, ଅବଶ୍ୟ, ହେଉଛି ଯେ, ସାବିକ ଏବଂ ନିହିଷ ଉଭୟେ ଦୃଜୁମ୍ଳକ ଭାବେ ପର୍ଷର ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ । ବିପୁବର ବିକାଶ ଏବଂ ସମାଳବାଦ ନିର୍ମାଣ କ୍ଷେତ୍ରେ ସାଧାରଣ ସାଦ୍ଶ୍ୟସମୂହ ରହିଛି ଏବଂ ସେହିସବ୍ ସାଦ୍ଶ୍ୟ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ଏବଂ ସ୍ଢନମୂଜକ ଆରିମୁଖ୍ୟ ସାଙ୍ଗକୁ ପ୍ତ୍ୟେକ ଦେଶର ବିଶେଷ ଅବସ୍ଥାରାକିକୁ ବିଗ୍ତରକୁ ନେବାଟା ହେଉଛି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀମାନଙ୍କର ଏକ ଅବିଳେଦ୍ୟ ବୈଶିଷ୍ୟ । ସେହିସବୁ ସାଧାରଣ ସାଦ୍ଶ୍ୟ ହେଉଛି – ସର୍ବହରା ବିପୁବ ସଂପନ ଏବଂ କୌଣସି ଏକ ରୂପରେ ସର୍ବହରା ଏକନାୟକତ୍ର ପ୍ତିଷା କରିବାରେ କମ୍ୟୁନିଷ ପାର୍ଟି ନେତୃତ୍ୱରେ ଶୁମିକ ଶ୍ରେଣୀ ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରମକୀବୀ କନସାଧାରଶଙ୍କର ନେତୃତ୍ୱ ; ଅଧିକାଂଶ କୃଷକ ଏବଂ ଶ୍ମକୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ଅନ୍ୟ ଷର ସହିତ ଶ୍ମିକ ଶ୍ରେଶୀର ମେଷ ; ପୂଞ୍ଜିବାଦୀ ସଂପରିର ଉଚ୍ଛେଦ ଏବଂ ଉହାଦନର ମୂଳ ଉପାୟ ଉପକରଣ ଉପରେ ସାମାକିକ ମାଲିକାନା ପ୍ତିଷା; ସମାଜବାଦୀ ଧାରାରେ କ୍ଷିର ଜମପରିବର୍ଭନ; ସମାନ୍ଦବାଦ ଏବଂ କମ୍ୟୁନିଜମ୍ ନିର୍ମାଣ ଏବଂ ଲେକଙ୍କ ଜୀବନଧାରଣ ମାନର ଉନ୍ୟନ ଇଷ୍ୟରେ ପରିସ୍ତଳିତ ଯୋଜନାବଦ୍ଧ ଅର୍ଥନୀତି; ଭାବାଦର୍ଶବାଦ ଏବଂ ସଂସ୍ତି ଷେତ୍ରେ ସମାଳବାଦୀ ବିପୁବ ଏବଂ ଶ୍ମିକ ଶ୍ରେୀ ତଥା ସମୟ ଶ୍ମକୀବୀ ଜନସାଧାରଣ ଆଉ ସମାଜବାଦର ଆଦର୍ଶ ପୂତି ଅନ୍ଗତ ବେଶ କିଛି ସଂଖ୍ୟକ ବୃଦ୍ଧିକୀବୀ ସ୍ଷି; ଜାତିଗତ ନିର୍ସାଚନର ବିଲେପ ଏବଂ ଜାତି ଜାତି ମଧ୍ୟରେ ସମାନତା ଏବଂ ଭାତ୍ସୁଇଭ ମୈତ୍ୟ ପ୍ତିଷା; ବହିଃଶତ୍ର ତଥା ଆଭ୍ୟତରୀଣ ଶତମାନଙ୍କ ଆକ୍ରମଣରୁ ସମାଜବାଦର ସାଫଲ୍ୟର ସୁରକ୍ଷା; ଏବଂ ସର୍ବହରା ଆଡ଼କାତିକତାବାଦ, ଅର୍ଥାତ୍, ନିର୍ଦିଷ ଏକ ଦେଶର ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଅନ୍ୟ ଦେଶମାନଙ୍କର ଶ୍ମିକ ଶ୍ରେଣୀ ସହିତ ସଂହତି ।

ଏହି ସମଞ ଦୃଷାତ ଦର୍ଶାଇ ଦେଉଛି, ବାଞବତାର ସଠିକତାକୁ ବୁଝିବା ପାଇଁ ଦ୍ୱଦ୍ମୂଳକ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାର ଉପଯୋଗିତାକୁ ମାନି ଚଳିବାର ଗୁରୁତ୍ୱଟା କେତେ ବେଶି, ଏହା ମଧ୍ୟ ସଂପୂର୍ଶ ରୂପେ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଆତଃସଂପର୍କ ସତି ପ୍ରଯୋକ୍ୟ ।

#### ୪ – ପ୍ରାକୃତିକ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷବାଦ

ଅବଗତିର ଇତିହାସରେ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ବିଞ୍ଚାନ ଏକ ଏକକ ବୌଦ୍ଧିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ରଚନା କରିଥାନ୍ତି , ଯଦ୍ୱାରା ମଶିଷ ବସ୍ଥଗତ ବାଞବତାକୁ ବୃଝି ପାରେ ଏବଂ ତା'ର ନିକୟ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଣିକୋଣ ଗଠନ କରେ । ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟାଟି ପ୍ରଯୋଗ ଉପରେ ପୂତିଷ୍ଠିତ । କିନ୍ତୁ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ବିଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ଉଲ୍ଲେଖନୀୟ ରାବେ ପରିବର୍ତିତ ହୋଇ ପାରିଛି । ସଂସୃତିର ପ୍ରାଥମିକ ପର୍ୟାୟରେ ଦର୍ଶନ, ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ ସମାକ ସଂପର୍କରେ ପ୍ରାଥମିକ ଜ୍ଞାନ ଏକ ହୋଇ ଯାଇ ଅରିନ୍ନ ବିଜ୍ଞାନରେ ପରିଶତ ହୋଇ ଯାଇଥିଲା । ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳରେ ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ ଯେବବଦ୍ୟା , ଗଣିତ ବିଦ୍ୟା , କ୍ୟୋଡିବିଦ୍ୟା ଏବଂ ପରବର୍ତ୍ତୀ ଭୂବିଦ୍ୟା , ଶରୀର ବିଜ୍ଞାନ , ପଦାର୍ଥବିଜ୍ଞାନ , ରସାୟନବିଦ୍ୟା , ଇତିହାସ , ଆଦି ) ଏହି ଏକକ ବିଜ୍ଞାନର ଏବଂ ତେଣୁ ଦର୍ଶନର ବିଭିନ୍ନ ଶାଖାରେ ପରିଶତ ହେଲ । ଜ୍ଞାନର ଏହି ଶାଖାକରଣଟା ଏପର୍ଯତ ଗୁଲିଛି ଏବଂ ଏପରିକି ଦୁତ ହେବାରେ ଲଗିଛି । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ , ଆମ ଯୁଗରେ ବିପରୀତ ପ୍ରବଣତାଟି ଆଭରି ଅଧିକ ପରିଷାର ଭାବେ ପରିଦୃଷ୍ଟ ହେଉଛି : ବିଜ୍ଞାନର ସଂହତୀକରଣ , ଜ୍ଞାନ ଜଗତର ବିଭିନ୍ନ ସୀମାରେଖାର ଗଠନରେ (ଭୌତିକ ରସାୟନବିଦ୍ୟା , ଭୂରସାୟନବିଦ୍ୟା , ଜୀବ ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନ , ଆଦି , ବହୁ ସାଧାରଣ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଶୃଙ୍ଖଳାରେ ପ୍ରକାଶିତ ସୋଇବେର୍ନେଟିକସ୍ , ସାଧାରଣ ତର୍ ବ୍ୟବ୍ଦା , ତଥ୍ୟ ତର୍ ) ଏବଂ ଦର୍ଶନର କମବର୍ଦ୍ଧମାନ ସମନୃୟକାରକ କାର୍ଥ ।

ଦାର୍ଶନିକ ଏବଂ ବିଶେଷ କରି ବୈଜ୍ଞାନିକ ଞ୍ଚାନ ମଧ୍ୟରେ ଆବ୍ତଃସଂପର୍କର ଏାିତିହାସିକ ବିବର୍ଭନ ତାର୍ବିକ ଭାବେ ବିଭିନ୍ନ ବାଟରେ ବିଶ୍ରୁଷିତ ହୋଇଛି । ଅବଗତିର ବିକାଶରେ ପ୍ରଥମ ପର୍ଯାୟଟି ଦର୍ଶନର ତଥାକଥିତ ପ୍ରାକୃତିକ ଦାର୍ଶନିକ ଅବଧାରଣା ଦ୍ୱାରା ସଭାବିତ । ପ୍ରାକୃତିକ ଦର୍ଶନର ଇଷ୍ୟ ଥିଇ ଏକ ସର୍ବବ୍ୟାପୀ, ସଂପୂର୍ଶ ଞ୍ଚାନ ସୃଷ୍ଣି କରିବା, ଯିଏକି ଉପରଗତ ଭାବେ ଉଦ୍ଘାଟନ କରେ ମଶିଷ ପକ୍ଷରେ ବସ୍ଥରାକିର ଅନପେକ୍ଷ ସାରମର୍ମକୁ । ଆନୁମାନିକ ଯୁକ୍ତିକରଣକୁ ଘୋଷଣା କରାଗଲ ଏହି ଅବଗତିର ଏକ ରୂପ ହିସାବରେ । ବିଶେଷ ବିଞ୍ଚାନସମୂହ କଥା କହିବାକୁ ଗଲେ, ଯିଏକି ଅସଂପୂର୍ଶ ଏବଂ ଆପେକ୍ଷିକ ଞ୍ଚାନ ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ ବୋଇି ମନେ ହୁଏ, ଦର୍ଶନ ଥିଇ "ବିଞ୍ଚାନସମୂହର ବିଞ୍ଚାନ", ସତ୍ୟର ସର୍ବୋଚ୍ଚ ମାନଦନ୍ତ । ତା ସର୍ବେ ବି, ଞ୍ଚାନର ଅଗ୍ରଗତି ସଙ୍ଗେ କଣାଗଲ ସେ, ଦର୍ଶନ ଅନପେକ୍ଷ ସତ୍ୟକୁ ସଂପୂର୍ଶ ଅୟର କରିଛି ବୋଲି ସେଉଁ ଦାବୀ କରେ, ତାହା ଅକାମୀ ହୋଇ ପଡ଼ିଛି । ପ୍ରାକୃତିକ ଦର୍ଶନ ବିଶେଷ ବିଞ୍ଚାନସମୂହର ବିକାଶରେ ଏକ ବିରତି ରୂପେ କାର୍ଯ କରିଥିଇ, ଯିଏକି ପୃତ୍ୟକବାଦର ଅଭୁ୍ୟଦୟ ଘଟାଇଥିଇ ୧୮୩୦ ଦଶକରେ ।

ଅବଗତିର ଇକ୍ଷ୍ୟ ରୂପେ କାହିଁକି ଘଟୁଛି, ତା'ର କାରଣକୂ ବ୍ୟାଖ୍ୟ। କରିବା ପରିବରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷବାଦ ଘୋଷଣା କରିଥିଲ କଂଶ ସଟୁଛି ଏବଂ କାହିଁକି ଘଟୁଛି, ତା'ର ବର୍ଷନା । ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷବାଦ ଅନୁସାରେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟାନୁଭୂତ ତଥ୍ୟର ବର୍ଷନା ଏବଂ ତଥ୍ୟସମୁହର ଠୁକୀକରଣ କରାଯାଇଥାଏ ଅଭିଞ୍ଚତା ଇକ୍ତ ଗବେଷଣା ପହତିକୂ ଉପପୋଗ କରି । କେବଳ ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ଘଟଣାବଳୀ ହେଉଛି ବାଞ୍ଚବ ଏବଂ ବିଞ୍ଜାନ କେବଳ ଞ୍ଜାନ ନେଇ ଚର୍ଚ୍ଚା କରେ, ଯିଏକି ଇନ୍ଦ୍ରିୟସମୂହକୁ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ପ୍ରଦର ହୋଇଥାଏ । "ସାଧାରଣ"

185

ବୋଲି କୌଣସି କିନିଷ ନାହିଁ ଏବଂ ଅନାପେକ୍ଷିକ ସତ୍ୟ ହେଉଛି ଏକ କର୍ବନା । ଏହିସବୁ ପ୍ରପାଦ୍ୟ ଏହି ସିହାତଟିରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଦିଏ ଯେ , ବିଶେଷ ବିକ୍ଷାନସମୂହର ଦର୍ଶନର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ତା'ର ପାରମ୍ପାରିକ ସମସ୍ୟାବଳୀ ହେଉଛି ନକଲି ସମସ୍ୟାବଳୀ । ଦର୍ଶନର ଯଦି ତିଷି ରହିବାର ଅଧିକାର ଥାଏ , ସେ ଅଧିକାରଟା କେବଳ ହେଉଛି ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହର ତଥ୍ୟସମୂହକୁ ସଂକ୍ଷିତକରଣ ଏବଂ ସମନ୍ୟ ସାଧନ କରିବା ।

ବିହ୍ଲାନ ଏବଂ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ ସମନ୍ୟର ଏକପାଖିଆ ବ୍ୟାଖ୍ୟାର ଏଇ ଦୁଇଟି ଦିଗର ପ୍ରକାଶ ଘଟିଥାଏ ଆଧୁନିକ ବୁର୍କୁଆ ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ । ପ୍ରାକୃତିକ ଦାର୍ଶନିକ ଆରିମୁଖ୍ୟଟା ହେଉଛି ଧର୍ମୀୟ ନିଓଥମିଷ୍ଟ ଦର୍ଶନର ନିହିଷ୍ଟ ବୈଷିଷ୍ୟ । କାଥଇିକ ଗିର୍କାର ଏହି ଦର୍ଶନ ହ୍ଲାନ ଉପରେ ପ୍ରାଥମିକ ବିଶ୍ୱାସ କଥା ଘୋଷଣା କରିଥାଏ । ନିଓଥମିଷ୍ଠମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ନୈସର୍ଗିକ ପରିପ୍ରକାଶର ଉପାୟରେ ବିଶ୍ୱାସ ବଳରେ ଅକିତ ସତ୍ୟରାଜି ହେଉଛି ସର୍ରହୀନ ଏବଂ ଅନାପେକ୍ଷିକ । ମଣିଷର ଯୁକ୍ତିହ୍ଞାନ ଦ୍ୱାରା ଅକିତ ହ୍ଞାନ ହେଉଛି ନୀଚ ସରର ଏବଂ ବିଶ୍ୱାସ ଦ୍ୱାରା ଅବିରାମ ନିୟବ୍ତଶରେ ରହିବା ଦରକାର । ଦର୍ଶନ ନିଜେ କାର୍ଥ କରେ ଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱର ଦାସ ହିସାବରେ । ନିଓଥମ୍ବାଦ ଏକ କଠୋର ଯାଜକ ନୀତି ପ୍ରତିଷା କରିଛି, ଯଦନୁଯାୟୀ ଧର୍ମତତ୍ତ୍ୱ ହେଉଛି ହ୍ଞାନର ତୃଢ଼ା ଦେଶ, ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ମଧ୍ୟ ଭାଗ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ବିହ୍ଞାନ ହେଉଛଡି ପାଦଦେଶ ।

ବିଭିନ୍ନ ନବପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷବାଦୀ ଗୋଷୀର ବୈଶିଷ୍ୟ ହେଉଛି ଜ୍ଞାନର ବିଜ୍ଞାନସିହ ବ୍ୟାଖ୍ୟା । ଧର୍ମ କିମ୍ବା ଦର୍ଶନ , କୌଣସିଟି ବିଜ୍ଞାନର ବିଷୟବସ୍ଥ ରୂପେ ଏଥିରେ ବିବେଚିଚ ହୁଏ ନାହିଁ । ଏହା ଫଳରେ , ଗୋଟିଏ ଦିଗରେ ସେସବୁର "ଅବୈଜ୍ଞାନିକ" ଚରିଚ୍ର ଆଳରେ ଧର୍ମୀୟ ମତର ବୈଜ୍ଞାନିକ ସମାଲେଚନାକୁ ଏବଂ ଅନ୍ୟ ଦିଗରେ , ବସ୍ଥ ଏବଂ ଚେଚନା ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ଏବଂ ବସ୍ଥଗତ ସତ୍ୟର ଅବଗତି , କାର୍ଣ୍ଣକାରଣ ତର୍ବ୍ , ଆଦି ସଂପର୍କିତ ଦାର୍ଶନିକ ସମସ୍ୟାବଳୀକୁ ପ୍ରତ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଭାବେ ମୂଇ୍ୟହୀନ ବୋଛି । ଦର୍ଶନର ଶକ୍ତି କେବଳ ବୈଜ୍ଞାନିକ ପ୍ରପାଦ୍ୟ ଏବଂ ତର୍କ୍ସରାହିର ଗଠନର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମଧ୍ୟରେ ସୀମିତ । ତେଣୁ ନବପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷବାଦ ଦର୍ଶନ ସାନରେ ବହୁଡିଧ ଆଧୁନିକ ପ୍ରଚଳିତ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟା ପ୍ରେତୀକ) ଏବଂ ଧର୍ମକୁ ଅମାପ ସ୍ୱାଧୀନତା ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ ସୀମା ବାହାରେ କାର୍ଣ୍ଣ କରିବାକୁ ।

ଦର୍ଶନ ଏବଂ ବିଜ୍ଞାନ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କ ପ୍ରତି ଅଣବୈଜ୍ଞାନିକ ଆରିମୁଖ୍ୟଟା ଏବେ ମଧ୍ୟ କେତେକ ପରିମାଣରେ କୋରଦାର ହୋଇଛି । କେତେକ ବୁର୍ଜୁଆ ଦାର୍ଶନିକ ମତବାଦ ଯେଥା, ଅଞିତ୍ୱବାଦ) ବିଜ୍ଞାନକୁ ମଣିଷର ତଥାକଥିତ ଶତ ଏବଂ ପ୍ରତିକୁଛ ଷତ୍ତି ବୋଲି ବିୟର କରଞି, ଯେଉଁ ଶତ୍ତି କି ସାଂସ୍କୃତିକ ମୂଲ୍ୟବୋଧସମୂହକୁ ବିନଷ୍ଠ କରି ଦିଏ । ଅଞିତ୍ୱବାଦୀମାନେ କହନ୍ତି ବିଜ୍ଞାନ ସହିତ ଦର୍ଶନ ଖାପଖାଏ ନାହିଁ ଏବଂ ସେମାନେ ବିୟର କରତି, ଦର୍ଶନର କର୍ତ୍ତବ୍ୟାରାଜି ହେଉଛି କେବଛ ବ୍ୟତିର ଆତ୍ମିକ ଜଗତ, ତା'ର ତେତନା ଏବଂ ଆବେଗସମୂହକୁ ବିଶ୍ଳେଷଣ କରିବା, ମଣିଷ ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟକୁ ଆବିଷାର କରିବା, ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟସମୂହ ଦୃଷିରୁ ସେସବରୁ ସାଧାରଣୀକରଣ ଏବ• ସେସବୁ ସହିତ ମିଜାଇ ବାଞବତାକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା । ଅଣବିଜ୍ଞାନବାଦ ଏହି ଅନୁମାନରୁ ଆରମ୍ଭ କରିଥାଏ ଯେ, ମଣିଷ ଅଞିତ୍ର ମୌଳିକ ସମସ୍ୟାବଜୀର ସମାଧାନ କରିବାକୁ ଗଲବେଜେ ବିଜ୍ଞାନର ସମ୍ଭାବନାରାଜି ହେଉଛି ସୀମିତ ।

ବହୁ ବୁର୍ଜୁଆ ଦାର୍ଶନିକ ଦର୍ଶନର ବୈଜ୍ଞାନିକ ଚରିତ୍ରକୁ ଅସ୍ୱୀକାର କରବି ଏବଂ କଗତ ସଂପର୍କରେ ଦାର୍ଷନିକ ଜ୍ଞାନ ଏବଂ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବଗତି ମଧ୍ୟରେ ଏକ ବିଭେଦର ରେଖା ଟାଣିଥାନ୍ତି ବିଜ୍ଞାନକୁ ଭାବାଦର୍ଶମୁକ୍ତ, ବିଶ୍ୱଦୃଞ୍ଚିକୋଣ ତଥା ଦାର୍ଶନିକ ଉପାଦାନର୍ଭ୍ଧ "ବିଶୁଦ୍ଧ" କରିବା ପାଇଁ ଏବଂ ଏହି ଭାବେ ତାକୁ ସାଂପ୍ରତିକ ସାମାନ୍ଚିକ ସଂଗ୍ରାମର୍ଭ ପୃଥକ୍ କରିବା ମିମିର । ତା ସର୍ଭ୍ୱେ, ସାମାନ୍ତିକ ଜୀବନରେ ବିଜ୍ଞାନର କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ଭୂମିକା ଫଳରେ ବୈଜ୍ଞାନିକର ସାମାନ୍ତିକ ପ୍ରତିଷା ଏବଂ ତା'ର ଦାର୍ଶନିକ ତଥା ପହତିଗତ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ଏବେ ବିଶେଷ ଗୁର୍ତ୍ତ ଅର୍ଜନ କରିବାରେ ଲଗିଛି । ଏବେ ଏ କଥା କ୍ରମଶଃ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ପରିଷାର ହେବାରେ ଲଗିଛି ଯେ, ଦର୍ଶନ ଏବଂ ନିର୍ଦ୍ଧି ବୈଜ୍ଞାନିକ ଗବେଷଣା ମଧ୍ୟରେ ସିଧାସନଙ୍କ ବିଭେଦର ରେଖା ଟାଣିବା ଅପୌତ୍ତିକ । ତେଣୁ କରି ୧୬ଶ ବିଶ୍ୱ ଦର୍ଶନ କଂଗ୍ରେସର ମୂଳ ଆଲେଟ୍ୟ ବିଷୟ – "ଦର୍ଶନ ଏବଂ ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନରେ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ସମସ୍ୟାବଳୀ" ହେବାଟା କୌଣସି ଆଷର୍ଯ୍ୟ କଥା ନୁହଁଁ ।

# ୫ – ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଏବଂ ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ

ଦାର୍ଷନିକ ତଥା ବିଶେଷ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଜ୍ଞାନର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ସାଧାରଣ ଏବଂ ନିହିଁଷ ମଧ୍ୟରେ, ସ୍ୱୟଂ ବାଞବତା ଭିତରେ ଏୀକ୍ୟ ବସ୍ଥଗତ ଭାବେ ପ୍ରତିଷିତ । ଏହି ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଏୀକ୍ୟ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନର ପାରସରିକ ସ୍ୱାର୍ଥକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥାଏ । ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ତଥା ସମାଜ ସଂପର୍କରେ ନିହିଁଷ ଜ୍ଞାନ ଉପରେ ନିର୍ଭର ନକରି ଦର୍ଶନ ତିଷି ପାରେ ନାହିଁ କି ସଫଳ ଭାବେ ବିକାଶ ଲଭ କରି ପାରେ ନାହିଁ । ଆମେ ଦେଷିଛେ, ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥୁବାଦର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଘଟିଥିଇ ଯେଉଁସବୁ କାରଣରୁ, ସେସବୁ ମଧ୍ୟରେ ଥିଲ ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନ ଷେତ୍ରରେ ୧୯ଶ ଶତକର ଅଗ୍ରଗତି । ଦର୍ଶନ ଏବଂ ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଚିରତନ ଯୋଗସୁତ୍ରଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରତି ଦୃଷି ଆକର୍ଷଣ କରି, ଏଙ୍ଗେଇସ୍ ଲେଖିଥିଲେ, "ପ୍ରାକୃତିକ ଏବଂ ଏଗିତିହାସିକ ବିଜ୍ଞାନ ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଯୁଗାତକାରୀ ଆବିଷାର ସହିତ ମଧ୍ୟ ଏହାକୁ (ବସ୍ଥବାଦକୁ) ତା'ର ରୂପ ବଦଳେଇବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ; ଏବଂ ତା ପରେ ଇତିହାସକୁ ମଧ୍ୟ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃଞ୍ଚିକୋଣରୁ ବିଗ୍ରର କରିବା ପରେ ଏଠାରେ ମଧ୍ୟ ବିକାଶର ନୂଆ ଏକ ପଥ ଉନ୍ମୋଚିତ ହୋଇଛି ।"<sup>\*</sup> ଦ୍ୱୟୁମୂଳକ ବହୁବାଦର ଅଲ୍ୟୁଦୟ ପରେ ଏହାର ପରବର୍ର୍ଣୀ ବିକାଶ ସର୍ବଦା ନିର୍ଭର କରିଛି ସାମାଳିକ ପ୍ରୟୋଗ ଦୃଷ୍ଠିରୁ ନିହିଁଷ୍ଟ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟରାଶି ଏବଂ ସାଧାରଣୀକରଣ ଉପରେ । ପ୍ରକୃତି ତଥା ବାଷବତାର ନିୟମରାକିର ଅବଗତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଅଗ୍ରଗତି ଦର୍ଶନହୁ ତା'ର ନୂତନ ସମସ୍ୟାବଳୀ ସମେତ ସମୃଦ୍ଧ କରେ , ସେସବୁ ପ୍ରତି ବିଭିନ୍ନ ଆଭିମୁଖ୍ୟ ସୃଷ୍ଟି କରେ ଏବଂ ବହୁବାଦୀ ଦ୍ୱୟୁବାଦର ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ତଥା ନିୟମାବଳୀକୁ ଆଭରି ଅର୍ଥବହ ଏବଂ ଗୁରୁତ୍ସଂପନ୍ନ କରେ ।

ବିଷେଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ ସହିତ ନିବିଡ଼ ସଂପର୍କ ବିନା ଦର୍ଶନର ଅଧପତନ ଘଟେ ଏକ ପଞ୍ଚିତିଆ ତର୍ଘ୍ୱ ବା ଯୁକ୍ତିହୀନ ଭାବାଦର୍ଶକୁ । କୌଣସି ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦର୍ଶନ ପ୍ରତି ଉଦାସୀନ ହୋଇ ରହି ପାରେ ନାହିଁ । ତା'ଛଡ଼ା ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ଦର୍ଶନ ତା'ର ବୈଜ୍ଞାନିକ କାର୍ଣ୍ଣକକାପ ପ୍ରତି ସଠିକ ବିଗଦର୍ଶନ ହୋଇ ପାରେ ନାହିଁ । ଏ ସଂପର୍କରେ ପାଠକମାନେ କାଣିଥିବେ , ଚଳିତ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରାରୟରେ ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଦେଖା ଦେଇଥିବା ସଂକଟ କଥା । ଏହି ସଂକଟ ପଛରେ ତତ୍କାଳୀନ ବୈଜ୍ଞାନିକଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେତେକଙ୍କର ପ୍ରକୃତି ପ୍ରତି ଅଧିଭୌତିକ ମତର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ହେତୁ , ଏହି ସମସ୍ୟାଟି କଥା ମନରେ ରଖି ଲେନିନ୍ ଭେଖିଥିଲେ , "କୌଣସି ପ୍ରାକୃତିକ ବିଜ୍ଞାନ ଏବଂ କୌଣସି ବସ୍ଥବାଦ ବୁର୍କୁଆ ତିତାଧାରା ତଥା ବୁର୍କୁଆ ବିଶ୍ୱର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ଆହମଣରୁ ନିକ ଆହ୍ଞାନକୁ ବଜାଏ ରଖି ପାରିବ ନାହିଁ , ସଦି ତାହା ଦୃଢ଼ ଦାର୍ଶନିକ ଭୂମିରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନ ନହୁଏ । ଏହି ସଂଗ୍ରାମରେ ନିକ ଆନ୍ଥାନକୁ ରକ୍ଷା କରିବାକୁ ହେଲେ ଏବଂ ବିଜୟର ଶେଷ ସୀମା ପର୍ଯ୍ ତାକୁ ଆଗେଇ ନେବାକୁ ହେଲେ ପ୍ରକୃତି ବିଜ୍ଞାନମମାନଙ୍କୁ ଆଧୁନିକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଏବଂ ମାର୍କସ୍ଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ବସ୍ଥବାଦର ସତେତନ ଅନୁରାମୀ ହେବାକୁ ପଡ଼ିବ , ଅର୍ଥାଡ୍ , ତାଙ୍କୁ ଦ୍ୟୁାତ୍ମକ ବସ୍ଥବାଦୀ ହେବାକୁ ପଡ଼ିବ ।" \*\*

ତେବେ, ବୈଜ୍ଞାନିକ ଗବେଷଣା ପାଇଁ ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ବସ୍ତ୍ରବାଦୀ ଦର୍ଶନ କି ଗୁରୁତ୍ ବହନ କରେ ? ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ ସହିତ ଦର୍ଶନର ବିଭିନ୍ନ ଯୋଗସୂତ୍ର ରହିଛି । ସଥମତଃ, ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ବସ୍ତ୍ରବାଦ ହେଉଛି ବିଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କର ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣର ଭିଭି । ଦର୍ଶନ ଏହି କାର୍ଣନି ସଂପନ୍ନ କରିଥାଏ ନିହିଁଷ ବିଜ୍ଞାନସନ୍ନତ ଜ୍ଞାନର ଉପସଂହାରଗୁଡ଼ିକ ସଂହତ କରି ଏବଂ ବିଶେଷ ମଧ୍ୟରେ ସାଧାରଣକୁ ଉଦ୍ଘାଟନ କରି । ଜଗତ ସଂପର୍କରେ

<sup>&</sup>quot;F. Engels, "Ludwig Feuerbach and the End of Classical German Philosophy". In: Karl Marx and Frederick Engels, *Selected Works*, Vol. 3, Progress Publishers, Moscow, 1973, p. 349.

<sup>\*\*</sup>V. I. Lenin, "On the Significance of Militant Materialism", *Collected Works*, Vol. 33, Moscow, 1966, p. 233.

ମାନବ ଜ୍ଞାନର ଆପେକ୍ଷିକ ସମଗ୍ରତା ଏବଂ ସୂବ୍ୟବସ୍ଥିତକରଣ ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ନିହିଁଷ୍ଣ ସମୟରେ ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପ୍ରତିଷିତ ଭିନ୍ ଭିନ୍ ବାଞ୍ତବ ଜ୍ଞାନର କ୍ଷତିପୂରଣ କରେ । ଦ୍ୟୁମୂଳକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ ମଧ୍ୟ ବିଜ୍ଞାନୀମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ସାମାଳିକ ମୂଇ୍ୟବୋଧ ତଥା ଭାବାଦର୍ଶଶତ ଏବଂ ରାଜନୈତିକ ଆଭିମୁଖ୍ୟର ବ୍ୟବସା ରୂପେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟଟିକୁ ସଂପନ୍ କରିଥାଏ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଭାବାଦର୍ଶ ହିସାବରେ, ଯିଏକି ଭତିହାସ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଦେଶତ ହୋଇହି ସାମାଳିକ ସମାନତା, ନ୍ୟାୟ, ଶାଭି ତଥା ମାନବତାର ନୀତିରାଜି ଅନୁସାରେ ସମାଳର ବୈପୁବିକ ଭୂପାତରଣରେ ନିୟୋଜିତ ହେବା ପାଇଁ ।

#### *୬* – ବସ୍ଥବାଦୀ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ବଦର ପଢତିଗତ କ୍ରିୟା

ଦୃସ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ପବଚିଗତ କାର୍ଯ୍ୟ ସଂପର୍କରେ ବିଶେଷ ଭାବେ ଭହେଖ କରିବା ଦରକାର । ବୈଜ୍ଞାନିକ ଗବେଷଣା ଷେତ୍ରରେ ପବଚିଗତ ସମସ୍ୟାରାକି ହେଉଛି ଅଚୀବ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ୍ତ । ଆମେ କାଣିଛେ, ଅବଗତିର ପବଚିଟା ହେଉଛି ଗବେଷକ ଦ୍ୱାରା ଗୃହାତ ଏକ ଲକ୍ଷ୍ୟ ହାସଇ ପାଇଁ ବ୍ୟବହୃତ ବିଭିନ୍ନ ଉପାୟ ଏବଂ କାର୍ଯ୍ୟାନୁଷ୍ପାନର ସମାହାର । ସେ ଲକ୍ଷ୍ୟଟି ଏକ ତଥ୍ୟର ଆବିଷାର, କୌଣସି ନିୟମର ସୂତ୍ରାୟନ ବା କୌଣସି ସମସ୍ୟାର ସମାଧାନ ହୋଇ ପାରେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବିଜ୍ଞାନର ଅଛି ବାଞ୍ଚବତାଢ଼ ପ୍ରତିଫଳିତ କଲ ଭଳି ନିକସ୍ ପବତି -- ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନରେ ସେ ପବଚିଟି ହେଉଛି ଆଲେକ ଛଟାର ବିଶୁଷଶ ; ଗଶିତ ଷେତ୍ରରେ ବିଶେଷରୁ ସାମାନ୍ୟକରଣ ; ରସାୟନ ବିଜ୍ଞାନ ଷେତ୍ରରେ ଗୁଣାତ୍ମକ ଅନୁଶୀଳନ ; ଇତିହାସରେ ମୂଳ ଉହସମୂହର ଅନୁଧ୍ୟାନ ; ମହାକାଶ ବିଜ୍ଞାନ ଷେତ୍ରରେ ତେକର୍ଷ୍ତିୟତା ବିକିରଣରେ ହ୍ରାସ ; ଧାତୁବିଦ୍ୟା ଷେତ୍ରରେ ତାପ ପ୍ରତିରୋଧକାରୀ ମିଶ୍ରଧାତୁର ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ; ଇଲେକଟ୍ରନିକ୍ ଷେତ୍ରରେ ସଂହତ ମାଇକୋସିମାତା , ଆଦି ।

କୌଣସି ଏକ ବିଜ୍ଞାନର ଗଢ଼ଣ ମଧ୍ୟରେ କେତେକ ନିର୍ଦିଷ ପ୍ରକୃତ ପ୍ରପଞ୍ଚକ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରିବା ନିମିର ବ୍ୟବହୃତ ଏହିସବୁ ପଦ୍ଧତି ବ୍ୟତୀତ ଅବଗତି ସହିୟାରେ ବ୍ୟବହୃତ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସାଧାରଣ ବୈଜ୍ଞାନିକ ପଦ୍ଧତି ରହିଛି । ବିଭିନ୍ନ ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ ସେସବୁ ପଦ୍ଧତିର ଉପଯୋଗ କରଞି, ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପଦ୍ଧତି ସମେତ, ପରୀକ୍ଷା, ବିଷେଷତ୍ତ ସାଧାରଣକୁ ଯିବା, ସାଧାରଣର୍ଭ ବିଶେଷକୁ ଆସିବା, ପର୍ଯ୍ୟବେକ୍ଷଣ, ବିଶ୍ୱେଷଣ ଏବଂ ସଂଶ୍ଳେଷଣ, ପ୍ରତୀକକରଣ ଏବଂ ଆନୁଷାନିକକରଣ, ଆଦି । ପଦାର୍ଥର ନିର୍ଦିଷ ଦିଗଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରତିଫଳିତ କରିବା ପାଇଁ ଗବେଷଣା ପ୍ରହିୟାର କେତେକ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ବ୍ୟବହୃତ ସାଧାରଣ ବୈଜ୍ଞାନିକ ପହତିସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଗାଣିତିକ, ପରିସଂଖ୍ୟାନଗତ, ପହତି-ଗଢ଼ଣ ସଂକ୍ରାତୀୟ ଏବଂ ସାଇବେରନେଟିକ୍ସ ପହତିଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ଏହିସବୁ ପହତିରାକି ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ମୁଖ୍ୟତଃ ଅନୁଭୃତିସିହ ପର୍ୟାୟରେ ବ୍ୟବହୃତ ହେଉଥିଲ ବେଳେ (ପର୍ୟବେକ୍ଷଣ, ପରୀକ୍ଷା, ବିଶୁେଷଣ, ସାଧାରଣରୁ ବିଶେଷକୁ ଏବଂ ବିଶେଷରୁ ସାଧାରଣରେ ପହଞ୍ଚିବା, ଆଦି), ଅନ୍ୟଗୁଡ଼ିକ ତାର୍ର୍ବିକ ପର୍ୟାୟରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥାଏ (ଆନୁଷ୍ଠାନିକକରଣ, ସ୍ତଃସିହକରଣ, ଗାଣିତିକ ପହତି, ଆଦି) ।

ବସ୍ଥରତ ସତ୍ୟରେ ପହଞ୍ଚିବା ପାଇଁ ଦୃହ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦୀ ପଦ୍ଧତିର ଆବଶ୍ୟକତା ପଢ଼େ, ଯାହାକୁ ଅବଗତି ପ୍ରକ୍ରିୟାର ସମଞ ଞର ଏବଂ ପର୍ୟାୟରେ ଏବଂ ବାଞବତାର ସମଞ କ୍ଷେତ୍ରର ଅନୁଧ୍ୟାନ ବେଳେ ପ୍ରୟୋଗ କରିବାକୁ ହୁଏ । ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦର ପଦ୍ଧତି ହେଉଛି ଏବେ ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନର ସାବିକ ପଦ୍ଧତି । ଦୃହ୍ମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ପଦ୍ଧତିଗତ କ୍ରିୟାଟି ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ହିସାବରେ ତା'ର ସାରମର୍ମ ସହିତ ନିବିଢ଼ ଭାବେ ଯୁତ୍ତ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ତର୍ ଏବଂ ପଦ୍ଧତି ଏକ ଏକକ ସମଗ୍ର ରଚନା କରିଥାଏ । ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦର ସାଧାରଣ ନିୟମସମୂହ ଏବଂ ପ୍ରବର୍ଗରାଢି, ଯିଏକି ଏକ ଦାର୍ଶନିକ ତର୍ ରୂପରେ ଯୁକ୍ତିସଂଗତ ଭାବେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ, ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଗବେଷଣାର ପଦ୍ଧତିଗତ ନୀତିରାଳିରେ ପରିଣତ ହୋଇଥାଏ ।

ବୈଜ୍ଞାନିକ ବିଶ୍ୱଦୃଷ୍ଟିକୋଣ ଗଠନ କରିବାରେ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦ ନୂଆ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ ପାଇଁ ଏକ ଉପାୟରେ ପରିଶତ ହୋଇଛି । ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃନ୍ବାଦ ସାହାଯ୍ୟରେ ହିଁ ଆମେ ଆଧିନିକ ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନ କ୍ଷେତ୍ରେ ଦେଖା ଦେଉଥିବା ସମସ୍ୟାବଳୀକୁ ସମାଧାନ କରି ପାରିବା । ଦ୍ୟାନ୍ତ ସ୍ରୂପ , ଆପେକ୍ଷିକତାବାଦ ତର୍ ଅନୁଯାୟୀ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ସାନ ଏବ• କାଳର ଏକତ୍ୀକରଣକୁ ଆମେ କିପରି ହ୍ଦୟଙ୍ଗମ କରି ପାରିବା ? କୃାଷ୍ମ୍ ମେକାନିକସ୍ ମନେ କଲ ଭଳି ଭିନୁ ଭିନ ଅଣ୍କଣାସମୂହ ଏକତ୍ରିତ ହୁଅନ୍ତି ଧାରାବାହିକ ଢେଉରେ – ଏହା କଂଶ ଏକ ଉଦ୍ଭଟ କଥା ? ଆମେ କିପରି ଚିତା କରି ପାରିବା ଯେ, ବନ୍ଥର ଅଣୁକଣାସମୂହ ଅବସ୍ଥୁଗତ ଆଲେକକୁ ରୂପାତ୍ତରିତ କରାଯାଇ ପାରିବ ଏବଂ ଯେ ଭଳି ଆଲ୍ଲେକକ ଉପାଦାନରେ ପରିଶତ କରି ହେବ . କାଷମ ଇଲେକ୍ଟୋଡାଇନାମିକ୍ସ କେତ୍ରେ ଘଟିଥାଏ ? ମୌଳିକ ଅଣ୍କଣାର ତର୍ ଅନୁଯାୟୀ ବ୍ୟରେ ମୌଳିକ କଣାରାଶିର ପାରସରିକ ରପାନ୍ତରଣକୁ କିପରି ବା ଆମେ ହୃଦ୍ୟଙ୍ଗମ କରି ପାରିବା ? ଆଧୁନିକ ବିଞ୍ଚାନ ଏହିସବୁ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସମସ୍ୟାବଳୀକୁ ସମାଧାନ କରିବା ପାଇଁ ଏକ ପବଚି ଖୋଜିଥାଏ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃନ୍ଦାଦ ଭିତରେ । ପ୍ରକୃତି ବିଞ୍ଚାନର ମୁଖ୍ୟ ଇଷ୍ୟଟି ହେଉଛି ବିକାଶମାନ ପ୍ରକୃତିର ସର୍ବାତ୍ମକ ସାବିକ ନିୟମବହତାକୁ ଅବଗତ ହେବା ସଙ୍କେ ସଙ୍କେ ସେସବୁକୁ ଏପରି ଏକ ଅବଧାରଣା ମଧ୍ୟରେ ପ୍କାଶ କରିବାକୁ ହେବ, ଯାହାକି ଇେନିନ୍ଙ୍କ ଭାଷାରେ, "ଏ ଜଗତତ୍ୱ ଆଲିଙ୍ଗନ କରିବା ପାଇଁ ନମନୀୟ,

ଗତିଷୀଳ , ଆପେକ୍ଷିକ , ପାରସରିକ ଭାବେ ଯୂକ୍ତ , ବିରୋଧଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରେ ଏୀକ୍ୟବହ ହେବା ଦରକାର ।"\*

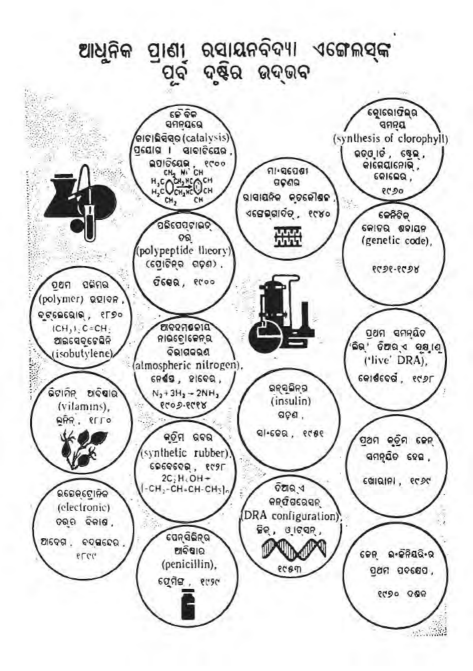
ବିଷ୍କାନୀମାନେ ଯେତେବେଳେ ସଚେତନ ଭାବେ ଦ୍ୱୁମୂଳକ ବହ୍ଛବାଦୀ ପହଡି ବ୍ୟବହାର କରନ୍ତି, ସେମାନେ ପ୍ରକୃତି ବିଷ୍କାନର ବିକାଶ ସାଧନ କରିଥାନ୍ତି । ପର୍ ଲଙ୍ଗେଭିଁ (ଫ୍ରାନ୍ସ), କୋହନ୍ ବେର୍ଷାଇ ଏବଂ ସିସିଲ ଫ୍ରାଙ୍କ୍ ପାଓ୍ବ୍ ରେ୍ବ୍ରିଟେନ୍) ଷ୍କୋଇଟି ସାକାତା କୋପାନ୍), ଭି. ଏ. ଆମ୍ବାର୍ ୟୁମ୍ୟାନ୍, ଏସ୍. ଆଇ. ଭାବିଲେଭ୍ ଏବଂ ଏନ୍. ଏନ୍. ସେମିଓନର୍ ସୋଇଏିଏତ୍ ୟୁନିଅନ୍) ଭଳି ବିଷ୍କାନୀମାନେ ବୈଷ୍କାନିକ ଅଗ୍ରଗତି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଦ୍ୱୁତ୍ମକ ବୟୁବାଦୀ ପହତିର ସଂକେତଦାୟୀ ଗୁରୁତ୍ ପରିଷାର ଭାବେ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଛନ୍ତି । ଜବାହାରଲଇ ନେହେର୍ଡ୍ର ଏମିତିହାସିକ ଘଟନାବଳୀକ୍ ହୃଦ୍ୟଙ୍ଗମ କରିବା ଦିଗରେ ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ସର୍ବାଧିକ ଗୁରୁତ୍କୁ ନିମୁମତେ ବର୍ଷନା କରିଛନ୍ତି, "ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଲେନିନ୍ଙ୍କୁ ଅଧ୍ୟୟନ ମୋର ମନ ଉପରେ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ପ୍ରଭାବ ପାତ କରିଥିଲ ଏବଂ ଇତିହାସ ତଥା ସାଂପ୍ରତିକ ବ୍ୟାପାରାବଳୀକୁ ନୂଆ ଏକ ଆଲେକରେ ଦେଖିବା ପାଇଁ ମୋତେ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥିଲେ । ଇତିହାସ ଏବଂ ସାମାନିକ ବିକାଶର ଦାର୍ଘ କଞ୍ଜିରଟିର କିଛି ଅର୍ଥ ଏବଂ ପରିଶାମ ଅଛି ବୋଇି ଦେଖାଗଲ ଏବଂ ଭବିଷ୍ୟତ ତା'ର କେତେକ ଅସଷ୍ଣତାକୁ ହରାଇଲ ।"\*\*

କେଉଁ କେଉଁ ଉପାୟରେ ବସ୍ତ୍ରବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦର ପଦ୍ଧତିଗତ କ୍ରିୟାଟା ନିକଳୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ? ସର୍ବପ୍ରଥମେ, ବୈଜ୍ଞାନିକ ଆବିଷାରସମୂହର ବ୍ୟାଖ୍ୟା, ଜ୍ଞାନ ପ୍ରଶାଳୀର ସେସବୁର ଭୂମିକାର ବିଶ୍ୱେଷଣ ଏବଂ ସେସବୁର ଦାର୍ଶନିକ ଗୁରୁତ୍ୱର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ମଧ୍ୟରେ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ, ବିଂଶ ଶତାବ୍ଦୀର ପ୍ରାରୟରେ ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଆବିଷାରସମୂହର ସାରମର୍ମ ସଂପର୍କରେ ଇେନିନ୍ଙ୍କ ବିଶ୍ୱେଷଣ – ଏହିସବୁ ଆବିଷାରର ସାରମର୍ମ ହେଉଛି ବସ୍ତୁର "ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଧାନ" ନୁହଁ । ଏହା ହେଉଛି ଗତିସଂପନ୍ନ ବସ୍ଥର ନୂଆ ରୂପର ଆବିଷାର । ଆଉ ଏକ ଦୃଷାତ୍ର ହେଉଛି, ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନରେ ଅନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ନୀତିକୁ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦ ମନେ କରେ ସମସ୍ତ କାରଣତତ୍ୱର ନେତୀକରଣ ବୋଲି, କିନ୍ତ ବସ୍ଥରାତ ନିୟମରାଳି ଦ୍ୱାରା ନୂଆ ଏକ ରୂପର ଆବିଷାର – ପରିସଂଖ୍ୟାନଗତ ନିୟମବନ୍ଦତା – ଭଳି, ଆବଶ୍ୟକତା ଏବଂ ଆକସ୍ଥିକତାର ଐକ୍ୟାର ଦୃଣ୍ଣାତ୍ମକ ନୀତି ଅନୁସାରେ, ଆଦି ।

ଦ୍ୱିତୀୟତଃ , ଦର୍ଶନର ପବଚିଗତ କ୍ରିୟାଟି ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ , ବସ୍ତ୍ରବାଦ ଆଉ ଦୃଦ୍ୱବାଦର ଭିରିରେ , ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବଗତିର ମୁଖ୍ୟ ପ୍ରବଶତାଗୁଡ଼ିକୁ ପୂର୍ବରୁ କଢନା

<sup>\*</sup> ดูเจิกิจุ ฉลิจุ เฉลิรุ, "Conspectus of Hegel's Book The Science of Logic", Collected Works, Vol. 38, p. 146.

<sup>\*\*</sup> ตรายเฉสด เศเยรู, "Discovery of India", p. 29.



କରିବା ମଧ୍ୟରେ । ଏହିଠାରେ ହିଁ ଦ୍ୱସ୍ମୂଳକ ବୟୁବାଦୀ ପଦ୍ଧତିର ଚରିତ୍ର ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ । ଦୃଷାଡ଼ ସ୍ୱରୂପ , ଏଙ୍କେଇସ୍ ଭବିଷ୍ୟତ୍ବାଶୀ କରି କହିଥିରେ , ଅଶନ୍ମେଁ ବିକ ବୟୁରୁ କିପରି ନୌବ ବୟୁଜୁ ଦ୍ୱ୍ୱାତ୍ମକ ଉରରଣ ଘଟେ , ତା'ର ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବାରେ ରସାୟନ ବିଦ୍ୟାର ବିକାଶ ସହାୟକ ହେବ । ଆଧୁନିକ ବିହ୍ଞାନ ଏହି ଭବିଷ୍ୟତ୍ବାଣୀକୁ ପ୍ରମାଣ କରିହି । ଇଲେକ୍ଟ୍ରନର ଅଫୁରତତା ସଂପର୍କରେ ଲେନିନ୍କ ଧାରଣାଟି ହେଉହି ପ୍ରକୃତିକୁ ନେଇ ଗବେଷଣା କରିବାର ସମ୍ଭାବନା ସଂପର୍କରେ ବୈହ୍ଞାନିକ ଭବିଷ୍ୟତ୍ବାଣୀର ଏକ କୃଳତ ଉଦାହରଣ ।

ତୃଚୀୟତଃ, ବିଶେଷ ବିଞ୍ଚାନସମୂହ ପାଇଁ ଦ୍ୱହ୍ମମୂଳକ ବୟୁବାଦର ପହତିଗତ ଗୁରୁତ୍ଟା ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ ତା'ର ନୀତିସମୂହର ନିର୍ବାଚିତ ସାରମମରେ । ଅଚୀବ ପ୍ରମାଣସିହ ଏବଂ ଦୂର ଦୃଷିସଂପନ୍ନ ବୈଞ୍ଚାନିକ ହାଇପଥେସିସ୍କୁ ମଧ୍ୟ ନିର୍ବାଚିତ କରାଯାଇ ପାରେ ବସ୍ଥବାଦ ଆଉ ଦ୍ୱଦ୍ୱବାଦର ନୀତିରାଜି ସହିତ ସର୍ବୋନ୍ତୁଷ ସମ୍ଭାବନାପୂର୍ଷ ସଂଗତି ରଖି । ଦୃଷ୍ଟାତ ସ୍ୱରୂପ, ବିଶ୍ୱ ଜଗତର ବସ୍ଥଗତ ଏମିକ୍ୟର ନୀତି, ବସ୍ଥ ଏବଂ ଗତିର ଏମିକ୍ୟର ନୀତି ଏବଂ ନିର୍ବାରଣବାଦର ନୀତି, ଆଦି ଅତୀହ୍ରିୟ ଉପଇହିସମୂହର ଅବସ୍ଥିତିର ଅର୍ଦ୍ଧମନଞର୍ଗତ ହାଇପଥେସିସ୍କୁ ଅପ୍ରମାଣ କରିବାର ଭିଭି ରୂପେ କାର୍ଯ କରିଥାଏ ; ଆଦିକାଳରୁ ବିଦ୍ୟମାନ ବସ୍ଥ ଏବଂ ଚିରତନ ଜୀବନ ସଂପକିତ ହାଇପଥେସିସ୍ତି ବସ୍ଥର ବିକାଶ ସଂପକିତ ଦଙ୍କମଳକ ନୀତିର ବିପରୀତରେ ଯାଇଥାଏ, ଆଦି ।

ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନସମ୍ହ ପୂଚି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ପଦ୍ଧତିଗତ ଗୁରୁତ୍ୱ ସଂପର୍କରେ ଯୁକ୍ତି କଲବେଳେ ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃନ୍ଦବାଦର ପଦ୍ଧତିର ବାଞବ ପ୍ରଯୋଗ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସମ୍ଭାବ୍ୟ ଭୂଇ ବିରୁଦ୍ଧରେ ସତର୍କ କରି ଦେବ। ଦରକାର । ଦ୍ୟାତ ସର୍ପ , କେବଳ ସାଧାରଣ ଦାର୍ଶନିକ ନୀତିରାଢିର ଭିରିରେ କୌଣସି ନିହିଁଷ ବୈଜ୍ଞାନିକ ସମସ୍ୟାକୁ ସମାଧାନ ବା ବିଶେଷଞ୍ଜ ଅବଧାରଣାର ସତ୍ୟକୁ ପ୍ମାଣ କରିବା ପାଇଁ ଉଦ୍ୟମ କଲେ ଭୂଇ ହେବ । ତଥ୍ୟସମୂହର ବିଶ୍ୱେଷଣ ସାନରେ ଦୃନ୍ବାଦର ସାଧାରଣ ପ୍ରପାଦ୍ୟସମୂହର ଉତ୍କେଖକୁ ସ୍ଥାପନ କରାଯାଇ ପାରେ ନାହିଁ । ଏହା ହେବ , ବିଜ୍ଞାନ ପ୍ତି "ପ୍ରାକୃତିକ ଦାର୍ଶନିକ" ଦ୍ଷିଭଙ୍ଗିର ପନ୍ତୀଗରଣ, ଯିଏକି ନୀଚିଗତ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ବୟୁଗତ ବାଞବତାକୁ ମଶିଷ ଯେଉଁ ଭାବେ ଅବଗତ ହୁଏ , ତା'ର ସାରମମର ଦ୍ଦ୍ମୁକକ ବସ୍ଥବାଦୀ ଅବଧାରଣା ସହିତ ଅସ୍ଂଗତିଶୀଳ । ଗୋଟିକ ପ୍ତି ଅନ୍ୟଟିର ଆନୁଗତ୍ୟ ବା ପରଷର ପତି ଅମାନ୍ୟତା ପରିବର୍ରେ ନିବିଡ଼ ଏ**ିକ୍ୟ ଏବଂ ଅ**ଭିନ୍ନତା ହେଉଛି ମାକିସ୍ବାଦୀ-ଇେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ପ୍ରକୃତି ତଥା ସମାଜର ବିଶେଷ ବିଜ୍ଞାନସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂପର୍କର ସାରମମ୍ ।

### ୭ - କର୍ମର ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ

ଦ୍ଦ୍ମୂଳକ ବୟୁବାଦର ପହତିଗତ କାର୍ଘଟା କେବଳ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଅବଗତି ସହିତ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ନାହିଁ । ଦର୍ଶନ ସଦାସର୍ବଦା ରାଜନୀତି, ଶ୍ରେଣାସମୂହ ତଥା ଦଳସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ସଂଗ୍ରାମ ସହିତ ସଂପୃକ୍ତ । ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଦର୍ଶନର ପ୍ରକୃତ ଅଭିପ୍ରାୟ ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ପୁରାଚନର ବୈପୁବିକ ରୂପାନ୍ତରଣକୁ ତ୍ୱରାନ୍ୱିତ କରିବା ଏବଂ ଏକ ନୂଆ, କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ସମାଜ ନିର୍ମାଣ କରିବା । କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ, ଇେନିନ୍ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଇ କହିଥିଲେ, ବିପୁବ ତର୍ବ୍ୱ ହେଉଛି "ମୂଳତଃ ଏବଂ ମୁଖ୍ୟତଃ... କର୍ମର ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ ।"<sup>\*</sup> କମ୍ୟୁନିଷ୍ଟ ଏବଂ ଶ୍ରମିକ ପାର୍ଟିମାନେ ସେମାନଙ୍କ କାର୍ଯକଳାପକୁ ବସ୍ଥୁଗତ ସାମାଜିକ ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ବାଦ ଉପରେ ପ୍ରତିଷା କରିଥାତି । ଆଧୁନିକ ପରିହିତିସମୂହ ମଧ୍ୟରେ ଏହି ଦ୍ୟୁବାଦ ବଡ଼ ଜଟିଳ ଏବଂ ବିରୋଧାତ୍ମକ ହୋଇ ପଡ଼ିଛି ଏବଂ କେବଳ ଦ୍ୟୁାତ୍ମକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥୁବାଦର ଆହାନରୁ ଏହାକୁ ବୈଜ୍ଞାନିକ ଭାବେ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଇ ପାରେ ।

ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଣୀର ଅତିମ ଇକ୍ଷ୍ୟକୂ ଅବିରାମ ମନରେ ରଖି ଦୁତ ପରିବର୍ଭିତ ପରିହିତିରେ ରାଜନୈତିକ ସଂଗ୍ରାମର ବିଭିନ୍ନ ରୂପ ଏବଂ ପହତିକୁ ବ୍ୟବହାର କରିବାକୁ ହେଲେ କମ୍ୟୁନିଷ ତଥା ଶ୍ରମିକ ପାର୍ଟିମାନଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଚିତ୍ତା ଏବଂ କାର୍ଯ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁଯାୟୀ ବିରାଟ ପରିବର୍ଭନ କ୍ଷମତା ଦରକାର । ସେମାନଙ୍କର ଇଷ୍ୟ ହାସଲ ପାଇଁ ସର୍ବୋନ୍ଥଷ ପଥ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବା ଏବଂ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ କରିବ୍ୟରାଜି ସଂପନ୍ନ କରିବାର କ୍ଷମତା ଥିବା ଦରକାର , ଯିଏକି ହମେ ହମେ ବିପୁବୀ ସଂଗ୍ରାମରେ ସାଫଲ୍ୟକୁ ସୁନିଷିତ କରିବ । ଏହା ଅହିତ ହୋଇ ପାରେ କେବଳ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ପହତିର ଉପଯୋଗ ଦ୍ୱାରା । ଏଠାରେ ଇକ୍ଷ୍ୟ କରିବାର କଥା ଯେ , ଅବଗତିର ପହତିଗତ କାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ସାମାହିକ କାର୍ଯ୍କକୁ ପ୍ରବର୍ଗସମୂହ ତଥା ଦ୍ୟୁବାଦକୁ ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ଗ୍ରହଣ ଦ୍ୱାରା ସଂପନ୍ନ ହୁଏ ନାହିଁ , ସେସବରୁ ଭିରିରେ ଚିତ୍ତନଶୀଳ ଏବଂ କାର୍ଯ୍ୟରତ ସାମାଜିକ କର୍ଭାର ଆବଶ୍ୟକତାସମୂହର ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ ଦ୍ୱାରା କରିବାକୁ ହେବ ।

ମାର୍କସ୍ବାଦୀ ଦୃନ୍ଦ୍ବାଦ, ଅବଶ୍ୟ, ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ସାମାଜିକ କାର୍ୟ ପାଇଁ ନିୟମ ପ୍ରଶୟନ କରେ ନାହିଁ, କାରଶ ଏହା କୌଶସିମଚେ ସାବିକ "ନିର୍ଦେଶନାର" ଭୂମିକା ପାଳନ କରେ ବୋଇି ଦାବୀ କରେ ନାହିଁ । ଦୃନ୍ଦ୍ମୂଳକ ଏବଂ ଐତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦ "ନିର୍ଦିଷ୍ଟ ଅବସ୍ଥାର ନିର୍ଦିଷ୍ଠ ବ୍ୟାଖ୍ୟା"<sup>\*\*</sup> ଆବଶ୍ୟକ କରେ । ସେସବୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟାର ମୌକିକ ନୀତିରାଜିକୁ ସେଗୁଡ଼ିକ ସୂତ୍ରାୟନ କରିଥାନ୍ତି ଏବଂ ଫଳତଃ ବିପୁବୀ ଶ୍ରେଣୀର ବାଷବ ସାମାଜିକ କ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ ସୂତ୍ରବ୍ଦ ହୋଇଥାଏ । ସେସବୁ ନୀତିରାକିକୁ ଡିନି

\* ดูเจิกิล ุ ดลิล ุ ดลิล ุ . "Letters from Afar", Collected Works, Vol. 23, Moscow, 1964, p. 330.

\* ัดเจิกิฉ ุ ุ ๑ฺ๛ิกิล ุ *"Kommunismus.* Journal of the Communist International for the Countries of South-Eastern Europe (in German)", *Collected Works*, Vol. 31, กรุ ๓ , ๙๑๖ , ฉ : ๙๑୬ เ ଭାଗରେ ବିଭକ୍ତ କରାଯାଇ ପାରେ : ସାଧାରଣ ଦାର୍ଶନିକ , ସାଧାରଣ ସମାଢତାର୍ଭ୍ୱିକ ଏବ॰ ସାମାଢିକ-ଦାର୍ଶନିକ ।

ବସ୍ଥବାଦୀ ଦୃହ୍ବାଦର ସମସ୍ତ ନୀତି ସାମାଳିକ କ୍ରିୟାର ସାଧାରଣ ଦାର୍ଶନିକ ନିୟମବଦ୍ଧତା ହିସାବରେ ପଂକ୍ତିବଦ୍ଧ ହେବା ଦରକାର । ସେଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରୁ ସର୍ବାଧିକ ଗୁରୁତ୍ସଂପନ୍ନ ନୀତିଟିଜୁ ଦୃହ୍ବାଦୀ ଯୁକ୍ତିବିଦ୍ୟାର ଆବଶ୍ୟକତା ହିସାବରେ ଉପରେ ଉଛେଖ କରାଯାଇଛି । ବାଞବ କ୍ରିୟାକଳାପରେ ସାଫଲ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଥାଏ ଅନେକଗୁଡ଼ିକ କାରଣ ଦ୍ୱାରା , ଯଥା – ଶ୍ରେଣୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବିଭିନ୍ ସଂପର୍କର ସମଗ୍ରତାକୁ ବିପ୍ରୁବୀ ଶକ୍ତିସମୂହ କେତେ ପରିମାଣରେ ହିସାବକୁ ନେଇଛଡି ; ସେମାନଙ୍କ ବିକାଶ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ସେଇସବୁ ସଂପର୍କନ୍ହ ବିଷ୍ଣରକୁ ନିଆଯାଇଛି କି ନାହିଁ ; ବସ୍ଥନିଷତାର ନୀତି ଉପରେ ସେନାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବାଞବତାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ପ୍ରତିଷିତ କି ନୁହଁ ; ବିରୋଧସମୂହର ଏସିକ୍ୟ ଏବଂ ବିରୋଧିତାକୁ ସେମାନେ ଚିହ୍ନିତ କରିଛଡି କି ନାହିଁ , ପରିମାଣରୁ ଗୁଣକୁ ଉରରଣ , ନେତୀକରଣ ଏବଂ ବିକାଶରେ ପୁନରାବର୍ଭନ , ଆଧେୟ ଏବଂ ଆଧାରର ଦ୍ୟୁବାଦ ପ୍ରତି ସଚେତନ କି ନୁହେଁ ।

କିଲ୍ଲ, ଷ୍ରମିକ ଷ୍ରେଣୀର ରାଜନୈତିକ ସଂଗ୍ରାମକୁ ପରିଷ୍କଳିତ କରିବା ପାଇଁ ଏହା ଯଥେଷ ନୁହେଁ । ସାଧାରଣ ସମାଜତାର୍ଶ୍ୱକ ଆବଶ୍ୟକତାସମୂହ ଏଠାରେ ଅପରିହାର୍ଯ । ସେସବୁ ହେଉଛି ମାର୍କସ୍ବାଦ-ଲେନିନ୍ବାଦର ସାଧାରଣ ସମାଜ ଚାର୍ଶ୍ୱକ ମତବାଦ ହିସାବରେ ଏତିହାସିକ ବସ୍ଥବାଦର ନାତିସମୂହ । ଏହି ମତାନୁଯାୟୀ ବୈପୁବିକ ସଂଗ୍ରାମର ବାଞବ କର୍ମ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏହି ତଥ୍ୟଟିର୍ବ୍ଧ ଯାତ୍ରାରୟ କରିବା ଦରକାର ଯେ, "ବୈଷଣିକ ଜୀବନ ଉସାଦନ ପଦ୍ଧତି ସାମାଜିକ, ରାଜନୈତିକ ଏବଂ ବୌଦ୍ଧିକ ଜୀବନର ସାଧାରଣ ପ୍ରକ୍ରିୟାକୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରି ଥାଏ" \*; "ଏ ପର୍ଯ୍ୟତ ତିଷି ଆସିଥିବା ସମାଜର ଇତିହାସ ଆଦିମ ସମାଜ ବ୍ୟତୀତ) ହେଉଛି ଷ୍କ୍ରେଣୀ ସଂଗ୍ରାମର ଇତିହାସ" \*\*; "ବିକାଶର ଏକ ନିର୍ଦ୍ଧିଷ୍ଟ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ସମାଜର ବୈଷୟିକ ଉସାଦିକା ଶକ୍ତିସମୂହ ପ୍ରତିଷ୍ପିତ ଉସାଦନ ସଂପର୍କରାଳି ସହିତ ସଂଘର୍ଷରେ ଆସନ୍ତି"; ଅର୍ଥନୈତ ରିଷିରେ ପରିବର୍ରନ "ଶୀଗ୍ର ହେଉ ବା ବିକମ୍ବରେ ହେଇ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱାଳ 'ଉପରିଗଢ଼ଣରେ' ପରିବର୍ରନ ଘଟାଏ"; ଲେକେ ହିଁ ନିଜେ ସେମାନଙ୍କ ଇତିହାସ ଗଢ଼ିବି, କିନ୍ତୁ ବସ୍ଥନିଷ ଅବସାରାଜିନୁ ଭିରି କରି,

\* ดเฉ้ กเด็ฉุ, "A Contribution to the Critique of Political Economy", อุลอิ อูดเลล, กเฉเ, ୧୯୭୭, อู: ୨୦-୨୧ เ

\*\* କାଇଁ ମାର୍କସ୍, ଫ୍ରେଡେରିକ୍ ଏଙ୍କେଇସ୍, "କମ୍ୟୁନିଷ ପାର୍ଟିର ଇଞାହାର", କାଇଁ ମାର୍କସ୍ ଏବଂ ଫ୍ରେଡେରିକ୍ ଏଙ୍କେଇସ୍, Collected Works, ଖଷ ୬, ମସୋ, ୧୯୭୬, ପୃ:୪୮୨ । ବୈଷଯିକ ଜୀବନର ଉହାଦନ ଘଟାଇ , ସେମାନଙ୍କର ସମଗ୍ର ଐତିହାସିକ କ୍ରିୟାକଳାଏ ପାଇଁ ଭିରି ସୃଷ୍ଟି କରି , ଆଦି ।\*

ସମାନର ପ୍ରଗତିଶୀଳ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ବାଞବ କ୍ରିୟାକଳାପରେ ସାମାଳିକ ଦାଶଁନିକ ନାତିରାଚି ମଧ୍ୟ ଖୁବ୍ ଗୁରୁତ୍ପୂର୍ଶ । ସାମାନିକ କ୍ରିୟାର ଏହିସବୁ ପହରି ଦିଗଦର୍ଶୀ ରେଖାଗୁଡ଼ିକ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବସ୍ଥବାଦର ଦର୍ଶନ ମଧ୍ୟରେ ସୂତ୍ରବହ ହୋଇଥାଏ, ସାମାଳିକ ବିକାଶର ଦ୍ୟୁବାଦର ବିଶେଷତ୍ୱଳୁ ମନରେ ରଖି । ଯେଉଁମାନେ ବୈପୁବିକ କ୍ରିୟାନୁଷାନ କରିବାକୁ ଗ୍ୱହାନ୍ତି ମାର୍କସ୍, ଏଙ୍ଗେଇସ୍, ଲେନିନ୍ ସେମାନଙ୍କୁ ଏହିସବୁ ପହତିଗତ ପରାମର୍ଶ ଦେଇଛନ୍ତି, ଯଥା, "ଏକ ନିହିଁଷ୍ଟ ମୁହୁର୍ରରେ, ଏବଂ ନିହିଁଷ୍ଟ ଅବସ୍ଥାରାଚି ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଐତିହାସିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାର ବସ୍ଥନିଷ ଆଧ୍ୟେ ପ୍ରତି ଉପସୂଚ୍ଚ ଧ୍ୟାନ କିପରି ଦେବାକୁ ପଡ଼େ ଜାଣିବାକୁ ହେବ"<sup>\*\*</sup>; "ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ନିହିଁଷ୍ଟ ମୁହୁର୍ରରେ କଞ୍ଜିରର ନିହିଁଷ୍ଟ କଡ଼ିଟିକୁ ଦେଖିବାକୁ ହେବ, ଯାହାକୁ ଆପଣ ସମଞ୍ଚ ଶକ୍ତି ଦେଇ ବୁଝିବେ ସମଞ୍ଚ କଞ୍ଚିରଟିକୁ ଧରିବା ପାଇଁ ଏବଂ ପରବର୍ରୀ କଡ଼ିଟିକୁ ଉରରଣ ପାଇଁ ନିଜକୁ ଦୃଢ଼ ଭାବେ ପ୍ରସ୍ଥତ କରିବା ନିମିର"<sup>\*\*\*</sup>; "ସେବବରୁ ଗତି କରିବା ଅପେକ୍ଷା ବାହବରୁ ଗତି କରିବାକୁ"<sup>\*\*\*\*</sup>, "ବୈପରିତ୍ୟସମୂହକୁ ଏକାଠି କରିବାକୁ"<sup>\*\*\*\*\*\*</sup>, "କୌଣସି ଦୋଦୁଲ୍ୟମାନତା ନରଖି କାମ କରି ଯିବାକୁ"<sup>\*\*\*\*\*\*</sup>; "ବିଷୟ ପରିହିତି ଅନୁଯାୟୀ ନିହିଁଷ୍ଣ ଉପାୟ ଅବଲମ୍ନ କରିବାକୁ", ଆଦି ।

ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦର୍ଶନ ହେଉଛି ସାରଗତ ଭାବେ ନିହିଁଷ୍ଟ, ସମାଲେଚନାମୂଳକ ଏବ• ବିପୁବୀ । ଏହା ବେଦବୀକ୍ୟ ନୁହେଁଁ, ଏହା ହେଉଛି ଚିରଚର ବିକାଶମାନ ବୈଜ୍ଞାନିକ

\* ตเฉ๋ ศเด๋อุ, "A Contribution to the Critique of Political Economy", อุ: 98 เ

\*\* ରି. ଆଇ. ଇେନିନ୍, "Under a False Flag", Collected Works, ୨୧ର ଖଣ୍ଡ, ମସୋ, ୧୯୬୪, ପୂ:୧୪୩ ।

\*\*\* ଭୁାଦିମିର୍ ଇରିଚ୍ ଲେନିନ୍, "The Immediate Tasks of the Soviet Government", Collected Works, ୨୭ମ ଖଷ୍ଡ, ମସେ।, ୧୯୬୫, ପୁ: ୨୭୪ । \*\*\*\* ଭୁାଦିମିର୍ ଇଲିଚ୍ ଲେନିନ୍, "Letter to N. D. Kiknadze", Collected Works, ୩୫ମ ଖଷ୍ଡ, ମସେ।, ୧୯୭୩, ପୁ: ୨୪୨-୨୪୪ । \*\*\*\*\* ଭୁାଦିମିର୍ ଇଲିଚ୍ ଲେନିନ୍, "The Trade Unions, the Present Situation and Trotsky's Mistakes", Collected Works, ୩୨ମ ଖଷ୍ଠ, ମସୋ, ୧୯୭୫, ପ: ୨୭ ।

\*\*\* ଦୁାଦିମିର୍ ଇଲିଚ୍ ଲେନିନ୍, "Conspectus of Hegel's Book The Science of Logic", Collected Works, ୩୮ମ ଖଣ୍ଡ, ମସୋ, ୧୯୭୭, ପୁ:୨୨୬ ।

r

ମତବାଦ । ତେଣୁ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ବୟୁବାଦୀ ପଦ୍ଧତିର ଉପଯୋଗ , ନିଦିଷ <sup>4</sup>୍ୟୀତିହାସିକ ପରିସ୍ଥିତିରେ ତା'ର ପ୍ରୟୋଗ ହେଉଛି ପ୍ରକୃତ ଅର୍ଥରେ ଏକ ସୃଜନଶୀଳ କର୍ରବ୍ୟ । ବସ୍ତ୍ରକାଦୀ ଦ୍ୟୁବାଦ ହେଉଛି ଆଧୁନିକ ବିଜ୍ଞାନ ତଥା ସମାଜର ସମଞ ପ୍ରଗତିଶୀଳ ଶକ୍ତିସମୂହର ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାକଳାପର ସାବିକ ପଦ୍ଧତି । ତେଣୁ କରି ଏହାକୁ ବିଶେଷ ସାମାଳିକ ପ୍ରପଞ୍ଚ ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ଦେଶର ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ସୃଜନମୂଳକ ଭାବେ ପ୍ରୟୋଗ କରିବାକୁ ହେବ । କାରଣ , ସାଧାରଣ କେବଳ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ମଧ୍ୟରେ ତିଷି ରହେ ଏବଂ ଏହା ହୋଇଥାଏ ନିର୍ଦ୍ଦିଷର ହିତି ହେତୁ । ତେଣୁ କରି ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଏବଂ ପ୍ରପଞ୍ଚରେ ସାଧାରଣ ଦ୍ୟୁମୂଳକ ତଥା ସମାଜତାର୍ଣ୍ଣକ ନିୟମଗୁଡ଼ିକର କ୍ରିୟାକୁ ବିଶେଷ ଭାବେ ଦୃଷ୍ଟି ମଧ୍ୟକୁ ଆଶିବା ଦରକାର ଏବଂ ଏଇଥିରୁ ରାଜନେତିକ ସିହାତଗୁଡ଼ିକରେ ପହଞ୍ଚିବା ଦରକାର ଏବଂ ତଦନୁଯାୟୀ ସାମାଜିକ କ୍ରିୟାର ରଣକୌଶଚ୍ଚ ରଚନା କରିବା ଦରକାର ।

ଐତିହାସିକ ଏକ ଜାତୀୟ ଅବସ୍ଥାରାଜି ବିଭିନ୍ନ ଦେଶରେ ବିଭିନ୍ନ ରୂପ ପରିଗ୍ରହ କରିଥାଏ । ଏଥି ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସମାଜ ଜୀବନରେ ପ୍ରତିଶୀଳ ବିକାଶ ଆଡ଼କୁ ସାଦ୍ଶ୍ୟ ଏବଂ କ୍ରମବର୍ଦ୍ଧମାନ ପୂବଣତା ଅନ୍ର୍ତ ହେଉଛି । ବ୍ର୍ଳିଆ ବୈଜ୍ଞାନିକମାନେ ବହୁଦିନ ଧରି ଏକ ତର୍ ଉପସାପିତ କରି ଆସିଛନ୍ତି, ସେ ତର୍ଟି ହେଉଛି, ପାଧ୍ୱାଚ୍ୟଠାରୁ ପ୍ରତ୍ୟ ଏକ ନିବିଷ ପଥରେ ବିକାଶ ଲଭ କରିବ । ଏହି ତରୃଟି ଏବେ ଭୁଇ ପ୍ମାଣିତ ହୋଇଛି । ପ୍ରାଚ୍ୟ ଦେଶମାନେ – ଭାରତ , ଚୀନ୍ , ଜାପାନ୍ ଏବ• ଇରାନ – ସାମଗ୍ରିକ ଭାବେ ସେଇ ସମାନ ପଥ ଦେଇ ଆଗଉଛଚ୍ଚି, ଯେଉଁ ପଥ ଦେଇ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଦେଶମାନେ ଅତିକ୍ରମ କରିଛଡି । ସେମାନେ ମଧ୍ୟ ଏକ ଆଦିମ ଗୋଷୀ ବ୍ୟବସ୍ଥା ଦେଇ ଯାଇଛଡି, ଯିଏକି ଦାସମାଇିକାନା ବ୍ୟବସ୍ଥାକୁ ଜନୁ ଦେଇଥିଲ । ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ପରି ସେସବୁ ଦେଶରେ ମଧ୍ୟ ଦାସ-ସ•ପର୍କରାଳି ସାନରେ ପ୍ରତିଷା ହୋଇଥିଲ ଭୂମିଦାସ ପ୍ରଥା । କିନ୍ତୁ ପ୍ରାଚ୍ୟ ଦେଶମାନଙ୍କରେ ସାମତବାଦ ଅନେକ ଅଧିକତର କାଳ ପର୍ଯ୍ୟତ ରହିଥିଇ । ସଦିଓ ଗତ ଶତାବ୍ଦୀରେ ପ୍ରାଚ୍ୟ ଦେଶମାନଙ୍କରେ ସାମନ୍ତବାଦୀ-ଭୂମିଦାସ ପ୍ରଥା ଅଧିକରୁ ଅଧିକ କ୍ଷୟପ୍ୱାସ ହୋଇ ତା ସାନରେ ପ୍ରତିବାଦୀ ବ୍ୟବସା ପ୍ରତିଷିତ ହେଉଛି, କିଲ୍ଡ 🏻 କ୍ଳହ କ୍ଷେତ୍ରେ ଆଳି ମଧ୍ୟ ସାମତତବାଦୀ ଧୃ•ସାବଶେଷର ପ୍ରାବ ରହିଛି । ପାତ୍ୟର ଇତିହାସ, ପାଷାଚ୍ୟର ଇତିହାସ ଭଳି ଖେଣୀ ସଂଗ୍ୱାମ ଦ୍ୱାରା ଚିହିତ, ଖେଣାସବୁର ଭହଭି ଦିନଠାରୁ । ସମସ୍ତ ଦେଶର ଜାତିମାନେ ଅତ୍ୟାଗ୍ୱର ବିରୁଦ୍ଧରେ ସ୍ୱାଧୀନତା ଆଉ ଜାତୀୟ ମୁକ୍ତି ପାଇଁ ସଂଗ୍ରାମ କରୁଛନ୍ତି । ତେଣୁ, ପଶିମ ୟୂରୋପରେ ଯେଇଁ ନିୟମ କାର୍ଯ୍ୟକାରୀ ହୋଇଛି, ସେସବୁ ପାଚ୍ୟ ଦେଶମାନଙ୍କ ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ନ୍ୟାୟସ•ଗତ ।

ମହାନ୍ ଅକ୍ଟୋବର ସମାଜବାଦୀ ବିପ୍ଳବ ଏବଂ ସୋଭିଏଚ୍ ୟୁନିଅନ୍ରେ ସମାଜବାଦର ବିଜଣ , ବହୁ ଏସୀୟ ଏବଂ ୟୁରୋପୀୟ ଦେଶ ଚଥା ପଢିମ ଗୋଲର୍ଦ୍ଧରେ କ୍ୟୁବାରେ ଶୋଷକ ସମାଜର ପତନ ଏବଂ ସାଂପତିକ କାଳରେ ଅଧିକରୁ ଅଧିକ

919

•

ସମାଳବାଦୀ ଅରିମୁଖୀ ଦେଶମାନଙ୍କର ଅଭ୍ୟୁଦୟ ଦର୍ଶାଇ ଦେଉଛି ଯେ, ପୁଞ୍ଜିବାଦର୍ଷ ସମାଳବାଦକୁ ଉରରଶଟା ଏକ ଆକସ୍ୱିକ ଘଟଣା ନୁହେଁ । ଏହା ହେଉଛି ମାନବ ସମାଚର ପ୍ରଗତିଶୀକ ବିକାଶ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏକ ନ୍ୟାୟସଂଗତ ନିୟମାନୁଗ ପର୍ଦ୍ୟାୟ । ସାମାଜିକ ତଥା ବୈଜ୍ଞାନିକ ପ୍ରଯୋଗସମୂହ ଆଜି ମାର୍କସ୍ବାଦୀ-ଲେନିନ୍ବାଦୀ ଶିକ୍ଷାର ବସ୍ଥନିଷ ସତ୍ୟକୁ ସଂପୂର୍ଷ ରୂପେ ପ୍ରମାଣ କରୁଛି । ଏହି ଶିକ୍ଷା ଶୋଷଣ ଏବଂ ଅତ୍ୟାଘର ବିରୁଦ୍ଧରେ ସଂଗ୍ରାମରେ ଶ୍ୱମଜୀବୀ ଜନସାଧାରଣଙ୍କର ସ୍ୱାର୍ଥରାଜିକୁ ପ୍କାଶ କରିଥାଏ ।

ବୈଜ୍ଞାନିକ ଦର୍ଶନ ଅବିରାମ ବୈଜ୍ଞାନିକ ତଥ୍ୟ ଏବଂ ସାମାଳିକ ପ୍ରକ୍ରିୟାସମୂହର ଆତଃପ୍ରକ୍ରିୟାର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଉପରେ ଭିଭି କରି ନୂଆ ନୂଆ ସିହାତ ଏବଂ ସାଧାରଶୀକରଣ ସମେତ ସମୃଦ୍ଧ ହୋଇ ଗ୍ୱଇିଛି । ଦୁନିଆର ବୈପ୍ଳବିକ ରୂପାତରଶରେ ଏବଂ ଶାତି, ଗଣତତ୍ୱ, ଜାତୀୟ ସ୍ୱାଧୀନତା, ସମାଜବୀଦ ଏବଂ କମ୍ୟୁନିକମ୍ ପାଇଁ ଶ୍ରମିକ ଶ୍ରେଶୀ ତଥା ସମନ୍ତ ପ୍ରତିଶୀଳ ଶକ୍ତିମାନଙ୍କର ସଂଗ୍ରାମରେ ଏହା ଏକ ଶକ୍ତିଶାକୀ ଭାବାଦର୍ଶଗତ ଅସ ରୂପେ କାର୍ଣ୍ଣ କରିଥାଏ ।

